
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 10 (1922)

Heft: 43

Artikel: Le Christ de l'histoire : et le Christ des consciences

Autor: Fornerod, Aloys

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380045

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380045
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE CHRIST DE L'HISTOIRE
ET LE CHRIST DES CONSCIENCES (ï)

Un des problèmes les plus angoissants que pose la théologie

moderne est bien celui des rapports du Christ historique

et du Christ des consciences.
Par le Christ historique, nous entendons le Jésus des

origines, tel qu'il a vécu au premier siècle, alors qu'il parcourait

la Galilée, entouré de ses disciples, ou qu'il parlait dans
les parvis du temple de Jérusalem, le Jésus de Nazareth tel

que nous pouvons nous en faire une idée à l'aide des livres
du Nouveau Testament, spécialement des Evangiles
synoptiques.

Par le Christ des consciences, nous entendons les
représentations que les chrétiens modernes se font de la personne
de leur Sauveur. Dans un sens, les conceptions christologiques

rentrent dans le champ de l'histoire, puisqu'elles sont
des manifestations religieuses couchées dans des écrits, des

documents. Mais nous pouvons bien parler du Christ des

consciences en opposition au Christ de l'histoire, lorsque
nous mettons en parallèle les représentations du Christ qui
sont le fruit des spéculations modernes avec les représen-

(1) Cette étude a été présentée à la Société vaudoise de théologie, dans
sa séance du lundi 3o janvier 1922.



8a ALOYS FORNEROD

tations du Christ qui ressortent des documents des origines
chrétiennes.

Nous venons de parler d'opposition. Le mot est peut-être
un peu fort, mais nous le maintenons. Le Christ des
consciences ne correspond pas exactement au Christ de l'histoire.
A l'heure actuelle, cette dissonance retentit douloureusement

dans l'àme du théologien chrétien, alors que leur
identification était autrefois admise, tacitement, qu'elle ne provoquait

aucun doute. Athanase, en discutant le problème de

la trinité, était pleinement convaincu que le Christ
ontologique, statué par lui comme deuxième personne de la
Trinité, était identique au Christ historique. Nos Réformateurs,

en proclamant l'autorité de la Bible, et en résumant
leurs vues christologiques dans leurs Confessions de foi,
n'avaient pas la moindre idée d'un écart quelconque entre
les propositions de leurs symboles et le point de vue des

épîtres pauliniennes ou de nos évangiles synoptiques.
L'idenlification entre le Christ de l'histoire et le Christ des

consciences a donc fait place à la constatation de distinctions,

de divergences allant jusqu'à l'opposition. Cette
transformation dans la position du problème christologique, d'où
provient-elle

Elle est le fait de l'application loyale de la méthode historique

à nos documents chrétiens.
Tant qu'un système doctrinal orthodoxe exerce son

hégémonie, il ne saurait être question du plus minime écart
entre le Christ de l'histoire et le Christ des consciences. La
vérité chrétienne ne saurait être qu'une. Elle est absolue,
son caractère est l'immutabilité, elle est divine. L'erreur
présente des formes diverses, il y a mille manières de s'écarter
du droit chemin. La vérité est comme le roc, elle forme un
bloc qui ne se laisse point effriter, qui résiste à toutes les

pressions, elle demeure toujours la même.
L'orthodoxie catholique repose sur cette conception de la

vérité, puisqu'elle a pris pour devise la formule de Vincent de

Lerins : La foi est ce qui a été cru partout, toujours et par tous.



LE CHRIST DE L HISTOIRE ET LE CHRIST DES CONSCIENCES 83

Dès lors, pour l'orthodoxie catholique, aucune divergence
entre le Christ de l'histoire et le Christ des consciences ne
saurait être tolérée, elle est une coupable hérésie.

Il en est de même pour l'orthodoxie protestante. Nos
Réformateurs ont bien conçu une divergence allant jusqu'à
l'opposition, entre la tradition ecclésiastique et les origines
chrétiennes des premiers siècles. Cette opposition a même
été leur principale arme de combat, une arme des plus
puissantes, puisqu'elle a justifié leur œuvre ; elle a été le coin
qui a fait sauter le bloc de l'orthodoxie catholique. Mais si

cette opposition entre la tradition chrétienne primitive et la
tradition chrétienne postérieure a poussé les Réformateurs
à remonter jusqu'aux sources mêmes du christianisme, ce

retour heureux à l'inspiration première ne les a pas amenés
à prendre conscience de la divergence entre les représentations

religieuses bibliques et celles du XVIe siècle. Ils
étaient persuadés, autant que les catholiques eux-mêmes, de

l'identité de leur foi avec celle des premiers chrétiens. Ils
ont accepté l'œuvre des grands conciles œcuméniques, ne

voyant pas de différence entre le Christ d'Athanase, le Christ
de Paul et le Christ des synoptiques.

L'hégémonie des orthodoxies devait succomber sous les

coups de la méthode historique. L'application loyale de la

critique aux documents religieux est un des fruits de la

théologie moderne. Or le sens historique une fois éveillé
s'est attaché aux particularités, aux nuances, aux
divergences manifestées par les sources ; il s'appuie sur les faits
sans se soucier de tous les préjugés dogmatiques ou
philosophiques. Une fois que nous sommes mis en présence des

deux versions que nous trouvons dans la Genèse sur la
création du monde, provenant des sources élohistes et jah-
vistes, une fois que ces deux récils nous ont été rendus
sensibles, nous ne pouvons plus ne pas les voir, en dépit de

toutes les théories théopneustes. Ainsi la méthode historique,
en faisant prévaloir les faits observés par l'examen minutieux

des documents, nous transporte du terrain de la vérité



84 ALOYS FORNEROD

absolue de toutes les orthodoxies sur le terrain du relativisme

historique. Nous ne sommes plus en face d'une vérité
une, toujours la même, immuable; nous sommes en
présence de documents variés, reflétant les milieux qui leur
ont donné le jour, portant tous l'empreinte de l'époque qui
les a vus naître, permettant de reconstituer les diverses

sources qui sont à leur base. Avec le sens historique, et

l'application loyale de la méthode de critique scientifique,
nous ne pouvons plus envisager les livres de la Bible
comme constituant un bloc, pas plus que nous ne pouvions
nier que l'histoire des dogmes ne nous présente la pensée
chrétienne sans cesse en mouvement. Nous nageons en plein
relativisme historique.

Et alors, nous ne devons pas nous étonner des

conséquences que l'application de la méthode historique fait surgir

à nos yeux, soit pour la représentation du Christ
historique, soit pour l'appréciation des représentations variées
du Christ des consciences.

Ainsi l'orientation de la théologie biblique est-elle
transformée du tout au tout, par la suppression de l'hégémonie
dogmatique, et par l'application sincère de la critique historique

à nos livres bibliques. Elle était la servante de la

dogmatique, elle s'est affranchie ; elle est devenue une
science historique pure. Par survivance d'une situation
périmée, la théologie biblique, il est vrai, est encore imposée

au programme de quelques professeurs de théologie
systématique, alors qu'elle devrait être le cours où le professeur

d'exégèse du Nouveau Testament viendrait enregistrer
ses conclusions. En tout cas, l'esprit en est changé. Avec la
théologie biblique, il ne s'agit plus de façonner des pierres,
déjà toutes taillées, pour les faire entrer directement dans

une construction dogmatique. Le gros problème de la théologie

biblique, c'est la reconstruction aussi exacte que
possible du milieu des premières communautés chrétiennes,
afin que chaque représentation religieuse, chaque expression

de nos auteurs bibliques reprenne vie dans le cadre



LE CHRIST DE L'HISTOIRE ET LE CHRIST DES CONSCIENCES 85

qui leur convient. Aussi les études du judaïsme et des

religions populaires de l'Asie mineure deviennent-elles les
auxiliaires nécessaires de la théologie biblique. Cette étude
doit être poursuivie sans aucune préoccupation dogmatique,
sans s'inquiéter de savoir si ses résultats peuvent ou non se

concilier avec la mentalité des chrétiens modernes.
Avec une pareille orientation de la théologie biblique, on

comprend la portée que prend le problème du Christ
historique. Il ne s'agit plus de répéter la christologie d'une Eglise
ou d'une époque, que l'on prend pour la christologie absolue.

Quelles sont les représentations du Christ qui ressortent
des textes bibliques, examinés à la loupe de la critique
historique Et si nous nous trouvons en présence de plusieurs
représentations christologiques, quels sont les rapports qui
existent entre ces représentations et la personne de Jésus de

Nazareth? Le problème du Christ historique soulève des questions

difficiles à trancher, mais que nous ne pouvons plus
éluder, dès que nous reconnaissons le bien-fondé de l'application

loyale de la méthode historique à nos documents
bibliques.

Et c'est ainsi que le problème du Christ historique est
intimement lié au problème des sources de nos documents
bibliques. C'était le grand intérêt des études du Nouveau
Testament, alors que nous étions étudiant, que de chercher
à se retrouver au sein des sources de nos synoptiques. Il
n'était déjà plus permis de confondre la théologie
paulinienne avec celle de l'épître aux jHébreux, et les représentations

religieuses de l'Apocalypse ne paraissaient pas pouvoir

se concilier avec celles du quatrième évangile et des

épîtres johanniques.
Mais actuellement, nous ne pouvons plus nous en tenir à

la simple distinction des sources ; nous devons prendre en
sérieuse considération l'évolution des idées christologiques
au sein des premières communautés chrétiennes. N'étant
point figées, mais pleines de vie, ces communautés ont
donné naissance à des courants divers. C'est ainsi qu'au-



86 ALOYS FORNEROD

jourd'hui, les titres de « fils de David », de « fils de
l'homme », de « Christ » paraissent avoir été les noyaux de

concentrations christologiques successives, sous l'impulsion
des fidèles à exalter la personne de Jésus de Nazareth,
source de leurs expériences religieuses. Et le problème
historique le plus ardu est de retrouver le point de départ de

tout ce développement christologique des premières
communautés, le Jésus tel qu'il s'est présenté lui-même à ses

disciples. Or, ce travail de reconstitution du Jésus de

Nazareth strictement historique, dégagé de toutes les
spéculations de la primitive Eglise, n'aboutira jamais qu'à
des conclusions hypothétiques, portant le cachet de la
relativité de toutes les recherches historiques, lorsqu'elles
s'appliquent aux problèmes toujours mystérieux des

origines d'un mouvement religieux. La relativité des
conclusions de l'effort tenté par la science pour retrouver le
Jésus de l'histoire ressort du fait que nos documents
concernant la personne de Jésus de Nazareth, nos documents
les plus anciens, nos évangiles synoptiques, ne sont pas
des récits strictement historiques, ils sont comme des
catéchèses des communautés chrétiennes. L'esprit de la
communauté a déjà mis son empreinte sur eux. Or, faire le

départ de ce qui provient de la communauté, de ce qui
vient du Christ lui-même, en l'absence de documents
provenant directement du Christ, ce départ prêtera toujours
à l'arbitraire, au subjectivisme des théologiens, qui sont
obligés de recourir sans cesse à l'arsenal des hypothèses.
Aussi la reconstitution du Christ strictement historique
sera-t-elle toujours un idéal vers lequel la science théologique

doit tendre, mais sans avoir la prétention de l'atteindre
jamais.

Et si l'application de la méthode historique aux
documents bibliques fait surgir un problème singulièrement
difficile, celui de la reconstitution du Jésus strictement historique

qui ne saurait, étant donné l'état des sources, aboutir
qu'à des conclusions empreintes du relativisme historique,



LE CHRIST DE L'HISTOIRE ET LE CHRIST DES CONSCIENCES 87

cette application nous met en face d'un Christ rayonnant
au sein d'un monde de représentations religieuses qui n'est

plus le nôtre.
Tous les efforts tentés pour la reconstitution du milieu

des premières communautés aboutissent, en effet, à mettre
en relief le cadre apocalyptique des représentations
religieuses du Ier siècle. M. le professeur Baldensperger me
disait un jour : « Les premiers chrétiens, au point de vue
des formules théologiques, au point de vue des représentations

religieuses, n'ont rien inventé ; ils se sont servis des

moules qui leur étaient fournis par leur milieu, ils y ont
seulement versé un esprit nouveau. » Cette remarque
renferme une grande part de vérité. Voilà pourquoi les apocalypses

sont fort prisées par les savants qui s'occupent de la
reconstitution du milieu des premières communautés, non
pour y découvrir des signes précurseurs de la fin du monde,
comme les amants sectaires des vues eschatologiques
modernes, mais pour y trouver les représentations juives du
monde telles qu'elles prévalaient au Ier siècle. La distinction
entre l'ère présente et l'ère avenir, l'attente de la parousie,
le Fils de l'homme venant sur les nuées du ciel, étaient des

représentations essentielles pour les chrétiens de Jérusalem

ou d'Antioche. L'ère pneumatique et apocalyptique constituait

l'atmosphère de la primitive Eglise.

Or, en faisant revivre à nos yeux ce monde de représentations

apocalyptiques qui nous donne le ton, la couleur du
fond du tableau chrétien du Ier siècle, le Christ des origines
ne s'éloigne-t-il pas du Christ des consciences modernes
Certes, nous croyons, parce que nous sommes chrétiens, au

triomphe définitif, complet, du royaume de Dieu. Sans la
certitude de ce triomphe, si la phase actuelle de lutte entre
le péché et la sainteté, entre l'égoïsme et l'amour, entre

l'esprit du monde et l'esprit chrétien devait être l'achèvement

de l'évolution humaine, nous parlerions de la banqueroute

des plans de Dieu. Aussi la foi en des cieux nouveaux



ALOYS FORNEROD

et une terre nouvelle où la justice habitera, la foi en la
permanence de notre personnalité au-delà de la tombe tient à

l'essence même de la piété chrétienne. Seulement, si la
puissance dynamique de l'esprit de Dieu nous fait répéter
de tout cœur la demande de l'oraison dominicale : « Que
ton règne vienne », les formes de l'apocalyptique juive, qui
nous parlent d'une venue miraculeuse sur la terre, d'une
parousie religieuse et sociale s'accomplissant en un clin
d'œil, nous sont devenues étrangères, en raison même de la
différence de notre représentation moderne de l'univers
infini d'avec celle de l'apocalypse, qui faisait de la terre le
centre même de tout. Nous ne vivons plus comme si, d'une
nuit à l'autre, les trompettes du jugement dernier allaient
sonner, et le règne du millénium s'établir, alors même que
nous vivons dans le sentiment de notre fragilité, sachant

que du jour à la nuit nous pouvons être enlevés de la terre
des vivants. Dès lors, dans la mesure où la science historique

replace le Christ des origines dans le cadre des

apocalypses juives, alors même que dans ces représentations
du Ier siècle nous trouvons toujours l'esprit chrétien, un
écart entre le Christ des origines et le Christ des consciences
modernes est fortement marqué.

L'application de la méthode historique, en posant le
problème presque insoluble du Christ strictement historique,
en reconstituant le milieu des communautés chrétiennes
tout pénétré des représentations religieuses de l'époque,
établit nettement la distinction entre le Christ des origines
et le Christ des consciences.

La conscience, elle, ne procède pas de la même façon que
l'historien. Sa méthode est d'un autre ordre que la méthode
du savant. L'homme scientifique n'est qu'un observateur
des phénomènes religieux, des faits ; il aborde donc la
religion par son côté extérieur, il examine les idées religieuses
couchées dans des écrits, les rites, les coutumes, tels qu'ils
sont pratiqués, les actes des fidèles tels qu'ils sont attestés

par des témoins véridiques. Et de cet examen minutieux



LE CHRIST DE L'HISTOIRE ET LE CHRIST DES CONSCIENCES 89

des faits, il cherche à se rendre compte de l'état des âmes,

source des phénomènes religieux. L'histoire procède par la
voie analytique.

La conscience, elle, n'est pas une simple observatrice des

phénomènes religieux, elle en est la créatrice ; aussi, avec
elle, sommes-nous placés au centre de la vie intime des

fidèles, au foyer même de la piété. C'est du for intérieur que
nous devons partir pour saisir et comprendre toutes les

extériorisations de la vie religieuse. Avec la conscience,
nous allons du centre à la périphérie. Tandis que la science

religieuse analyse, la conscience, elle, procède par synthèse.
En effet, comment un homme devient-il chrétien, un chrétien

pratiquant, un fidèle Deux conditions sont nécessaires,
une condition extérieure et une condition intérieure.

Sans un contact avec les traditions chrétiennes, il n'y a

pas de naissance chrétienne. La génération spontanée
n'existe pas plus sur le terrain spirituel que dans le domaine
de la vie physique. Des cellules vivantes seules peuvent
produire et propager la vie. Sans un lien avec le christianisme
historique, par là nous entendons les manifestations de vie
chrétienne, que ce soit sous la forme d'Eglises ou de groupes
chrétiens en dehors de tout cadre ecclésiastique, que ce soit
sous la forme de traditions écrites, la Bible ou des écrits de

chrétiens, sans un lien avec le christianisme historique, il
n'existe pas de naissance chrétienne. Jamais on n'a vu surgir
en Asie, en Afrique, en Amérique, des chrétiens qui n'aient
pas d'ancêtres. Remarquons que si un contact historique
est nécessaire pour provoquer une naissance chrétienne, les
traditions chrétiennes ne sont jamais pures de tout alliage.
Un christianisme historique épuré par la méthode scientifique,

passé au crible de la critique, n'est pas indispensable.
En fait, la tradition orale joue un bien plus grand rôle que
la tradition écrite dans la propagande chrétienne. Un
darbyste, un salutiste, un chrétien libriste ou un chrétien national

sont devenus des fidèles d'un type spécial par l'atmosphère

qu'ils ont respirée dans leurs milieux différents, bien



90 ALOYS FORNEROD

plus que par une étude vraiment scientifique de nos livres
bibliques. C'est par le canal des traditions chrétiennes les

plus variées que la vie chrétienne se propage de génération
en génération et d'un peuple à l'autre. L'importance de la
tradition orale à côté de la tradition écrite, pour la propagation
chrétienne, ressort du fait que nous n'envoyons pas seulement

des Bibles aux païens, mais les missionnaires. Sans

les missionnaires porteurs de la tradition orale, la Bible,
tradition écrite, resterait fermée. Les chrétiens formés directement

et uniquement par la Bible seront toujours des exceptions.

Le contact avec un milieu chrétien constitue donc la
condition extérieure pour naître à la vie chrétienne.

La connaissance de traditions chrétiennes ne suffit pas.
Des libre-penseurs connaissent parfois mieux leur Bible et
les traditions chrétiennes que les fidèles : ils n'en deviennent

pas pour cela chrétiens. C'est qu'à la condition
extérieure doit correspondre une condition intérieure, un état
d'âme formé de certaines dispositions psychiques, que nous
trouvons énoncées dans les béatitudes du Sermon sur la

montagne. La porte d'entrée du royaume de Dieu reste
toujours la même. Sans repentance, sans foi, dans le sens de

confiance, l'Evangile ne saurait trouver le chemin des cœurs.
Une fois ces deux conditions, l'extérieure et l'intérieure

remplies, alors la conscience, en face de la personne du Christ,
saisit une révélation, une inspiration, l'esprit du Christ
devient vivant pour la conscience. Les fidèles chrétiens en
appellent à l'action de l'Esprit de Dieu, appelé le Saint-

Esprit, pour expliquer cette action du Christ intérieur. Le

Saint-Esprit rend ainsi vivante dans les âmes l'inspiration
de Christ, apportée aux âmes par les traditions chrétiennes.
La conscience saisit, dans l'expérience chrétienne proprement

dite, une étincelle de l'esprit chrétien. La conscience

procède donc par intuition, par synthèse. C'est grâce à cette
méthode qu'elle n'est pas une simple spectatrice des phénomènes

religieux, mais qu'elle est un foyer de vie chrétienne,
la source même de toute piété.



LE CHRIST DE L HISTOIRE ET LE CHRIST DES CONSCIENCES Ç)I

Et cette étincelle de l'esprit chrétien, saisie par la
conscience mise en présence de traditions chrétiennes, est un
principe de vie spirituelle, de vie organique et non de vie
inorganique. L'esprit de Christ, rendu vivant par l'action
du Saint-Esprit dans une âme, ne provoque pas la
reproduction passive de traditions chrétiennes fixées ; il ne revivifie

pas simplement un corps de dogmes aux formules
arrêtées pour toujours, il est un principe de vie organique,
qui déclanche les énergies spirituelles latentes en toule âme
d'homme.

Cette action vivifiante, génératrice de vie chrétienne,
d'états d'âmes spécifiquement chrétiens, est reconnue par
tous. Le Christ intérieur procure la paix de l'âme, le fidèle
se sent pardonné, sauvé, aimé, il sait ce que signifie le mot
de grâce. Une harmonie renfermant des germes de vie
sainte, de joie intérieure, de contentement d'esprit, tend à

s'établir dans les consciences, sous l'influence de l'esprit
chrétien. Les fruits de l'Esprit sont les signes visibles de

l'action de l'esprit de Christ dans les cœurs.
Mais si l'action du Christ intérieur est créatrice d'états

d'âmes, elle est aussi créatrice de pensées chrétiennes, et

particulièrement de représentations christologiques. Cette
face de l'action du Christ intérieur est souvent méconnue.
Cette méconnaissance provient surtout de deux causes.

Parce que la foi provient de ce que l'on entend, parce
que les expériences chrétiennes sont provoquées par le

contact de traditions chrétiennes qui, la plupart du temps,
se présentent sous la forme d'un enseignement, on en a

conclu que la cause des expériences chrétiennes était le

dogme, le dogme précis. De là la conception adoptée par
toutes les orthodoxies, que le dogme est l'élément primaire
en religion, la source de la piété. L'action du Christ
intérieur ne consisterait qu'à donner vie dans une âme aux
dogmes, considérés comme étant la base du christianisme.
Il ne s'agirait que d'une simple revivification d'un enseignement

doctrinal, arrêté dans ses grandes lignes pour toujours.



92 ALOYS FORNEROD

Mais cette conception des choses ne correspond pas à la
réalité des expériences chrétiennes. Si une tradition doctrinale

est l'occasion de la transmission de la vie chrétienne
d'une âme à l'autre, d'une génération à l'autre, elle n'est

pas la cause profonde, la source même de la vie chrétienne.
Cette cause première est l'action du Christ intérieur. Cette

action, en vivifiant pour les âmes les traditions chrétiennes,

provoque un essor de la pensée qui, s'appliquant aux
expériences faites, cherche les postulats, les principes, les
représentations religieuses. Cet essor de la pensée chrétienne
laisse la personnalité des croyants, des fidèles, s'affirmer
dans une libre recherche de formules qui répondent à leur
mentalité. Aussi ne sommes-nous pas en présence d'une
seule christologie. Pour se rendre compte de la source même
de leurs expériences religieuses, de la personnalité du
Christ, les fidèles n'ont pas adopté tous la même méthode,
le même moule de représentations. Autre est la christologie
messianique, autre la christologie ontologique des grands
conciles, autre la christologie de la théologie moderne. Ce

que l'histoire des dogmes nous permet de constater, c'est

que les dogmes sont le fruit de la foi et non la cause de la
foi. Ce qui est vrai pour la vie chrétienne envisagée dans

son évolution historique est aussi vrai pour la personnalité
des fidèles.

Si la conception du dogme envisagé comme la source de

la vie chrétienne, a voilé longtemps l'action organique du
Christ intérieur dans le monde de la pensée chrétienne, et

particulièrement son rôle dans la formation des diverses

conceptions christologiques, cette méconnaissance a une
seconde cause, c'est que l'effort intellectuel en matière
religieuse n'est pas à la portée de tous. L'imitation joue déjà
un grand rôle dans la propagation de la foi pratique. Remarquez

que le mouvement le plus individualiste, le mouvement

du Réveil, a payé un large tribut à cette loi de l'imitation.

Alors même qu'il réclamait la conversion individuelle,
n'avait-il pas son schéma de la conversion Il fallait que



LE CHRIST DE L'HISTOIRE ET LE CHRIST DES CONSCIENCES 93

toutes les âmes sauvées passent par le même moule. Si déjà
le rôle de l'imitation est grand dans le domaine de la piété
pratique, il est plus grand encore dans le domaine des

croyances. Il faut être une puissante individualité religieuse
et intellectuelle pour créer des courants théologiques
nouveaux, pour trouver des formules dogmatiques qui répondent

à des mentalités nouvelles. Les Augustin, les Calvin,
les Schleiermacher ne sont pas nombreux. Aussi la grande
masse des fidèles suit-elle la voie du moindre effort, elle
prend pour cadre de ses expériences religieuses les moules
fournis par son milieu. Les premiers chrétiens ont, comme
nous le disions, utilisé les croyances juives de leur temps
comme vases de l'esprit nouveau. Il fallait une personnalité

de la trempe de Paul pour se dégager de l'emprise
du milieu et jeter les germes d'une spéculation spécifiquement

chrétienne dans les vieux moules. Ne soyons pas
étonnés que les représentations religieuses traditionnelles
de nos divers milieux religieux soient adoptées ainsi, par la
force d'imitation, par le plus grand nombre des fidèles.
D'où la méconnaissance de l'action créatrice du Christ
intérieur dans le monde de la pensée chrétienne, des représentations

christologiques en particulier.
Sous l'impulsion de ses expériences, le penseur chrétien

fait un effort spéculatif. Certes, s'il est un moderne qui se

laisse séduire par les problèmes historiques, il tiendra
compte des résultats de la critique historique, mais ce n'est

pas un pur intérêt historique qui le domine. Il veut, avant
tout, retrouver dans la personne du Christ la source de

l'inspiration morale et religieuse de ses expériences
chrétiennes actuelles. Or, comme cette inspiration est une orientation

de la vie spirituelle qui a ses répercussions jusqu'au
plus profond de l'être humain, l'idée que le fidèle se fera
de la personne du Christ dépend de sa façon de concevoir
le divin, de sa représentation générale de l'univers, de sa

notion de la nature humaine, de sa métaphysique en un
mot. Aussi le Christ des consciences n'est-il pas un Christ



94 ALOYS FORNEROD

purement historique, mais un Christ spéculatif, un Christ
auréolé de métaphysique.

Et comme la métaphysique varie d'une époque à l'autre,
d'une famille d'esprits à une autre, ne soyons point étonnés
si cette exaltation, qui est une exaltation normale de la foi
chrétienne, produit des Christs spéculatifs divers. Le Christ
apocalyptique des premières communautés chrétiennes n'est

pas le même que le Christ ontologique des grands conciles

œcuméniques. La christologie luthérienne diffère de la

christologie réformée, la christologie de la théologie
nouvelle s'écarte singulièrement de la théologie traditionnelle.
La christologie prônée par Frédéric Godet, qui eut son heure
de gloire lorsque nous commencions à nous préoccuper des

problèmes théologiques, la christologie de la kénose, n'est
qu'une christologie transitoire entre la christologie
traditionnelle et la christologie de la théologie nouvelle. Les

christologies différentes reflètent les milieux divers qui leur
ont donné le jour. Les spéculations théologiques sur le
Christ porteront toujours l'empreinte de la personnalité de
leurs auteurs, des milieux qui les ont vu naître. Les fidèles
veulent retrouver dans le Christ leur idéal de vie morale et

religieuse, tout enveloppé de leur métaphysique.
Nous n'avons qu'à jeter un coup d'œil dans le domaine

des mouvements religieux sociaux ou éthiques, pour nous
rendre compte que Jésus de Nazareth exerce une telle
hégémonie sur les esprits que chaque courant cherche à l'accaparer

et le transforme à son image.
Lisez l'ouvrage de Léon Denis : « Christianisme et

spiritisme. Preuves expérimentales de la Survivance, relations
avec les esprits des morts, la doctrine secrète, la nouvelle
révélation». Pour un sectateur, pour un apôtre du
spiritisme comme Léon Denis, Jésus-Christ n'aurait été qu'un
spirite, qu'un médium de premier ordre. « L'existence du
Christ, écrit notre auteur, n'a été qu'une communion constante

avec le monde invisible. Le fils de Marie était doué
de facultés qui lui permettaient de s'entretenir avec les



LE CHRIST DE L'HISTOIRE ET LE CHRIST DES CONSCIENCES g5

Esprits. Parfois ceux-ci se rendaient visibles à ses côtés
Ses disciples, effrayés, le virent converser un jour sur le

Thabor avec Moïse et Elie. Jésus avait choisi ses disciples
non parmi les hommes instruits, mais parmi les sensitifs et
les voyants doués de facultés médianimiques. Dans les

moments difficiles, lorsqu'une question l'embarrasse, comme
dans le cas de la femme adultère, il évoque les âmes
supérieures et son doigt trace sur le sable la réponse à faire,
comme le médium de nos jours, mû par une force étrangère,

trace des caractères sur l'ardoise. »

Et si le courant spirite pose son empreinte sur Jésus-

Christ, en voulant l'accaparer à son profit, le mouvement
si puissant à l'heure actuelle du scientisme fait de même.
Pour l'Eglise scientiste, les miracles de Jésus constituent
l'élément essentiel de son œuvre. Ils prouvent que l'esprit
de Christ s'était dégagé de toutes les contingences humaines,
s'était affranchi de l'espace et du temps, avait reconnu le
néant de la matière. Jésus-Christ n'est-il pas, pour les scientistes,

un scientiste inconscient La Bible et le livre de

Mrs Eddy sont mis sur le même plan, alors même que
Mrs Eddy est supérieure à Jésus-Christ, puisqu'elle était

une scientiste consciente qui se rendait compte de toute la
portée de la soi-disante science chrétienne. Les scientistes

mettent, eux aussi, en adaptant le Christ à leur doctrine,
leur propre empreinte sur la personne de Jésus.

Allez dans les milieux sociaux, où ce que nous appelons
la vie intérieure, la vie religieuse proprement dite, est passée

sous silence, et où les questions économiques priment tout,
le christianisme se transforme en une parousie sociale, la

foi n'étant plus que l'attente de la révolution qui doit bouleverser

le régime odieux du capitalisme, pour instaurer le

régime du communisme ; le Christ, le charpentier de Nazareth,

n'est-il pas envisagé comme un socialiste, incarnant
en sa personne les revendications de la justice, qui doivent
amener une société économique meilleure

Si au sein des mouvements religieux, sociaux, éthiques,



g6 ALOYS FORNEROD

en dehors des Eglises chrétiennes, nous constatons le fait
que le Christ est toujours envisagé sous l'angle, sous la
pression des idées centrales favorites de ces mouvements,
dans le domaine des Eglises, nous constatons le même fait
sous une forme moins aiguë ; les représentations de la
personne de Christ portent toutes l'estampille des courants
chrétiens que nous rencontrons parmi les fidèles de nos
Eglises. Nous sommes en présence non pas d'un Christ des

consciences, mais de plusieurs Christs des consciences.

Alors si, d'une part, la recherche scientifique du Christ
historique pose des problèmes si délicats que nous n'arriverons

jamais qu'à des conclusions portant l'empreinte du
relativisme historique, si, d'autre part, le Christ des consciences

crée des représentations christologiques portant toutes

l'empreinte métaphysique de leurs auteurs, alors le christianisme

ne se dissout-il pas dans le subjectivisme Ne serait-

il qu'un amalgame de conceptions et de représentations
religieuses des plus variées allant jusqu'aux oppositions les

plus flagrantes
Le christianisme serait bien compromis, en effet, si

l'uniformité des représentations religieuses lui était nécessaire,
si le dogme constituait vraiment l'essence même de l'Evangile,

comme le soutiennent tous les systèmes d'orthodoxie,
toutes les dogmatiques d'autorité.

Seulement l'unité du christianisme, nous ne devons pas
la chercher sur le terrain intellectualiste, mais sur le terrain
de la piété, de la vie spirituelle, comme le soutiennent les

théologies expérimentales ou théologies de conscience. L'esprit

de Christ, source de toutes les expériences, donne
l'unité à toutes les manifestations chrétiennes, aux
représentations religieuses, aux idées, aux dogmes comme aux
actes cultuels, aux institutions ecclésiastiques ou
philanthropiques, aux mobiles des conduites, en un mot à tous
les phénomènes qui portent l'empreinte chrétienne, à quelque

titre que ce soit. Toutes ces manifestations sont chré-



LE CHRIST DE L'HISTOIRE ET LE CHRIST DES CONSCIENCES 97

tiennes dans la mesure où l'esprit de Christ les pénètre,
alors même que d'autres éléments, d'autres inspirations
viennent s'amalgamer à elles. Par le fait que les incarnations

chrétiennes sont des incarnations humaines, elles

participent à la relativité des choses humaines, alors même

que l'esprit de Christ reste toujours pur.
Ce n'est donc pas en vain que les fidèles chrétiens de

toutes les époques et de tous les temps invoquent le nom
de Jésus-Christ, se rattachent au fondateur de leur religion.
La personne de Jésus-Christ constitue bien le centre de la

religion chrétienne. Comme le disait Alexandre Vinet : « Le
christianisme, c'est Christ».

La réalité des espèces se manifeste au travers de la

grande variété des individus qui composent ces espèces, et

se laisse caractériser par des traits communs. Prenez comme
exemple, en zoologie, les oiseaux ou les mammifères. Il en
est de la vie spirituelle comme de la vie physique. L'esprit
de Christ constitue l'unité de la famille chrétienne et se

laisse caractériser par des traits spécifiques. Suite de l'habitude

de vivre ensemble, suite de frottements, les membres
d'une famille humaine en viennent à ne plus voir les traits
de l'atavisme, de l'hérédité qui les unissent entre eux ; mais
les étrangers ne s'y trompent pas, les traits spécifiques des

familles leur sautent aux yeux. De même, les nombreuses
sectes protestantes peuvent s'isoler et s'anathématiser, les

étrangers retrouvent l'estampille protestante qui font d'elles
des sœurs, des sœurs ennemies il est vrai. Nous distinguons
nettement les manifestations de l'esprit brahmanique, de

l'esprit bouddhique, de l'esprit parsiste, des manifestations
de l'esprit chrétien. L'esprit de Christ constitue donc bien
l'unité véritable du christianisme, que nous retrouvons, à

des degrés divers, au sein de la grande variété des doctrines,

des cultes, des arguments ecclésiastiques, des attitudes
morales de la grande famille chrétienne.

Si l'esprit de Christ constitue bien l'unité du christianisme,

si cet esprit de Christ possède ses caractères spécifi-
7



98 ALOYS FORNEROD

ques, nous pouvons donc chercher à saisir intellectuellement,
dans la mesure du possible, l'inspiration chrétienne, pour
découvrir l'essence du christianisme.

Or il est de toute évidence que l'inspiration chrétienne
appartient à l'ordre spirituel, elle est religieuse avant tout
et par dessus tout, alors même que ses conséquences sociales
sont infinies. Elle donne une orientation à la vie des âmes,

qui a ses répercussions dans tous les domaines de l'existence

humaine. L'esprit de Christ, c'est l'esprit divin lui-
même, sous sa forme parfaite, c'est l'esprit de l'amour saint,
qui crée au sein de notre monde de péché, de souffrance et
de mort, les relations filiales des hommes avec Dieu et les
relations fraternelles des hommes entre eux. L'esprit de
Christ est la source à jamais jaillissante du culte en esprit
et en vérité, qui fait trouver aux hommes pécheurs en Dieu
leur Père. Avec l'apôtre Paul, nous nous écrierons :

« Ainsi donc, frères, nous ne sommes point redevables à la chair
pour vivre selon la chair. Si vous vivez selon la chair, vous mourrez ;

mais si, par l'Esprit, vous faites mourir les actions du corps, vous
vivrez, car tous ceux qui sont conduits par l'Esprit de Dieu sont fils
de Dieu. Et vous n'avez point reçu un esprit de servitude pour être
encore dans la crainte, mais vous avez reçu un esprit d'adoption, par
lequel nous crions : Abba, Père. L'Esprit lui-même rend témoignage à

notre esprit que nous sommes enfants de Dieu. Or si nous sommes
enfants, nous sommes aussi héritiers, héritiers de Dieu et co-héritiers
de Christ, si toutefois nous souffrons avec lui afin d'être glorifiés
avec lui. » (Rom. vm, 12-17.)

Et, avec la première épître de Jean, nous dirons encore :

« Rien-aimés, aimons-nous les uns les autres, car l'amour est de

Dieu et quiconque aime est né de Dieu et connaît Dieu. Celui qui
n'aime pas n'a pas connu Dieu, car Dieu est amour. L'amour de Dieu
a été manifesté envers nous en ce que Dieu a envoyé son Fils unique
dans le monde afin que nous vivions par lui. »

La personne de Jésus-Christ, source de toutes les
expériences chrétiennes, est l'incarnation même de l'esprit divin
de sainteté et d'amour. Il est à la fois le Fils de l'homme,
terme pris dans son acception moderne et non originelle



LE CHRIST DE L HISTOIRE ET LE CHRIST DES CONSCIENCES 99

messianique, l'homme vrai et le Fils de Dieu, puisqu'il a

possédé la plénitude de l'esprit divin. L'esprit de Christ est

l'inspiration de la piété parfaite qui doit faire de l'humanité
une famille spirituelle, où tous adoreront leur Père Céleste

et tous s'aimeront en Jésus-Christ.
Si l'esprit de Christ doit être saisi sur le terrain de la vie,

de la vie religieuse et morale, alors nous comprendrons
qu'une institution ecclésiastique, sociale, morale, qui, elle,
est toujours le fruit d'agents multiples et variés, ou le
concours de facteurs d'ordre divers, ne sera chrétienne que
dans la mesure où elle est pénétrée réellement de l'esprit
religieux et moral du Christ. De même, nous comprendrons
que le monde des représentations religieuses, que les chris-
tologies diverses, les tentatives intellectuelles de saisir la

personne, la source de l'inspiration religieuse et morale
parfaite, sont, elles aussi, des produits d'éléments divers,
de facteurs intellectuels qui ne proviennent pas directement
de l'inspiration chrétienne. Elles ne sont vraies que dans la
mesure où elles font ressortir cette inspiration, en répondant

aux exigences de la mentalité des fidèles de leur temps.
L'unité de l'inspiration chrétienne demeure, alors même

qu'elle s'incarne et s'incarnera toujours dans des œuvres
humaines qui reflètent le milieu historique formé d'éléments
et d'inspirations différents.

Si l'inspiration chrétienne, si l'esprit de Jésus-Christ
demeure le même au cours de toute l'évolution chrétienne,
alors même qu'il s'incarne dans des organismes variés et des

personnalités de familles diverses, ce qui constitue à nos

yeux l'essence de l'inspiration chrétienne doit se trouver
dans les souvenirs de la personne du Jésus historique, aussi

bien que dans une dogmatique, une organisation ecclésiastique

moderne. La même inspiration au sein de formes
différentes est le lien qui rattache les expériences chrétiennes
différentes d'une question à l'autre. Sans ce lien, nous
n'aurions pas le droit à continuer à porter le nom de chrétiens.

Dans l'histoire des religions, on peut constater qu'un



100 ALOYS FORNEROD

mouvement religieux peut dévier de ses origines au point
que les représentants de l'évolution postérieure n'ont plus
rien de commun avec le fondateur de ce mouvement. Les
Taoistes chinois sont un exemple typique. La piété taoiste

enveloppée de pratiques magiques, de sortilèges, pleine de

légendes et de miracles grossiers, est aux antipodes de

l'inspiration de Lao-Tseu, attestée par l'ouvrage Tao Te King.
On peut porter le nom du fondateur d'un mouvement
religieux, ef ne plus rien avoir de commun avec lui.

Pour avoir le droit de porter légitimement le nom de
chrétiens, de disciples de Jésus-Christ, il importe donc que
nous puissions établir que ce que nous estimons cire
l'essence de l'inspiration chrétienne se trouve dans le Jésus

historique comme dans le Christ des premières communautés
chrétiennes. Les essais de christologie des premières
communautés portent l'empreinte de la mentalité du Ier siècle,

qui nous est devenue étrangère. Admettons même la
conclusion du professeur Baldensperger : « Les premiers chrétiens

ont simplement utilisé les formules des représentations
religieuses du monde apocalyptique », toujours est-il que le
Christ a infusé dans l'âme de ses adeptes un esprit nouveau,
et que ses disciples ont versé dans les vases religieux
utilisés de leur temps un esprit nouveau. Or, cet esprit
nouveau qu'est-il, sinon l'inspiration de l'amour divin, dont la
notion du royaume de Dieu, qui exerce son hégémonie sur
nos synoptiques, est tout imprégnée. L'inspiration religieuse
el morale qui constitue l'inspiration chrétienne des
consciences d'aujourd'hui se retrouve au sein des manifestations
de la primitive Eglise.

Dans la reconstitution de la recherche des premières
communautés chrétiennes, précisément parce que les historiens
s'attachent aux formes, aux apparences phénoménales, les

nuances, les divergences, sont accentuées, et l'opposition
de la mentalité du premier siècle avec celle des théologiens
modernes apparaît alors à son état aigti. Seulement, ne
perdons jamais de vue que, pour l'inspiration des âmes, l'esprit
importe plus que la forme. Aussi, au travers même des



LE CHRIST DE L HISTOIRE ET LE CHRIST DES CONSCIENCES 101

formes eschatologiques, apocalyptiques du Ier siècle, nous
découvrons que l'esprit nouveau dont parle M. Balden-

perger est le même que celui que nous envisageons comme
source de la piété chrétienne moderne. Prenons un seul

exemple : L'inspiration morale et religieuse de l'oraison
dominicale n'est-elle pas la même, alors même que plusieurs
de ses demandes peuvent être interprétées dans le cadre
d'un christianisme eschatologique ou dans le cadre d'un
christianisme dynamique « Que ton règne vienne » ;

« Que ta volonté soit faite sur la terre comme au ciel » ;

« Délivre-nous du mal ». Ces trois demandes peuvent faire

supposer que le royaume de Dieu messianique existe déjà
au ciel, comme la Jérusalem céleste, avant de descendre sur
la terre et qu'il va se manifester contre le royaume de Satan,
lors de la parousie. Mais elles peuvent être interprétées
avec le spiritualisme du christianisme dynamique moderne,
sans que l'inspiration centrale de sainteté et d'amour du
Dieu de l'Evangile soit compromise.

L'esprit de Christ, source des expériences chrétiennes de

tous les âges, se retrouve aux débuts de l'évolution
chrétienne, comme aux phases modernes de cette évolution et

précisément c'est une condition même du développement du
christianisme, que le Christ des consciences soit mis sans
cesse en rapport avec le Christ de l'histoire, alors même que
ce Christ de l'histoire demeure un problème difficile à

résoudre. Le christianisme, précisément parce que nous
avons à faire à un organisme vivant, cherche sans cesse à

s'adapter aux nouvelles conditions de la vie, aux mentalités
nouvelles qui se forment, aux problèmes nouveaux qui se

posent. Le monde moderne n'est pas le monde du premier
siècle. Comme chrétiens, nous sommes appelés à accomplir
des tâches dont les premiers chrétiens n'ont jamais eu la
moindre idée, à nous poser des questions qui n'ont pas
effleuré la pensée de nos auteurs bibliques. Or, cette
adaptation, principe nécessaire de la vie, présente un danger,
celui de nous adapter tant et si bien au monde moderne que
nous allions jusqu'à identifier le produit de spéculations



ALOYS FORNEROD

modernes avec l'inspiration même du christianisme. Le
retour à la source première, aux origines du christianisme,
qui a été un mouvement des plus heureux de la Réforme
du XVIe siècle, ce retour s'impose toujours pour éprouver
notre christianisme. Seulement les Réformateurs n'allaient
pas assez loin ; ils se sont contentés d'envisager les premiers
siècles comme la tradition pure, alors qu'en remontant
jusqu'au Christ de l'histoire, source de l'inspiration chrétienne,
il faut encore apprendre à distinguer entre cette inspiration
elle-même et les formes juives qu'elle a primitivement
revêtues. L'étude du christianisme des origines nous affranchira

de bien des préjugés métaphysiques et philosophiques,
qui enveloppent nos spéculations christologiques modernes,
et que les fidèles identifient souvent avec l'inspiration
chrétienne elle-même. Nous sommes bien obligés de reprendre
contact avec la terre et les conditions d'une vie humaine, et
de ne pas nous laisser envelopper par les nuées d'une
métaphysique ontologique divine, lorsque nous plaçons le Jésus
de Nazareth dans son vrai cadre historique.

Et si la recherche du Christ de l'histoire nous met en
garde contre les spéculations de notre esprit métaphysique,
cette recherche, unie à nos expériences chrétiennes actuelles
nous permet de nous rendre de mieux en mieux compte de

l'inspiration chrétienne elle-même, qui est avant tout une
inspiration de vie spirituelle, religieuse et morale, ce qui
est la forme la plus haute de la vie humaine. Dans cette

inspiration, le Christ de l'histoire et le Christ des consciences
se rencontrent ; le Christ de l'histoire est bien le créateur
du Christ des consciences, alors même que leurs cadres
sont et ne sauraient être que dissemblables, comme les

diverses époques de la vie humaine ou les diverses personnalités

le seront toujours. L'esprit du Christ suscitera
toujours de nouvelles incarnations chrétiennes, dans le domaine
de la pensée comme dans le domaine de l'action. Le christianisme,

organisme de vie, possède non une unité de formes,
mais une unité d'inspiration. A. Fornerod.


	Le Christ de l'histoire : et le Christ des consciences

