Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 10 (1922)

Heft: 42

Artikel: A propos de Pascal

Autor: Reymond, Arnold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380043

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380043
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

A PROPOS DE PASCAL

M. Wernle est considéré a juste titre comme l'une des auto-
rités de la théologie protestante, car il joint & une érudition
étendue un sens remarquable de I'histoire et de la psychologie,

L’escquisse si ferme et si judicieuse qu'il fait de 'histoire de
I'apologétique chrétienne, les trois méthodes que successivement
il discerne dans cette histoire, éclairent mieux que de longs
commentaires le probléme pascalien. Chacun appréciera aussi
la maniére dont M. Wernle caractérise Pascal psychologue et ana-
lyse chez ce dernier I'emploi du mot « ceeur », la facon dont il
explique Pattitude de Vinet ainsi que son éloquent plaidoyer
en faveur des Réformateurs.

Dans l'apologétique pascalienne M. Wernle distingue deux
moments, celui ou elle s’adresse aux mondains sceptiques, et
celui ou elle cherche a éclairer les consciences troublées.

Dans le premier, Pascal se plait uniquement & humilier la
raison et & lui prouver son impuissance ; il ne songe pas a faire
appel & la conscience morale, car 'homme naturel serait inca-
pable de comprendre son langage. En s’adressant a lui, on doit
se borner a lui montrer qu'il est triste et malheureux et que sa
vie se heurte au plus redoutable des mystéres.

Une fois I'homme troublé et inquiet du sens de sa destinée,
on peut I'engager a se tourner du coté de la religion. C'est alors
qu’intervient pour M. Wernle le deuxiéme moment de 'apologé-
tique pascalienne. La raison reprend ici ses droits; elle est
capable de réunir le faisceau des preuves historiques qui démon-



26 ARNOLD REYMOND

trent la supériorité de la religion chrétienne. Le miracle de la
grace toutefois reste nécessaire pour suppléer a l'insuffisance
des efforts de la pensée.

Pascal conserve ainsi tous les procédés des anciens apolo-
gistes, sauf I'usage pour elle-méme de la méthode rationnelle,
et c’est en quoi son ceuvre est originale.

Je remercie M. Wernle d’avoir défini avec tant de clarté la
position de Pascal vis-a-vis de l'apologétique traditionnelle. 11
me semble toutefois qu’il est trop catégorique en disant que
Pascal « détruit tous les points d’attache que l'esprit humain
offre a la pensée religieuse ».

Sans doute le terme de conscience morale ne figure nulle part
dans les pages ou Pascal décrit la profonde insatisfaction de
'homme qui vit sans Dieu. Mais il ne faut pas oublier que le
mot de « misére » parait signifier pour lui aussi bien la détresse
morale que les déceptions du cceur et de l'esprit.

Preuve en soit le passage suivant : « L'incarnation montre a
» 'homme la grandeur de sa misére par la grandeur du reméde
» quil a fallu ».

Il y a aussi et surtout les pages ou Pascal semble esquisser
le plan de son apologétique :

« Premiére partie : Misére de 'homme sans Dieu.

» Seconde partie : Félicité de 'homme avec Dieu.

» Autrement. Premiére partie : que la nature est corrompue.
» Par la nature méme. Seconde partie: qu’il y a un répara-
» teur. Par I'Ecriture. »

Ici la liaison entre les besoins moraux de 'homme naturel et
la réponse apportée par I'Evangile est aussi étroite que possible.

Selon Pascal on ne saurait démontrer I'existence de Dieu aux
impies en invoquant les beautés et l'ordre qui régnent dans le
monde sensible; dés lors la seule voie qui reste ouverte, semble-
t-il, est de leur faire sentir que sans Dieu ils sont malbheureux
et corrompus.

M. Wernle, il est vrai, pourrait dire, non sans raison, que le
plan auquel nous faisons allusion, concerne, non pas l'ensemble
de l'apologétique, mais I'une de ses parties seulement, celle ou
Pascal s’est déja placé sur le terrain religieux. Le terme de
miseére aurait alors une signification nouvelle et qu'il n’avait
pas précédemment.



A PROPOS DE PASCAL 27

Il v a cependant |’ Eniretien avec M. de Saci, antérieur aux
Pensées, et dans lequel Pascal, parlant de Montaigne, dit ceci :
« J'aurais aimé de tout mon cceur le ministre d'une si grande
» vengeance, si, ¢tant disciple de I'Eglise par la foi, il eat suivi
» les régles de la morale, en portant les hommes, qu’il avait si
» utilement huamiliés, & ne pas irriter par de nouveaux crimes
» celui qui peut seul les tirer de ceux qu’il les a convaincus de
» ne pouvoir pas seulement connaitre. »

Il semble bien ici que pour Pascal le doute, professé par
Montaigne, soit trop radical, puisqu’il ébranle jusqu’au réveil
possible de la conscience morale. Et pourtant la thése que sou-
tient M. Wernle garde sa valeur. Que conclure, sinon que Pascal
a peut-étre hésité entre plusieurs plans et que dans 'état ou se
trouvent les Pensées il est impossible d’indiquer avec exactitude
celui auquel il se serait définitivement arrété.

Comparée aux tentatives similaires de son époque, I'ccuvre
de Pascal est certes révolutionnaire ; mais, comme M. Wernle
le montre excellemment, elle ne parait pas avoir rompu avec les
méthodes de l'apologétique traditionnelle aussi profondément
que ne l'avaient cru Vinet, Astié, et moi-méme avee eux.

Parmi les critiques que l'on a bien voulu adresser a mon
étude, il en est une, outre celle de M. Wernle, qui m’a vivement
intéressé et touché par sa compréhension courtoise, c’est la cri-
tiqgue de M. I'abbé Ch. Journet, parue dans le Courrier de
Genéve, le 23 janvier 1gort.

Destiné au grand public, l'article de M. Journet ne pouvait
entrer dans tous les détails de la discussion. Il témoigne cepen-
dant d'une connaissance approfondie du probléme et d'une
remarquable pénétration.

En ce qui concerne l'interprétation que je donne des Pensées,
voici les réserves qu’elle suggere a M. Journet :

« M. Reymond », dit-il, « affirme une influence de Descartes sur
Pascal, et il tendrait & remplacer le bindme traditionnel Epictéte-Mon-
taigne, indiqué par Pascal méme, par celui de Montaigne-Descartes.



‘28 ARNOLD REYMOND

Mais quand il essaie de préciser enfin cette influence cartésienne, il ne
nous montre que de la diversité, ou tout au plus de 'opposition. »

« M. Reymond se conforme a tous les contemporains en répudiant la
conception romanesque d’'un Pascal sceptique. Mieux encore, il recon-
nait le caractére objectif de 'apologétique des Pensées. On ne nie plus
aujourd’hui que Pascal fasse appel, pour éclairer «le dessous du jeu»
et établir la vérité de ce christianisme si désirable & « I'Ecriture et au
reste » : miracles, prophéties, vie de I'Eglise. »

« Ala page 6 de son étude, I’autenr signale «le danger pour un pro-
testant, d’interpréter dans un sens trop protestant les idées religieuses
de Pascal.... A cet égard, continue-t-il, la position prise par Vinet et
surtout par Astié est-elle vraiment a4 ’'abri de toute critique et ne peut-
on pas leur reprocher d’avoir fait de Pascal un protestant qui s’igno-
rait ? »

« De ce point de vue de l'interprétation de la pensée de Pascal nous
ferions quelques reproches & M. Reymond. Son exposé nous parait
rester trop artificiel, ne point suivre, dans son progrés la marche d’'une
pensée vivante, et surtout manquer de cette fermeté de composition
que les théologiens du temps n’avaient point encore cessé d’apprécier. » -

«Méme avec ses tares jausénistes, 'apologétique de Pascal offrirait
un édifice incomparablement plus équilibré, plus organique et plus
imposant, que les réflexions trop juxtaposées de cette brochure ne le
laissent entrevoir. Nous soupcounons M. Reymond d’avoir interprété
un peu hitivement certaine page du livre de Boutroux; il a cru y
découvrir une piste, du reste malencontreuse, puisqu’elle le conduit a
donner, d’abord a I'argument du pari un role critériologique, que beau-
coup estimeront tout & fait exagéré ; a faire consister, ensuite, I'origi-
nalité de Pascal dans un « renversement » des valeurs de connaissance,
lequel renversement était traditionuel dans 1'Eglise depuis quinze
siécles ; & placer enfin — ceci est plus grave — une contradiction entre
Pordre de la raison et celui de la foi, entre I'ordre donc de 'apologé-
tique et celui du « cceur », car, malgré les expressions dont il pourrait
apparemment se prévaloir, ¢’est bien, ce coup, un indubitable contre-
sens d’exégése pascalienne. »

Je reconnais que mon étude est restée passablement fragmen-
taire ; j’ai peut-dtre interprété l'apologétique pascalienne d'une
facon trop exclusive, en me placant sur le terrain des sciences
mathématiques et physiques. En voici la raison. Certains littéra-
teurs, Suarés entre autres, proclament que Pascal est surtout
grand par lincohérence sublime dont son étre est saisi en face
du destin et de la mort. J'avais & cceur de montrer au contraire



A PROPOS DE PASCAL 29

que sa pensée, si paradoxale qu'elle puisse étre, s’inspire de pré-
occupations scientifiques jusque dans les questions religieuses.

Cela dit, et pour répondre a la premiere des remarques que
M. Journet veut bien m’adresser, je ne crois pas avoir trop
exagéré linfluence de Descartes sur Pascal. L’entretien avec
M. de Saci dans lequel se trouve mentionné le bindme tradi-
tionnel Epictéte-Montaigne est probablement de quelques mois
postérieur a ce que l'on a appelé la deuxiéme conversion de
Pascal. Celui-ci, & ce moment, a reconnu la vanité de la méta-
physique cartésienne pour servir a la défense de la vérité chré-
tienne et il est tout entier a I'opposition grandiose dont il fait
part & M. de Saci; mais avant la grande crise qui 1'a abattu, il
semble avoir voulu suivre en matiére d’apologétique une voie
analogue a celle dans laquelle Descartes s’était engagé.

La briéveté méme des critiques que dans les Pensees Pascal
adresse au cartésianisme, montre & quel point le sujet lui était
familier. Simples notes de rappel, ces critiques étaient destinées
sans doute a4 étre longuement développées dans l'ouvrage dont
les Pensées ne sont que 1'ébauche fragmentaire.

Que l'on se rappelle surtout la réflexion inscrite en téte du
fameux mémorial qui marque la deuxiéme conversion :

« Dieu d’Abraham, Dieu d’Isaac, Dieu de Jacob. Non des
« philosophes et des savants. »

Cette expression «des savants » venant apres « philosophes»
ne peut viser Epictéte, tandis qu’elle désignerait fort bien Des-
cartes.

M. Journet estime également exagérée la signification que
j'attribue & 'argument du pari. Je crois cependant avec M. Brun-
schwicg que Pascal a été fortement séduit par le calcul des
probabilités. Ce calcul, mélange de certitude et d'incertitude, lui
est apparu comme l'extréme limite de vérité, a laquelle peut
prétendre la raison naturelle.

Enfin, parlant de la contradiction que j'ai cru découvrir entre
les trois ordres de connaissance, M. Journet déclare qu’il y a la
un indubitable contre-sens d’exégése pascalienne. Selon Pascal,
dit-il, il peut y avoir opposition, mais non contradiction entre ces
ordres, entre l'ordre de la raison et celui de la foi, par exemple.

En montrant le réle joué par les mathématiques dans l'apo-
logétique pascalienne, il est possible que je sois allé trop loin.



30 ARNOLD REYMOND

L’'infiniment petit, le fini, I'infiniment grand constituent selon
Pascal trois ordres de réalités, infranchissables I'un & l'autre,
sans l'intervention de l'infini, et Pascal donne a entendre qu’il
en est de méme entre les trois ordres de connaissance : coutume,
raison, inspiration, la grace infinie de Dieu étant nécessaire pour
parvenir a l'inspiration.

J’ai peut-étre eu tort de réaliser comme un argument décisif
ce qui n'est qu'une comparaison, car Pascal dit lui-méme :

« Si on soumet tout a la raison, notre religion n’aura rien de
» mystérieux et de surnaturel. Si on choque les principes de la
» raison, notre religion sera absurde et ridicule. »

Pascal, ainsi que M. Journet et M. Wernle le font remarquer,
parait sur ce point étre resté fidele a la tradition de 'apologétique
catholique. Il y a un moment ou la raison reprend ses droits,
jusque dans les questions religieuses, et jaurais dia souligner
ce fait. Seulement & quel moment précis la raison a-t-elle la pos-
sibilité d’intervenir? C'est ce que Pascal n’a pas clairement défini.

Il semble admettre (et M. Wernle sauf erreur le reconnait
avec moi) que les données primitives tout au moins des trois
ordres de connaissance sont non-seulement en opposition, mais
en contradiction les unes avec les autres, par exemple le mystere
de la justice divine et la justice telle que la comprend la raison.

M. Emile Boutroux, cependant, ne partage pas cette maniére
de voir. Dans une lettre qu’il m’adresse, il critique le passage ou
je déclare que selon Pascal les vérités de l'ordre religieux et
moral constituent une réalité surnaturelle et contradictoire par
rapport a la raison. « Vous étendez, m’écrit-il, a la raison en
général ce que Pascal n’admet que pour la raison asservie aux
sens ou a l'esprit géométrique. »

La question reste donc délicate et demanderait un long examen.

M. Journet a enfin soumis mes conclusions générales a une
critique, qui, venant de lui, offre un intérét tout particulier.

Parlant du péché d’Adam je disais : « Les sciences géologiques
et naturelles ont montré quun état d’innocence a été chose
impossible dans les débuts de 'humanité ». M. Journet estime
que cette démonstration est quelque peu « primaire et dogma-
tique ». Je reconnais volontiers que les découvertes scientifiques,
surtout en ce qui concerne le probléme des origines, ne sau-



A PROPOS DE PASCAL 31

raient apporter des preuves décisives, car elles sont sans cesse
sujettes & se modifier ; tout au plus peuvent-elles constituer des
présomptions plus ou moins fortes.

Mais ces présomptions s’ajoutent aux arguments tirés de la
conscience morale elle-méme et elles contribuent a ébranler la
croyance au péché originel. (1)

Une autre critique qui nous touche davantage est celle-ci :
« selon M. Reymond, Pascal a sauvé quelque chose ; tout le chris-
tianisme n’est pas mort, il en subsiste un esprit, une essence ;
et cetie essence précieuse, c’est un spiritualisme du méme ordre
que celui de Platon et de Spinoza ».

Je me suis bien mal exprimé si j'ai donné lieu a cette inter-
prétation. Peut-étre les formes concises que j'ai employés ont-
elles pu préter & ce malentendu.

Le rapprochement que jai fait entre la pensée de Pascal et
celle de Platon et de Spinoza s’explique pour la raison suivante.

Dans la mesure ou jinsistais sur la contradiction des trois
ordres de connaissance qui me semblait faire l'originalité de
I'apologétique pascalienne, j'ai tenu a montrer que cette concep-
tion, au premier abord paradoxale, n’est pas sans analogie avec
la conversion intellectuelle, proclamée par d’autres penseurs.

Par la je n’entendais nullement nier le caractére spécifique
et original de lI'expérience chrétienne, tel qu’'il s’est affirmé au
cours des siécles ; j'entendais encore bien moins atténuer le réle
unique, joué par Jésus-Christ, dans la formation de cette expé-
rience, car ce sont la des données qui me semblent irréductibles.

Seulement ces données une fois admises, doit-on nécessaire-
ment les interpréter selon les dogmes de 1'Eglise catholique ou
de l'orthodoxie protestante.

Je ne le crois pas; il est d’autres interprétations possibles
« plus en harmonie avec nos expériences morales et nos connais-
sances scientifiques » comme je le disais.

Quelle que soit du reste l'interprétation adoptée, elle ne peut
que déplacer, sans le faire disparaitre, le mystére méme de la
piété. L’acte de foi dont se réclame l'expérience chrétienne se
distinguera toujours des affirmations d’'une philosophie spiritua-
liste, selon laquelle Dieu cesse d’étre le Pére céleste pour se

(1) Voir notre article, paru dans cette Revue, sur Le probléme du mal
et Vapologétique de Gaston Frommel, 1917, pages 131 et suiv.



32 ARNOLD REYMOND

dissoudre en un esprit universel, plus ou moins conscient, simple
soutien des idées et des lois qui gouvernent le monde sensible,

Mais cet acte de foi n’est pas lié nécessairement, sinon au
contenu dernier, du moins 4 la iorme de la dogmatique catho-
lique ou de l'orthodoxie protestante.

Par exemple, I'on peut rejeter comme inacceptable la concep-
tion traditionnelle du miracle, car elle implique dans les phéno-
ménes une action de Dieu que I'expérimentation et les méthodes
scientifiques seraient 2 méme de constater, ce qui est manifeste-
ment irréalisible. Mais abandonner cette conception n’empéche
nullement d’affirmer, sans en comprendre du reste le mode,
I'action réelle et vivante de Dieu dans l'histoire du monde et
dans les consciences individuelles. (1)

Seulement, de méme que l'ancienne dogmatique était embar-
rassée de distinguer entre les vrais et les faux miracles, de
méme est-il impossible de justifier, par un critére objectif
ressortissant des méthodes scientifiques, cet acte de foi en la
puissance providentielle de Dieu. Le mystére, pour étre trans-
posé, n’en subsiste pas moins.

En ce qui concerne Jésus-Christ, on peut présenter une
remarque analogue; l'on peut admetire, dans leurs grandes
lignes, les résultats de la critique historique, d'un Loisy par
exemple, et ne pas en tirer des conséquences nécessairement
défavorables a la foi chrétienne. Plus le ministére du Christ
est dépouillé des légendes qui se sont instinctivement créées
pour le rehausser, plus la grandeur spirituelle et efficace de
ce ministére devient éclatante et révélatrice de l'action de
Dieu au cours de l'histoire. Dira-t-on pour cela que Jésus est
un simple prophéte, un génie religieux simplement exceptionnel ?

Ces expressions, et d’autres semblables, ne seront jamais
qu'imparfaites et approximatives; ce sont des cadres trop étroits
pour enfermer une personnalité telle que celle du Christ. Déja
dans les rapports de toute conscience individuelle avec Dieu, il
y a un mystére impénétrable. A plus forte raison, lorsqu’il
s’agit de Jésus-Christ.

Toute religion implique un acte de foi, une adoration en face
de mystéres inanalysables & la science. Dans la transformation

(1) Voir notre article, dans cette Revue, intitulé : La notion du miracle et
son imporiance, 1913, p. 112,



A PROPOS DE PASCAL 33

des croyances chrétiennes qui s’élaborent au sein du protestan-
tisme, il s’agit non de faire disparaitre ou méme d’atténuer cette
adoration et cet acte de foi. Il s’agit de l'enrichir, en tenant
compte de tous les éléments de I'expérience chrétienne au cours
des siécles, aussi bien de ceux qui appartiennent a la tradition
catholique que de ceux qui relévent de la tradition protestante

proprement dite.
ArnorLp REyMOND.



	À propos de Pascal

