
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 10 (1922)

Heft: 42

Artikel: À propos de Pascal

Autor: Reymond, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380043

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380043
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


A PROPOS DE PASCAL

M. Wernle est considéré à juste titre comme l'une des autorités

de la théologie protestante, car il joint à une érudition
étendue un sens remarquable de l'histoire et de la psychologie,

L'esquisse si ferme et si judicieuse qu'il fait de l'histoire de

l'apologétique chrétienne, les trois méthodes que successivement

il discerne dans cette histoire, éclairent mieux que de longs
commentaires le problème pascalien. Chacun appréciera aussi
la manière dont M. Wernle caractérise Pascal psychologue et analyse

chez ce dernier l'emploi du mot « cœur », la façon dont il
explique l'attitude de Vinet ainsi que son éloquent plaidoyer
en faveur des Réformateurs.

Dans l'apologétique pascalienne M. Wernle distingue deux
moments, celui où elle s'adresse aux mondains sceptiques, et
celui où elfe cherche à éclairer les consciences troublées.

Dans le premier, Pascal se plaît uniquement à humilier la
raison et à lui prouver son impuissance ; il ne songe pas à faire
appel à la conscience morale, car l'homme naturel serait
incapable de comprendre son langage. En s'adressant à lui, on doit
se borner à lui montrer qu'il est triste et malheureux et que sa

vie se heurte au plus redoutable des mystères.
Une fois l'homme troublé et inquiet du sens de sa destinée,

on peut l'engager à se tourner du côté de la religion. C'est alors

qu'intervient pour M. Wernle le deuxième moment de l'apologétique

pascalienne. La raison reprend ici ses droits ; elle est

capable de réunir le faisceau des preuves historiques qui démon-



26 ARNOLD RETMOND

trent la supériorité de la religion chrétienne. Le miracle de la
grâce toutefois reste nécessaire pour suppléer à l'insuffisance
des efforts de la pensée.

Pascal conserve ainsi tous les procédés des anciens
apologistes, sauf l'usage pour elle-même de la méthode rationnelle,
et c'est en quoi son œuvre est originale.

Je remercie M. Wernle d'avoir défini avec tant de clarté la
position de Pascal vis-à-vis de l'apologétique traditionnelle. Il
me semble toutefois qu'il est trop catégorique en disant que
Pascal « détruit tous les points d'attache que l'esprit humain
offre à la pensée religieuse ».

Sans doute le terme de conscience morale ne figure nulle part
dans les pages où Pascal décrit la profonde insatisfaction de

l'homme qui vit sans Dieu. Mais il ne faut pas oublier que le
mot de « misère » paraît signifier pour lui aussi bien la détresse
morale que les déceptions du cœur et de l'esprit.

Preuve en soit le passage suivant : « L'incarnation montre à

» l'homme la grandeur de sa misère par la grandeur du remède

» qu'il a fallu ».

Il y a aussi et surtout les pages où Pascal semble esquisser
le plan de son apologétique :

« Première partie : Misère de l'homme sans Dieu.
» Seconde partie : Félicité de l'homme avec Dieu.
» Autrement. Première partie : que la nature est corrompue.

» Par la nature même. Seconde partie : qu'il y a un répara-
» teur. Par l'Ecriture. »

Ici la liaison entre les besoins moraux de l'homme naturel et
la réponse apportée par l'Evangile est aussi étroite que possible.

Selon Pascal on ne saurait démontrer l'existence de Dieu aux
impies en invoquant les beautés et l'ordre qui régnent dans le
monde sensible ; dès lors la seule voie qui reste ouverte, semble-

t-il, est de leur faire sentir que sans Dieu ils sont malheureux
et corrompus.

M. Wernle, il est vrai, pourrait dire, non sans raison, que le

plan auquel nous faisons allusion, concerne, non pas l'ensemble
de l'apologétique, mais l'une de ses parties seulement, celle où
Pascal s'est déjà placé sur le terrain religieux. Le terme de

misère aurait alors une signification nouvelle et qu'il n'avait
pas précédemment.



A PROPOS DE PASCAL 27

11 y a cependant Y Entretien avec M. de Saci, antérieur aux
Pensées, et dans lequel Pascal, parlant de Montaigne, dit ceci :

« J'aurais aimé de tout mon cœur le ministre d'une si grande
» vengeance, si, étant disciple de l'Eglise par la foi, il eût suivi
» les règles de la morale, en portant les hommes, qu'il avait si
» utilement humiliés, à ne pas irriter par de nouveaux crimes
» celui qui peut seul les tirer de ceux qu'il les a convaincus de

» ne pouvoir pas seulement connaître. »

Il semble bien ici que pour Pascal le doute, professé par
Montaigne, soit trop radical, puisqu'il ébranle jusqu'au réveil
possible de la conscience morale. Et pourtant la thèse que
soutient M. Wernle garde sa valeur. Que conclure, sinon que Pascal

a peut-être hésité entre plusieurs plans et que dans l'état où se

trouvent les Pensées il est impossible d'indiquer avec exactitude
celui auquel il se serait définitivement arrêté.

Comparée aux tentatives similaires de son époque, l'œuvre
de Pascal est certes révolutionnaire ; mais, comme M. Wernle
le montre excellemment, elle ne paraît pas avoir rompu avec les

méthodes de l'apologétique traditionnelle aussi profondément
que ne l'avaient cru Vinet, Astié, et moi-même avec eux.

Parmi les critiques que l'on a bien voulu adresser à mon
étude, il en est une, outre celle de M. Wernle, qui m'a vivement
intéressé et touché par sa compréhension courtoise, c'est la
critique de M. l'abbé Ch. Journet, parue dans le Courrier de

Genève, le a3 janvier 1921.
Destiné au grand public, l'article de M. Journet ne pouvait

entrer dans tous les détails de la discussion. Il témoigne cependant

d'une connaissance approfondie du probième et d'une

remarquable pénétration.
En ce qui concerne l'interprétation que je donne des Pensées,

voici les réserves qu'elle suggère à M. Journet :

« M. Reymond », dit-il, « affirme une influence de Descartes sur
Pascal, et il tendrait à remplacer le binôme traditionnel Epictète-Mon-
taigne, indiqué par Pascal même, par celui de Montaigne-Descartes.



20 ARNOLD REYMOND

Mais quand il essaie de préciser enfin cette influence cartésienne, il ne

nous montre que de la diversité, ou tout au plus de l'opposition. »

« M. Reymond se conforme à tous les contemporains en répudiant la
conception romanesque d'un Pascal sceptique. Mieux encore, il reconnaît

le caractère objectif de l'apologétique des Pensées. On ne nie plus
aujourd'hui que Pascal fasse appel, pour éclairer «le dessous du jeu»
et éiablir la vérité de ce christianisme si désirable à «l'Ecriture et au
reste » : miracles, prophéties, vie de l'Eglise. »

« A la page 6 de son étude, l'auteur signale « le danger pour un
protestant, d'interpréter dans un sens trop protestant les idées religieuses
de Pascal A cet égard, continue-t-il, la position prise par Vinet et
surtout par Astié est-elle vraiment à l'abri de toute critique et ne peut-
on pas leur reprocher d'avoir fait de Pascal un protestant qui s'ignorait

»

« De ce point de vue de l'interprétation de la pensée de Pascal nous
farions queiques reproches à M. Reymond. Son exposé nous paraît
rester trop artificiei, ne point suivre, dans son progrès la marche d'une
pensée vivante, et surtout manquer de cette fermeté de composition
que les théologiens du temps n'avaient point encore cessé d'apprécier. »

« Même avec ses tares jansénistes, l'apologétique de Pascal offrirait
un édifice incomparablement plus équilibré, plus organique et plus
imposant, que les réflexions trop juxtaposées de cette brochure ne le
laissent entrevoir. Nous soupçonnons M. Reymond d'avoir interprété
un peu hâtivement certaine page du livre de Boutroux ; il a cru y
découvrir une piste, du reste malencontreuse, puisqu'elle le conduit à

donner, d'abord à l'argument du pari un rôle critériologique, que beaucoup

estimeront tout à fait exagéré ; à faire consister, ensuite, l'originalité

de Pascal dans un « renversement » des valeurs de connaissance,
lequel renversement était traditionnel dans l'Eglise depuis quinze
siècles ; à placer enfla — ceci est plus grave — une contradiction entre
l'ordre de la raison et celui de la foi, entre l'ordre donc de l'apologétique

et celui du « cœur », car, malgré les expressions dont il pourrait
apparemment se prévaloir, c'est bien, ce coup, un indubitable contresens

d'exégèse pascalienne. »

Je reconnais que mon étude est restée passablement fragmentaire

; j'ai peut-être interprété l'apologétique pascalienne d'une
façon trop exclusive, en me plaçant sur le terrain des sciences

mathématiques et physiques. En voici la raison. Certains littérateurs,

Suarès entre autres, proclament que Pascal est surtout
grand par l'incohérence sublime dont son être est saisi en face
du destin et de la mort. J'avais à cœur de montrer au contraire



A PROPOS DE PASCAL 29

que sa pensée, si paradoxaie qu'elle puisse être, s'inspire de

préoccupations scientifiques jusque dans les questions religieuses.
Cela dit, et pour répondre à la première des remarques que

M. Journet veut bien m'adresser, je ne crois pas avoir trop
exagéré l'influence de Descartes sur Pascal. L'entretien avec
M. de Saci dans lequel se trouve mentionné le binôme
traditionnel Epictète-Montaigne est probablement de quelques mois
postérieur à ce que l'on a appelé la deuxième conversion de

Pascal. Celui-ci, à ce moment, a reconnu la vanité de la
métaphysique cartésienne pour servir à la défense de la vérité
chrétienne et il est tout entier à l'opposition grandiose dont il fait
part à M. de Saci ; mais avant la grande crise qui l'a abattu, il
semble avoir voulu suivre en matière d'apologétique une voie
analogue à celle dans laquelle Descartes s'était engagé.

La brièveté même des critiques que dans les Pensées Pascal
adresse au cartésianisme, montre à quel point le sujet lui était
familier. Simples notes de rappel, ces critiques étaient destinées

sans doute à être longuement développées dans l'ouvrage dont
les Pensées ne sont que l'ébauche fragmentaire.

Que l'on se rappelle surtout la réflexion inscrite en tête du
fameux mémorial qui marque la deuxième conversion :

« Dieu d'Abraham, Dieu d'Isaac, Dieu de Jacob. Non des

« philosophes et des savants. »

Cette expression « des savants » venant après « philosophes »

ne peut viser Epictète, tandis qu'elle désignerait fort bien
Descartes.

M. Journet estime également exagérée la signification que
j'attribue à l'argument du pari. Je crois cependant avec M.
Brunschwicg que Pascal a été fortement séduit par le calcul des

probabilités. Ce calcul, mélange de certitude et d'incertitude, lui
est apparu comme l'extrême limite de vérité, à laquelle peut
prétendre la raison naturelle.

Enfin, parlant de la contradiction que j'ai cru découvrir entre
les trois ordres de connaissance, M. Journet déclare qu'il y a là

un indubitable contre-sens d'exégèse pascalienne. Selon Pascal,

dit-il, il peut y avoir opposition, mais non contradiction entre ces

ordres, entre l'ordre de la raison et celui de la foi, par exemple.
En montrant le rôle joué par les mathématiques dans

l'apologétique pascalienne, il est possible que je sois allé trop loin.



3o ARNOLD REYMOND

L'infiniment petit, le fini, l'infiniment grand constituent selon
Pascal trois ordres de réalités, infranchissables l'un à l'autre,
sans l'intervention de l'infini, et Pascal donne à entendre qu'il
en est de même entre les trois ordres de connaissance : coutume,
raison, inspiration, la grâce infinie de Dieu étant nécessaire pour
parvenir à l'inspiration.

J'ai peut-être eu tort de réaliser comme un argument décisif
ce qui n'est qu'une comparaison, car Pascal dit lui-même :

« Si on soumet tout à la raison, notre religion n'aura rien de

» mystérieux et de surnaturel. Si on choque les principes de la
» raison, notre religion sera absurde et ridicule. »

Pascal, ainsi que M. Journet et M. Wernle le font remarquer,
paraît sur ce point être resté fidèle à la tradition de l'apologétique
catholique. Il y a un moment où la raison reprend ses droits,
jusque dans les questions religieuses, et j'aurais dû souligner
ce fait. Seulement à quel moment précis la raison a-t-elle la
possibilité d'intervenir? C'est ce que Pascal n'a pas clairement défini.

Il semble admettre (et M. Wernle sauf erreur le reconnaît
avec moi) que les données primitives tout au moins des trois
ordres de connaissance sont non-seulement en opposition, mais
en contradiction les unes avec les autres, par exemple le mystère
de la justice divine et la justice telle que la comprend la raison.

M. Emile Boutroux, cependant, ne partage pas cette manière
de voir. Dans une lettre qu'il m'adresse, il critique le passage où

je déclare que selon Pascal les vérités de l'ordre religieux et
moral constituent une réalité surnaturelle et contradictoire par
rapport à la raison, «r Vous étendez, m'écrit-il, à la raison en
général ce que Pascal n'admet que pour la raison asservie aux
sens ou à l'esprit géométrique. »

La question reste donc délicate et demanderait un long examen.

M. Journet a enfin soumis mes conclusions générales à une
critique, qui, venant de lui, offre un intérêt tout particulier.

Parlant du péché d'Adam je disais : « Les sciences géologiques
et naturelles ont montré qu'un état d'innocence a été chose

impossible dans les débuts de l'humanité ». M. Journet estime

que cette démonstration est quelque peu « primaire et dogmatique».

Je reconnais volontiers que les découvertes scientifiques,
surtout en ce qui concerne le problème des origines, ne sau-



A PROPOS DE PASCAL 3l

raient apporter des preuves décisives, car elles sont sans cesse

sujettes à se modifier ; tout au plus peuvent-elles constituer des

présomptions plus ou moins fortes.
Mais ces présomptions s'ajoutent aux arguments tirés de la

conscience morale elle-même et elles contribuent à ébranler la

croyance au péché originel, (i)
Une autre critique qui nous touche davantage est celle-ci :

« selon M. Reymond, Pascal a sauvé quelque chose ; tout le
christianisme n'est pas mort, il en subsiste un esprit, une essence ;

et cette essence précieuse, c'est un spiritualisme du même ordre

que celui de Platon et de Spinoza ».

Je me suis bien mal exprimé si j'ai donné lieu à cette
interprétation. Peut-être les formes concises que j'ai employés ont-
elles pu prêter à ce malentendu.

Le rapprochement que j'ai fait entre la pensée de Pascal et
celle de Platon et de Spinoza s'explique pour la raison suivante.

Dans la mesure où j'insistais sur la contradiction des trois
ordres de connaissance qui me semblait faire l'originalité de

l'apologétique pascalienne, j'ai tenu à montrer que cette conception,

au premier abord paradoxale, n'est pas sans analogie avec
la conversion intellectuelle, proclamée par d'autres penseurs.

Par là je n'entendais nullement nier le caractère spécifique
et original de l'expérience chrétienne, tel qu'il s'est affirmé au
cours des siècles ; j'entendais encore bien moins atténuer le rôle
unique, joué par Jésus-Christ, dans la formation de cette
expérience, car ce sont là des données qui me semblent irréductibles.

Seulement ces données une fois admises, doit-on nécessairement

les interpréter selon les dogmes de l'Eglise catholique ou
de l'orthodoxie protestante.

Je ne le crois pas ; il est d'autres interprétations possibles
« plus en harmonie avec nos expériences morales et nos connaissances

scientifiques » comme je le disais.

Quelle que soit du reste l'interprétation adoptée, elle ne peut
que déplacer, sans le faire disparaître, le mystère même de la

piété. L'acte de foi dont se réclame l'expérience chrétienne se

distinguera toujours des affirmations d'une philosophie spiritualiste,

selon laquelle Dieu cesse d'être le Père céleste pour se

(ï) Voir notre article, paru dans cette Revue, sur Le problème du mal
et l'apologétique de Gaston Frommel, 1917, pages i3i et suiv.



32 ARNOLD REYMOND

dissoudre en un esprit universel, plus ou moins conscient, simple
soutien des idées et des lois qui gouvernent le monde sensible.

Mais cet acte de foi n'est pas lié nécessairement, sinon au
contenu dernier, du moins à la torme de la dogmatique catholique

ou de l'orthodoxie protestante.
Par exemple, l'on peut rejeter comme inacceptable la conception

traditionnelle du miracle, car elfe implique dans les phénomènes

une action de Dieu que l'expérimentation et les méthodes
scientifiques seraient à même de constater, ce qui est manifestement

irréalisible. Mais abandonner cette conception n'empêche
nullement d'affirmer, sans en comprendre du reste le mode,
l'action réelle et vivante de Dieu dans l'histoire du monde et
dans les consciences individuelles, (i)

Seulement, de même que l'ancienne dogmatique était embarrassée

de distinguer entre les vrais et les faux miracles, de

même est-il impossible de justifier, par un critère objectif
ressortissant des méthodes scientifiques, cet acte de foi en la
puissance providentielle de Dieu. Le mystère, pour être transposé,

n'en subsiste pas moins.
En ce qui concerne Jésus-Christ, on peut présenter une

remarque analogue ; l'on peut admettre, dans leurs grandes
lignes, les résultats de la critique historique, d'un Loisy par
exemple, et ne pas en tirer des conséquences nécessairement
défavorables à la foi chrétienne. Plus le ministère du Christ
est dépouillé des légendes qui se sont instinctivement créées

pour le rehausser, plus la grandeur spirituelle et efficace de

ce ministère devient éclatante et révélatrice de l'action de

Dieu au cours de l'histoire. Dira-t-on pour cela que Jésus est

un simple prophète, un génie religieux simplement exceptionnel?
Ces expressions, et d'autres semblables, ne seront jamais

qu'imparfaites et approximatives ; ce sont des cadres trop étroits

pour enfermer une personnalité telle que celle du Christ. Déjà
dans les rapports de toute conscience individuelle avec Dieu, il
y a un mystère impénétrable. A plus forte raison, lorsqu'il
s'agit de Jésus-Christ.

Toute religion implique un acte de foi, une adoration en face
de mystères inanalysables à la science. Dans la transformation

(ï) Voir notre article, dans cette Revue, intitulé : La notion du miracle et

son importance, 1913, p. us.



A PROPOS DE PASCAL 33

des croyances chrétiennes qui s'élaborent au sein du protestantisme,

il s'agit non de faire disparaître ou même d'atténuer cette
adoration et cet acte de foi. Il s'agit de l'enrichir, en tenant
compte de tous les éléments de l'expérience chrétienne au cours
des siècles, aussi bien de ceux qui appartiennent à la tradition
catholique que de ceux qui relèvent de la tradition protestante
proprement dite.

Arnold Reymond.


	À propos de Pascal

