
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 10 (1922)

Heft: 42

Artikel: Pascal et l'apologétique chrétienne

Autor: Wernle, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380042

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380042
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PASCAL ET LAPOLOGETIQUE CHRETIENNE

Dans son étude si fine sur Pascal (i), M. Arnold Reymond
se demande si la position prise par Vinet et surtout par
Astié est vraiment à l'abri de toute critique et si l'on ne
peut pas leur reprocher d'avoir fait de Pascal un protestant
qui s'ignorait. Je me permettrai de poser cette même question

à propos de l'interprétation que M. Reymond donne
des Pensées.

M. Reymond soutient une double thèse :

i° s'opposant radicalement à Descartes, Pascal repousse
la méthode rationnelle en matière d'apologétique. Je pense
que c'est là un point acquis.

2° Pascal procède d'après la méthode expérimentale, il
rassemble des faits relevant de l'expérience interne ou
externe et qui témoignent en faveur de la foi chrétienne.
C'est là une affirmation qui me paraît très contestable.

Une courte esquisse de l'histoire de l'apologétique
chrétienne nous aidera à déterminer la position prise par l'auteur

des Pensées.

Depuis les origines du christianisme trois méthodes se

sont imposées aux défenseurs de notre religion : la méthode

(i) Pascal et l'apologétique chrétienne. Revue de théologie et de

philosophie, juin-juillet 1920, p. 93-140.



PAUL WERNLE

historique, celle de l'expérience personnelle et la méthode
rationnelle. L'histoire de l'apologétique chrétienne semble

prouver que ces trois méthodes sont les seules possibles.
Nous trouvons tout d'abord la méthode historique appliquée

dans les évangiles. Tous les évangiles cherchent à

prouver par l'accomplissement de prophéties et par des

récits de miracles que Jésus est le Messie, le représentant
de Dieu sur la terre. La preuve par les prophéties deviendra
chez certains apologètes du second siècle la démonstration

par excellence de la foi chrétienne ; ils considèrent
l'accomplissement des prophéties et les miracles comme une
éclatante légitimation de la mission divine de Jésus. La preuve
par les prophéties suppose il est vrai l'autorité de l'Ancien
Testament et la preuve par les miracles l'autorité des évangiles.

Il s'agit dans l'un et l'autre cas de choses qui ne peuvent

être l'objet d'une expérience directe, mais qu'on doit
admettre sur la foi des auteurs bibliques. Cette méthode

apologétique n'est d'ailleurs qu'un procédé emprunté à la
théologie rabbinique : les Juifs demandent des signes et c'est
chez eux une habitude fort ancienne de chercher la main de
Dieu dans l'accomplissement des prophéties.

Saint Paul institue le premier la preuve par l'expérience
personnelle. C'est par là qu'il est grand. Il a été le premier
à poser et à défendre la thèse qu'il n'y a pas de salut ni de
certitude du salut hors de Jésus. Cette démonstration par
l'expérience il l'expose surtout dans l'épître aux Romains,
au chapitre v et aux chapitres vu et vm : l'homme qui
gémit et se sent misérable sous le joug de la loi accède à la
liberté et à la joie des enfants de Dieu que Jésus-Christ a

délivrés et dans le cœur desquels l'Esprit-Saint a répandu
l'amour de Dieu. Si l'apôtre procède ainsi, la raison en
est dans sa conversion : lui-même vit son légalisme
confondu par la rencontre qu'il fit du Christ et par le changement

qui s'opéra alors dans son cœur, où la confiance filiale
triompha de la crainte. De ses expériences saint Paul tira
tout un système théologique. C'est lui qui fit dériver de



PASCAL ET L'APOLOGÉTIQUE CHRÉTIENNE 7

la chute d'Adam le règne de la misère et de la mort où
l'humanité tout entière est englobée, et c'est lui qui fit dater
de la résurrection du Christ le commencement du royaume
de Dieu. Ce sont là, il est vrai, des choses qui ne peuvent
pas être expérimentées. Mais les spéculations de cet ordre
ne changent rien au fait que la théologie de Paul et de ses

disciples a sa source dans leur conversion. Cette expérience
la domine tout entière.

La méthode rationnelle n'apparaît qu'au second siècle,

au moment où le christianisme, jeune encore, entre en
contact avec la philosophie grecque. A l'instar de la
philosophie populaire des Grecs, les chrétiens construisent des

preuves de l'existence de Dieu et de l'immortalité de l'àme ;

ils cherchent aussi à montrer que la morale a des racines
profondes dans la nature spirituelle de l'homme. Ainsi fut
conclue à cette époque l'alliance du christianisme avec
l'idéalisme philosophique. Il est vrai que les apologistes
chrétiens voyaient dans la raison une révélation divine et
prétendaient que s'étant faite chair en la personne de Jésus-

Christ, elle ne pouvait produire qu'en lui et par lui une
pleine certitude. En soutenant cette thèse, ils cherchaient à

établir une différence entre la philosophie païenne et la
révélation chrétienne, la première n'atteignant jamais qu'à
une connaissance toute relative du vrai, la seconde au
contraire nous mettant en possession de la réalité absolue.
Ils n'en concédèrent pas moins que l'on pouvait s'élever à

Dieu en partant de la considération de l'esprit humain et du
monde. C'était là reconnaître le bon droit de la méthode
rationnelle.

Nous passons les premiers siècles pour nous arrêter un
instant à saint Augustin.

Saint Augustin était dévoré dJun ardent désir de vérité en
même temps que d'une soif inextinguible de bonheur. Ces

deux besoins de son être trouvèrent à se satisfaire, mais pas
en même temps et pas de la même façon. La vérité il la
trouva, avant sa conversion, dans l'idéalisme platonicien



PAUL WERNLE

dont s'inspirent les plus anciens de ses écrits. Il lutta tout
d'abord désespérément avec le scepticisme philosophique
et ne cessa le combat que lorsque l'existence de Dieu et
celle de l'âme se furent imposées à lui avec la certitude
d'un axiome. Il les conçut comme des vérités premières que
l'esprit pense nécessairement lorsqu'il prend conscience de

sa nature propre et des idées qui le gouvernent a priori. En
cela saint Augustin est vraiment le précurseur de Descartes
et peut-être fut-il plus héroïque dans sa recherche ardente
de la vérité. Bien que le mysticisme néoplatonicien n'ait pas
été sans influence sur certaines de ses idées, on peut dire
que son entreprise est surtout remarquable par la puissance
de l'effort intellectuel tendant à analyser les conditions
mêmes de la pensée. Dans ce domaine et au point où il
est parvenu jusqu'ici, Jésus-Christ et l'Eglise ne lui ont été

d'aucun secours : le chemin qui conduit à Dieu ne passe
pas par le Christ, mais va de l'esprit fini à l'esprit éternel.
Cette méthode apportait un perfectionnement considérable
aux preuves rationnelles dont se servait jusqu'alors l'apologétique

chrétienne, sans sortir toutefois de la voie qu'elle
s'était tracée.

Le problème de la vérité se présenta le premier à l'esprit
de saint Augustin. C'est plus tard seulement que, tourmenté

par la soif du bonheur, il trouvera dans l'Evangile de quoi
la satisfaire pleinement. Ce sera l'effet de sa conversion.
Saint Augustin se détacha du monde et de l'amour sensuel

pour se donner sans retour à Dieu qui lui apparut comme
le bien suprême et seul véritable. Sa devise sera désormais :

misère de l'homme sans Dieu, paix et joie pour ceux qui se

donnent à lui. L'expérience de sa conversion n'a pas eu
tout d'abord une influence décisive sur sa pensée. La théologie

augustinienne de la grâce ne se développa que plus
tard. Elle s'appuiera sur cet événement et s'inspirera des
lettres de Paul, mais elle ne pourra naître que quand la

personnalité du Christ se sera emparée de l'âme de saint
Augustin.



PASCAL ET L'APOLOGETIQUE CHRÉTIENNE 9

Il ne s'agit plus ici d'un problème intellectuel, il s'agit
de rédemption. La rédemption est acquise lorsque l'esprit
de charité prend possession du cœur du croyant. Cela se

fait par une inspiration de la grâce, la foi elle-même devant
être regardée comme un don de Dieu. C'est là incontestablement

de la théologie expérimentale, bien qu'il s'y mêle

comme chez saint Paul les linéaments d'un puissant système
métaphysique. La pensée de saint Augustin embrasse en
effet toute l'histoire de l'humanité depuis la chute d'Adam
et le péché originel qui en découle jusqu'au jugement
dernier, jusqu'à l'achèvement de la civitas Dei. Comme chez

saint Paul aussi, le caractère propre de la théologie augustinienne

est déterminé par l'expérience d'une totale impuissance

morale que seule a pu surmonter l'action libératrice
et purificatrice de l'amour. L'amour qui s'adresse à Dieu
enferme en soi l'amour du prochain et abolit l'amour de soi
et l'amour du monde. Le fait que le christianisme nous
apporte cette rédemption morale, constitue naturellement
aux yeux de saint Augustin la preuve la plus éclatante de

sa vérité. Cela ne l'empêche pas cependant de se servir
aussi des preuves historiques. Il le fait toutes les fois qu'il
invite des personnes vivant en dehors de l'Eglise catholique
à y entrer. Pour démontrer l'autorité de cette église, il met
en ligne tout l'arsenal des arguments traditionnels : son
antiquité qui est censée remonter au Paradis, sa perpétuité,
ses miracles, ses prophéties qui ont trouvé en elle leur
accomplissement. Tout cela ne montre-t-il pas à l'évidence
que Dieu est intervenu providentiellement dans l'histoire de

l'Eglise C'est lui qui, l'ayant suscitée et guidée, a veillé à

ce que le souvenir de son passé ne se soit point perdu.
Saint Augustin se rend d'ailleurs pleinement compte que

la foi née de ces considérations historiques est une foi
d'autorité qui renonce à l'évidence de la science. L'évêque
Ambroise de Milan lui avait fait comprendre que dans nos
relations journalières les uns avec les autres, nous sommes
obligés finalement de nous en remettre à la bonne foi du



PAUL WERNLE

prochain. Par conséquent, lorsque nous accordons notre
confiance à l'Eglise en admettant les fondements historiques
qu'elle s'attribue, nous ne faisons rien autre chose qu'appliquer

une règle dont nous nous inspirons dans nos relations
d'amitié ou dans le commerce. La foi qui s'appuie sur des

faits historiques garantis par la seule autorité du témoignage
est intermédiaire entre la croyance et le savoir. Toute
connaissance basée sur l'histoire possède le caractère de ce

qui, étant contingent, pourrait être autre qu'il n'est. Elle
rentre dans le vaste domaine de la scientia avec tout ce que
l'expérience peut nous apprendre de la nature. Un penseur
chrétien ne pourra donc pas s'en contenter ; il cherchera
nécessairement à s'élever de cette foi à la connaissance :

Credo ut intelligam. Il s'agit de dépasser la science qui se

borne à enregistrer des faits pour se hausser à l'idée nécessaire

dont le contraire ne saurait être conçu. A cette conception

de saint Augustin philosophe le chrétien n'ajoute qu'une
chose : il est persuadé que la sapientia du penseur lui fera
rencontrer dans le domaine des idées ce même Christ qui
se présente au croyant dans le champ de la scientia historique

: per mepervenitur, admepervenitur, in mepermanitur.
Quant à la différence entre la foi d'autorité commandée

par l'Eglise et la foi personnelle, saint Augustin l'a moins
clairement aperçue, bien qu'il ne puisse évidemment avoir
identifié la fides que la grâce divine inspire aux élus dont
elle a touché le cœur avec la foi de l'Eglise qui s'appuie sur
un ensemble de considérations historiques. Mais il est vrai
qu'entre la foi basée sur l'histoire et la foi qui est intuition
du cœur saint Augustin fait une distinction moins nette
qu'entre le credere et Y intelligere. Ce nonobstant et pour
conclure nous dirons que saint Augustin tend à dépasser
dans deux directions la foi d'autorité basée sur l'histoire :

dans celle qui aboutit à la connaissance rationnelle et dans
celle qui conduit à l'expérience personnelle. Ces deux
tendances sont restées vivantes l'une et l'autre au sein de

l'Eglise catholique.



PASCAL ET L APOLOGETIQUE CHRETIENNE II
Très visiblement les trois méthodes apologétiques, l'une

spéculative, l'autre historique et la troisième expérimentale,
se perpétuent et souvent se mêlent dans l'apologétique catholique

des siècles suivants. Le catholicisme tient encore
aujourd'hui aux preuves rationnelles de la religion ; il n'y a

jamais renoncé, bien qu'il ne se soit que rarement (saint
Anselme) élevé à la hardiesse des conceptions d'un saint

Augustin. Il a échangé plus tard la méthode platonicienne
qui cherche à découvrir les idées nécessaires, supérieures à

toute expérience, contre la pensée plus prudente d'Aristote.
S'inspirant de ce philosophe, il a réuni des preuves variées
de l'existence de Dieu qui, cependant, ne nous apprennent
rien de plus que son existence. L'essence de Dieu passe

pour être l'ordre suprarationnel et pour échapper en
conséquence à tout effort de définition par la raison. C'est là un
emprunt habile au néoplatonisme dont l'avantage est de réserver

une place à la révélation. Les tentatives de la raison

pour s'élever à la connaissance de Dieu restent d'ailleurs
sympathiques au catholicisme pourvu qu'elles ne jettent
aucun discrédit sur la foi.

Il n'en est pas moins vrai que le gros des apologistes
catholiques cherchent à justifier la foi de l'Eglise par les
méthodes qu'employait l'apologétique juive et celle des
premiers siècles chrétiens. L'âge de la Bible, l'unité de sa
doctrine à travers les siècles, l'accomplissement des prophéties,
les symboles préfiguratifs, les miracles qui se continuent
jusqu'au temps présent, voilà autant de signes d'où l'on
peut tirer la conclusion que Dieu est intervenu dans l'histoire

de ce livre et que nous sommes en présence d'une
révélation surnaturelle. L'autorité de la Bible et celle de

l'Eglise se conditionnent réciproquement, car ce qui est

vrai de la Bible l'est aussi du peuple de Dieu dont l'origine
remonte aux patriarches, peuple resté toujours identique à

lui-même et qui s'appelle aujourd'hui l'Eglise.
Les arguments rationnels et les arguments historiques

sont des moyens pour parvenir à la foi. Le non-catholique



PAUL WERNLE

peut s'en servir et s'il y applique sa pensée, il se convaincra
de la vérité du christianisme. Mais il ne devra pas se contenter

de cet effort tout intellectuel ; il lui faudra s'initier à la

vie de l'Eglise en s'astreignant aux pratiques prescrites par
elle ; il faudra qu'il désire le baptême, qu'il accorde une
grande valeur aux cérémonies du culte, qu'il se plie à la

discipline morale de l'Eglise. Il deviendra donc chrétien

par l'étude de la religion combinée avec une scrupuleuse
mise en pratique des prescriptions rituelles et morales de

l'Eglise. Mais l'autorité de saint Augustin contredit à cette
façon de concevoir les choses. Toute foi acquise par des

efforts de pensée ou par des exercices de piété et de
sanctification n'a qu'une vertu purement humaine : elle n'est
qu'une simple préparation à la vraie foi, elle dispose le
cœur à la recevoir, car c'est la grâce seule qui pourra la
faire naître. La fides acquisita est incomplète, elle ne nous
assure pas la grâce, ce don de Dieu essentiel au salut que
seule nous communique la fides infusa.

Ainsi la méthode rationnelle et la méthode historique
appliquées à la démonstration de la foi chrétienne ne sont

que des stades préparatoires, elles se subordonnent à la

preuve décisive que la grâce apporte aux âmes qu'elle
éclaire.

Cette esquisse historique de l'apologétique chrétienne
nous permettra, je l'espère, de mieux définir le point de

vue propre à Pascal.

Son attitude est caractérisée tout d'abord par le rejet de

toutes les preuves rationnelles de l'existence de Dieu et de
l'immortalité de l'âme. Ce n'était point là une idée courante
à son époque. Bien au contraire Descartes avait cherché et
trouvé des voies par où la pensée pouvait s'élever jusqu'à
l'idée de Dieu en partant de l'esprit. Je ne pense pas que
Descartes ait été influencé sur ce point par saint Augustin,
car il est beaucoup moins hardi que lui. Pour saint Augustin



PASCAL ET L'APOLOGÉTIQUE CHRÉTIENNE l3

la pensée, en prenant conscience d'elle-même, se persuade
du même coup de l'existence de Dieu et de l'immortalité de

l'âme. Descartes commence par mettre à l'abri du doute
radical l'incontestable fait de son existence comme être

pensant et ce n'est que par des détours qu'il infère celle
de Dieu dont il a surtout besoin pour garantir la réalité du
monde extérieur. Ce qui nous importe d'ailleurs ici, c'est

uniquement de constater chez Descartes — comme chez

ses successeurs jusqu'à Spinoza et Leibnitz — la puissance
des intuitions métaphysiques qui portent ces penseurs à

franchir les limites de la science exacte pour créer de

vastes systèmes.
Pascal par contre, en repoussant la philosophie de

Descartes, répudie la méthode philosophique elle-même : il ne
trouve pas de chemin qui conduise à Dieu à partir soit
de l'univers soit de l'esprit humain ; l'univers est muet et
la raison n'atteint à aucune « vérité », quelque effort qu'elle
fasse. Que sa position à cet égard soit forte, on ne saurait
le méconnaître. C'est l'idée rigoureuse qu'il se fait de la
science qui défend au physicien et au mathématicien Pascal
d'admettre qu'au delà des limites du savoir positif la
métaphysique puisse bâtir aucun édifice solide. « L'univers
muet », c'est là ce que confesse le savant qui ne peut pas
se payer de mots. Mais l'attitude de Pascal s'explique aussi

par des considérations d'ordre religieux : l'idée que Dieu
existe, si elle demeure une connaissance purement théorique,

laisse le cœur de l'homme inchangé et n"en chasse ni
l'égoïsme ni l'impiété. En tout cas il est permis d'affirmer
qu'en établissant une distinction aussi tranchée entre la
science et la religion, Pascal est le précurseur du positivisme

moderne qui battra un jour en brèche les grands
systèmes métaphysiques. Mais cette observation en appelle
une autre : n'y a-t-il pas dans l'attitude de Pascal à l'égard
de Descartes comme le signe d'une lassitude de la pensée
Pascal entendait faire œuvre de penseur et pourtant il renonçait

à donner aucune solution au problème tout à fait fonda-



l4 PAUL WERNLE

mental que suscite la notion de vérité. Il n'a pas le courage
d'affirmer que l'esprit est la réalité première, comme avaient
osé le faire saint Augustin et Descartes. La pensée de Pascal
offre-t-elle des compensations pour ce qu'elle perd en dédaignant

les lumières de la raison naturelle Nous verrons
dans la suite qu'on en peut douter.

La recherche de la vérité s'associe chez Pascal à la recherche

du bonheur ; elles sont toutes deux au premier plan de

ses préoccupations. C'est là encore un trait qui rappelle
saint Augustin. Tout lecteur des Pensées sait que dans son
état naturel l'homme ne trouve ni la vérité ni le bonheur.
Il est aveugle et misérable. Telle est la constation à laquelle
ont abouti toutes les pénétrantes observations de Pascal.
Cette misère lui devient plus sensible encore par la connaissance

qu'il en a, bien que ce soit là une des marques
de sa grandeur. M. Reymond et d'autres pascalisants
n'ont pas hésité à voir dans cette misère de l'homme la
misère morale, c'est-à-dire un état de servitude intérieure et

d'impuissance qui appelle la rédemption morale. Mais dans

aucun des passages entrant ici en ligne de compte Pascal

ne parle du péché et du sentiment du péché. Ce n'est pas
au point de vue moral qu'il se place dans tout ce développement

sur la misère de l'homme. Je n'en veux pour preuve
que les quelques faits suivants ; i° le mot conscience morale

manque tout à fait dans les Pensées ; i° le scepticisme dont
s'inspire Pascal et qui est imité de Montaigne dissout si

complètement jusqu'aux notions morales fondamentales

que ce grand champion de la conscience dans la lutte
contre la morale des Jésuites, en vient à soutenir dans
certaines parties des Pensées la thèse du relativisme moral ;

3° c'est seulement lorsque Pascal aura tiré de la Bible l'idée
de la chute qu'il songera à rattacher la misère de l'homme
au mal moral, à la concupiscence. Pascal avait sans doute
d'excellentes raisons pour ne pas entreprendre la conversion
des mondains qu'il fréquentait en supposant chez eux un
sentiment de culpabilité qu'ils n'éprouvaient pas. Il est en



PASCAL ET L'APOLOGÉTIQUE CHRÉTIENNE l5

tout cas certain qu'une apologétique du christianisme qui
prendrait son point de départ dans le sentiment du péché
se révélant à la conscience morale devrait avoir un aspect
tout à fait différent des Pensées dans les passages relatifs à

la misère de l'homme. C'est là le point où commence l'erreur
des interprètes protestants de Pascal.

L'auteur des Pensées était si loin de proposer à ses

lecteurs la voie de l'analyse morale pour les conduire jusqu'à
Dieu, qu'il leur présente le fameux argument du pari. Le

pari de Pascal exploite la peur de l'enfer et ne s'adresse

nullement à la conscience. Voilà qui achève la démonstration

de la thèse que nous soutenons ici. La présupposition
du pari est un complet scepticisme à l'égard de la pensée

rationnelle, l'abandon de tout effort spéculatif tendant à la
constitution d'une métaphysique idéaliste. On suppute les

chances qui semblent parler pour ou contre l'existence de

Dieu, et l'on montre que même dans le cas le moins
favorable, s'il n'y a qu'une chance pour l'existence de Dieu et

une infinité contre, il serait encore plus avantageux de

croire en Dieu que de n'y pas croire, puisqu'en n'y croyant
pas on risquerait les peines éternelles. On comprend fort
bien comment l'inventeur du calcul des probabilités a pu
imaginer cette sorte de jeu, mais le lecteur ne peut s'empêcher

de songer ici au probabilisme moral des Jésuites. Il
n'est pas digne de Pascal de nous recommander de croire
en Dieu pour ne pas risquer l'enfer. Pascal ayant rejeté
toute argumentation rationnelle qui eût pu soutenir la pensée

religieuse, il en résultait un scepticisme sans issue, une
sorte de désespoir de la raison dont on pouvait être tenté

en effet de sortir en faisant jouer le mécanisme des lois du
hasard.

Je ne méconnais pas, tant s'en faut, la beauté de bien des

pensées de Pascal sur la misère de l'homme ; il s'y révèle

profond connaisseur du cœur humain et juge pénétrant de

la société. Il n'en est pas moins vrai que par sa critique de

la raison et de la conscience qu'il juge incapables de vérité,



l6 PAUL WERNLE

Pascal détruit tous les points d'attache que l'esprit humain
offre à la pensée religieuse. Voilà à mes yeux le grave
défaut de l'apologétique pascalienne comparée à celle de

saint Augustin ou de saint Paul.
Si l'originalité des Pensées consiste dans le rejet décidé

de la méthode rationnelle, les voies qu'elles proposent pour
conduire à la foi rappellent les méthodes connues de l'apologétique

catholique : il s'agii en effet de créer en nous
certaines dispositions intérieures soit par le moyen de la pensée
en étudiant la Bible, soit par le scrupuleux accomplissement

des pratiques religieuses que l'Eglise a instituées. La
foi à laquelle nous parviendrons par ces moyens sera une
foi acquise, mais la disposition intérieure qu'elle crée
permettra à la grâce de nous communiquer par inspiration la
foi infuse, la seule qui compte réellement.

Le passage décisif à cet égard est le suivant (Pensée 245
de l'édition Brunschwicg) : « Il y a trois moyens de croire :

» la raison, la coutume, l'inspiration. La religion chrétienne,
» qui seule a raison, n'admet pas pour ses vrais enfants
» ceux qui croient sans inspiration ; ce n'est pas qu'elle
» exclue la raison et la coutume, au contraire, mais il faut
» ouvrir son esprit aux preuves, s'y confirmer (Pascal avait
» tout d'abord écrit « s'y disposer ») par la coutume, mais s'of-
» frir par les humiliations aux inspirations qui seules peuvent
» faire le vrai et salutaire effet. Ne evacuetur crux Christi. »

On s'étonne tout d'abord de voir mentionner la raison en
premier lieu après les efforts qu'a faits Pascal pour prouver
son impuissance à connaître Dieu. Mais il ne s'agit pas ici
de la raison du métaphysicien, il s'agit de la raison de celui
qui cherche Dieu par l'étude de la Sainte Ecriture. La
recherche de Dieu n'a pu aboutir quand on s'évertuait à

spéculer sur les origines et les fins du monde, elle n'a rien
à attendre des philosophes, mais voici qu'en cherchant Dieu
nous rencontrons sur notre chemin les religions et parmi
elles la religion de la Bible dont l'histoire remonte jusqu'à
la création du monde. Dans les premières pages de la Bible



PASCAL ET L APOLOGETIQUE CHRETIENNE ï"}

le lecteur découvre le récit de la chute qui éclaire d'un seul

coup le mystère de la déchéance humaine : « Misère d'un
roi dépossédé ». Il y trouve aussi l'annonce d'un rédempteur

qui réparera la chute d'Adam et nous mettra en possession

de la vérité et du salut. C'est ici que commence le
travail de la raison. Il s'agit de prouver que le Nouveau
Testament est l'accomplissement de l'Ancien, que Jésus-

Christ est le rédempteur promis à Adam. C'est une véritable

démonstration qu'il fournit : « Preuve des deux Testa-
» ments à la fois. Pour prouver tout d'un coup les deux, il
» ne faut que voir si les prophéties de l'un sont accomplies
» dans l'autre. Pour examiner les prophéties, il faut les
» entendre. Car si on croit qu'elles n'ont qu'un sens, il est
» sûr que le Messie ne sera point venu ; mais si elles ont
» deux sens, il est sûr qu'il sera venu en Jésus-Christ.
» Toute la question est donc de savoir si elles ont deux
» sens. » C'est ce que Pascal cherchera à prouver dans la
suite. On sait quels matériaux il réunit à cet effet. Sa manière

rappelle les apologistes du second siècle, par exemple
lorsqu'il écrit : « la plus grande preuve de Jésus-Christ sont les

prophéties ». Il compte parmi les prophéties au sens large
tous les symboles de l'Ancien Testament, et il tient pour
symbolique tout passage qui n'a pas rapport à l'amour,
lorsqu'on l'entend au sens littéral. C'est la règle que pose
saint Augustin dans son De doctrina Christiana. Dans sa

recherche de symboles nouveaux, Pascal déploie une subtilité

dont il est visiblement fier. Mais on ne trouve pas une
seule pensée vraiment originale dans toute cette argumentation.

C'est la vieille preuve historique telle que les Pères

l'avaient instituée il y a des siècles, et l'on voit s'ajouter à

la preuve par les prophéties toutes les autres pièces de
l'arsenal historique : la preuve par l'antiquité, par les miracles,

par la perpétuité. Le rôle de la raison est de pousser le plus
loin possible cette argumentation historique. Voilà en quoi
elle peut contribuer à préparer la foi : « Il faut ouvrir son
esprit aux preuves ».

î



18 PAUL WERNLE

Cependant les preuves de cet ordre n'emportent pas
infailliblement avec elles la conviction. Pascal le sait. Il est

vrai qu'il ne distingue pas comme saint Augustin les vérités
historiques et contingentes des vérités nécessaires, les
premières étant d'un ordre inférieur ; cette façon de formuler
la question en opposant radicalement les deux ordres de
vérités semble être restée tout à fait étrangère à son esprit.
Mais il doit tenir compte du fait que le peuple juif rejeta le
Messie, bien qu'il possédât le Livre des prophéties, et cela

parce que le Messie ne les avait pas accomplies dans leur
sens littéral. Pascal en conclut que la preuve historique
n'est point contraignante. Il s'en tire en faisant remarquer
que la Bible elle-même a prédit en termes exprès l'aveuglement

d'une partie de l'humanité en présence de

l'accomplissement des prophéties. C'est pour cela qu'elle appelle le
Dieu qui se révèle en Jésus-Christ un Dieu caché. Ce fait,
ajoute Pascal, a une conséquence fort importante : il montre

que la connaissance de Dieu manifestée en Jésus-Christ

dépend de conditions morales. Celui-là seul trouvera Dieu
qui le cherchera de tout son cœur, d'un cœur purifié où
l'amour de soi-même n'aura plus de place. Ces conditions
étant remplies, la preuve historique sera efficace, elle convaincra

la raison et sera un moyen pour acheminer à la foi ceux
auxquels Dieu n'aura pas encore donné la certitude qui
vient de la grâce. Les preuves historiques nous font voir
que Dieu s'est manifesté en Jésus-Christ ; or cette révélation
est le fondement de notre connaissance de Dieu : seule elle

lui fournit un objet et lui procure la certitude.
Mais on ne doit pas en rester là. Il ne suffit pas d'appliquer

sa raison, il faut que, rompant avec ses habitudes

païennes qui l'asservissent au péché, la volonté se soumette
à la discipline chrétienne : « Suivre la manière dont ils ont
» commencé, c'est en faisant tout comme s'ils croyaient, en
» prenant de l'eau bénite, en faisant dire des messes, etc.,
» naturellement cela vous fera croire et vous abêtira ».

C'est faire trop d'honneur à ce passage où est donnée la



PASCAL ET L APOLOGETIQUE CHRETIENNE I9

recette d'une sorte de drill ecclésiastique que de le mettre
en parallèle avec la parole du Christ (Jean vu, 17) : « Si

quelqu'un veut faire la volonté de Dieu, il connaîtra si ma
doctrine est de Dieu ». Participer aux cérémonies catholiques
sans conviction réelle, peut-on vraiment dire que c'est là
faire la volonté de Dieu Il y a d'excellentes raisons pour
en douter. Quant à Pascal, il vise à rendre le corps docile
à l'esprit par un dressage approprié. L'accomplissement des

rites prescrits créera des habitudes qui soutiendront la pensée
dans son effort pour s'adapter aux conceptions de l'Eglise.
« Se disposer par la coutume », avait-il écrit primitivement,
et il avait corrigé : « S'y confirmer ». Il est clair qu'une
conviction personnelle ne saurait naître de cette manière,
mais une disposition intérieure peut se former et fournir un
terrain propice où la grâce, seule capable de créer une foi
vivante, fera son œuvre.

Nous sommes ainsi conduits à parler de la grâce, sans

laquelle il n'y a pas de foi qui sauve. C'est le troisième des

moyens de croire que Pascal énumère. On y reconnaît la
doctrine augustinienne de la fides infusa, de la foi que Dieu
communique et sans laquelle il n'y a point de salut. « La
foi est un don de Dieu, Dieu a donné la religion », écrit
Pascal. Disciple de saint Augustin, il associe intimement
l'amour à cette foi qui vient de Dieu, et il en célèbre la
grandeur surnaturelle dans le fameux hymne des trois ordres
de grandeur. Comparée à toute la richesse des esprits, la
charité est « d'un autre ordre, car elle est surnaturelle ». Le

passage où Pascal développe cette idée est d'une incomparable

beauté, mais il ne contient pas un mot qui ne soit
conforme à la tradition catholique. Ce qui est surtout bien
catholique, c'est la doctrine du synergisme de la volonté
humaine et de l'inspiration divine selon laquelle il faut se

disposer et se préparer au don de la grâce par des exercices

appropriés. Il ne s'agit pas seulement « d'ouvrir son esprit
aux preuves » et de s'y « confirmer par la coutume », mais
aussi de « s'offrir par les humiliations aux inspirations ».



PAUL WERNLE

Cette idée d'une préparation intérieure qu'il faut se donner
en vue du don de la grâce s'exprime même dans le passage

que Vinet met en épigraphe en tête de ses premiers Discours :

« Pour ceux qui n'ont pas la religion par sentiment, nous
» ne pouvons la leur procurer que par raisonnement, en
» attendant que Dieu la leur imprime lui-même dans le
» cœur ». Sous ce rapport Pascal suit la doctrine vulgairement

reçue dans l'Eglise et n'est pas un bon janséniste Il
n'a pas dépassé, dans sa théorie, le point de vue d'une
collaboration de l'homme et de Dieu suivant la formule
adoptée par le Concile de Trente. On s'en étonne d'autant
plus qu'il avait expérimenté dans la crise de sa conversion
le plein effet de la grâce. Il est vrai que cette conversion
avait été précédée d'une période où Pascal fit de grands
efforts pour se disposer à la foi.

L'originalité de Pascal ne consiste donc nullement dans

ce qu'il dit de la grâce, elle réside ailleurs. A examiner les

choses de plus près, on trouve que Pascal a envisagé la
genèse de la foi de deux points de vue différents : il l'a
considérée comme une inspiration surnaturelle venant de

Dieu et, à un point de vue psychologique, comme une fonction

de ce qu'il appelle le « cœur ». Cette expression il la
tire de la Bible ; la science ne connaît pas d'organe spirituel
qui serait « le cœur ». Pascal a trouvé ce terme chez saint
Paul, dans les Psaumes et dans la tradition chrétienne où

il est question de la foi du cœur et de l'effusion de l'amour
de Dieu dans les cœurs par le Saint-Esprit. Ce qui appartient

à Pascal c'est la façon dont il précise le sens de la

langue biblique en la rendant synonyme d'intuition immédiate

; le « cœur » s'oppose alors à l'entendement discursif
et s'apparente à l'instinct et au sentiment. Il est tout d'abord
l'organe essentiel de l'homme religieux : le cœur sent Dieu,
et par conséquent la foi est par essence « Dieu sensible au

cœur, non à la raison ». Partant de là, Pascal va plus loin
et conçoit le cœur comme la faculté qui saisit les principes
évidents que la raison accepte sans démonstration. Cela lui



PASCAL ET L APOLOGETIQUE CHRETIENNE ai

permet d'écrire : « Nous connaissons la vérité non seulement

par la raison, mais encore par le cœur. » « Les
principes se sentent. Le cœur sent qu'il y a trois dimensions dans

l'espace et que les nombres sont infinis. » Dans le temps où

il écrivait son traité De l'esprit géométrique, il ne paraît
pas avoir songé à pareille terminologie. Dans ce traité il
attribue à la « lumière naturelle » ou plus simplement à la
« nature » l'intelligence des principes. A l'époque où il écrit
les Pensées, il remplace la « lumière naiurelle » par le
« cœur » au sens biblique, expression qu'il précise par le
ternie « instinct ». On voit avec quelle force l'expérience
religieuse et le langage religieux réagissent sur sa façon
d'entendre la science et ses concepts fondamentaux. D'autre

part il y a ici une tentative pour donner à la doctrine
augustinienne de la grâce une interprétation psychologique. Au
lieu de dire : « nous ne connaissons Dieu que par grâce »,
Pascal pourra dire : « nous sentons Dieu par le cœur ». Ce

ne sont pas là deux thèses incompatibles, mais les deux

points de vue qu'elles marquent n'en sont pas pour cela

identiques. Le miracle opéré par la grâce est à l'arrière-
plan, lorsqu'on parle le langage de la psychologie, et Pascal
se félicite de savoir décrire exactement le côté humain de

la conversion, ce qui se déroule dans la région moins
obscure où pénètre encore le regard de l'observateur. Les deux
formules que nous venons d'opposer tendent d'ailleurs l'une
et l'autre à fonder la vérité chrétienne sur une expérience
personnelle, mais la première parle de la façon dont Dieu
s'empare d'une âme, tandis que la seconde indique la
manière dont l'homme parvient à trouver Dieu.

Rousseau et ses disciples se serviront de la terminologie
nouvelle créée par Pascal. Ils parlent du cœur organe de la
foi ou du sentiment religieux, mais ils rejettent l'action de

la grâce pour faire naître la foi, et en cela leur manière de

voir est contraire à celle de Pascal. Ainsi Pascal prépare la
voie à des conceptions modernes, lorsqu'il pense en psychologue,

mais le Pascal psychologue n'est pas tout Pascal. Si



PAUL WERNLE

nous nous demandons ce qui caractérise l'apologiste chrétien,

il faudra dire bien plutôt que c'est d'avoir rejeté l'emploi

de la méthode rationnelle, d'avoir assigné pour seule

fonction à la raison de réunir un ensemble de preuves
historiques et d'avoir affirmé le miracle de la grâce suppléant à

l'insuffisance de tous les efforts de la pensée humaine pour
atteindre la vérité. Cette façon de concevoir les choses est
tout à fait conforme à la tradition catholique pour ce qui est

du deuxième et du troisième point, tandis que le premier
était nouveau à l'époque de Pascal et lui appartient en

propre.
Celui qui veut se convaincre de l'influence déterminante

que la tradition catholique a exercée sur l'apologétique
pascalienne n'a qu'à jeter un coup d'œil sur les idées
fondamentales des Réformateurs. Sans doute la tâche que se

donna Pascal ne s'était point encore imposée à eux — sauf

peut-être à Calvin. Mais ils sont d'autant plus ardents à

chercher une réponse à la question du salut : « Comment

pourrai-je acquérir la certitude vivante et personnelle de
l'amour de Dieu ?» A cette question ils répondent : par
l'expérience personnelle d'un Dieu qui ordonne et qui
pardonne, par la loi et l'Evangile. Il est vrai que ce sont là des

conceptions bibliques, mais d'où vient la certitude qui nous
fait croire que la Bible est la Parole de Dieu Elle repose
sur le témoignage du Saint-Esprit en nos cœurs, autrement
dit elle provient du fait que lorsque nous lisons la Bible
Dieu lui-même parle à notre cœur et à notre conscience.
Tous les autres arguments, toutes les preuves historiques
que Calvin a introduites dans les éditions postérieures de

son Institution ne peuvent engendrer qu'une croyance sans

efficace, à laquelle il manque le souffle de l'inspiration
divine. La vraie certitude de Dieu, la foi qui fait les héros
et les martyrs se fonde uniquement sur l'expérience
personnelle de Dieu tel qu'il se révèle à nous dans sa Parole.
Voilà une théologie réellement et complètement expérimentale.

Calvin s'est d'ailleurs efforcé d'indiquer comment la



PASCAL ET L'APOLOGÉTIQUE CHRÉTIENNE S3

considération de l'esprit humain et de l'univers, conduit la
pensée à sélever s'élever jusqu'à Dieu, mais il reconnaît
l'infirmité et l'insuffisance des tentatives de cet ordre et il
pense que le Dieu rédempteur ne se manifeste qu'en
Jésus-Christ. Tous les Réformateurs sont convaincus que
le seul chemin pour parvenir jusqu'à lui passe par la
détresse morale et le sentiment de la coulpe où nous jette la
connaissance de la Loi s'imposant à la conscience. C'est

pourquoi seules les « consciences exercées » (excilatœ cons-
cientiœ) peuvent comprendre l'Evangile de l'amour.

Telle est la thèse fondamentale des Réformateurs. Voilà
comment, selon eux, l'on parvient à s'approprier la vérité
chrétienne, et voilà comme elle se justifie. Tel est aussi le

point de vue auquel revient Alexandre Vinet sans d'ailleurs
qu'il connût l'œuvre de ses grands devanciers. Comme il
ignorait presque complètement ce qu'avaient écrit les
Réformateurs, il fut heureux de découvrir Pascal en qui il crut
trouver une âme parente de la sienne et un précurseur de

sa propre pensée. Mais il lui prêta ses propres idées et

l'interpréta à travers sa propre conscience. Cette erreur que
commit Vinet, loin de le diminuer, fait précisément sa

grandeur. Quand on lit ses Etudes sur Biaise Pascal, on
sent très distinctement qu'il lutte pour surmonter les
résistances que lui oppose le catholicisme de Pascal. S'il triomphe

de ces résistances, il y faut voir la preuve de la
supériorité de l'esprit protestant sur l'esprit catholique dans
l'œuvre de la défense de la foi chrétienne.

L'auteur de ces lignes connut et aima le Vinet des

Discours et le Pascal des Pensées depuis l'époque où il fut
gymnasien ; il avait pour eux une égale affection et les

croyait d'accord, sur la foi des Etudes de Vinet sur Pascal.
J'avais donc regardé d'emblée Pascal par les yeux de Vinet.
Plus tard, lorsque dans mon cours d'histoire ecclésiastique
j'eus à exposer l'apologétique de Pascal, je lus et relus les
Pensées, et je ressentis un malaise à chaque fois croissant.
La méfianee que m'inspirait l'interprétation protestante de



a4 PAUL WERNLE

Pascal augmenta dans la mesure où je devins moi-même

plus familier avec la pensée des Réformateurs. Mais j'eus
quelque peine à me rendre compte de ce qui causait cette
méfiance ; il me fallut du temps pour y voir clair. Je compris

le malaise que je ressentais alors quand j'eus reconnu
la forte influence de la tradition catholique sur l'esprit de

Pascal. Faut-il ajouter que ces remarques ne tendent en
aucune manière à diminuer la grandeur de Pascal. Un
homme vraiment grand peut supporter la critique ; quoi
qu'on fasse on ne pourra jamais le rapetisser. Mais, à mon
avis, nous ferions mieux de ne pas nous adresser à Pascal

pour qu'il nous donne la clef des vérités fondamentales de

la foi chrétienne. Nos Réformateurs les ont saisies avec plus
de pénétration et de profondeur ; ils ont vu que le chemin
qui conduit à la foi et à la rédemption passe par la détresse
morale où nous plonge le sentiment de notre impuissance
et de notre culpabilité et s'achève par l'expérience du pardon

divin.
Paul, Wernle.


	Pascal et l'apologétique chrétienne

