Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 10 (1922)

Heft: 42

Artikel: Pascal et I'apologétique chrétienne
Autor: Wernle, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380042

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380042
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PASCAL ET L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE

——

Dans son étude si fine sur Pascal (1), M. Arnold Reymond
se demande si la position prise par Vinet et surtout par
Astié est vraiment a l'abri de toute critique et si l'on ne
peut pas leur reprocher d’avoir fait de Pascal un protestant
qui s’ignorait. Je me permettrai de poser cette méme ques-
tion & propos de linterprétation que M. Reymond donne
des Pensées.

M. Reymond soutient une double these :

1° s’opposant radicalement & Descartes, Pascal repousse
la méthode rationnelle en matiére d’apologétique. Je pense
que c’est la un point acquis.

2° Pascal procéde d’aprés la méthode expérimentale, il
rassemble des faits relevant de l'expérience interne ou
externe et qui témoignent en faveur de la foi chrétienne.
C’est la une affirmation qui me parait trés contestable.

Une courte esquisse de l'histoire de I'apologétique chré-
tienne nous aidera a déterminer la position prise par l'au-
teur des Pensées.

Depuis les origines du christianisme trois méthodes se
sont imposées aux défenseurs de notre religion : la méthode

(1) Pascal et Vapologétique chrétienne. Revue de théologie et de philo-
sophie, juin-juillet 1920, p. 93-140.



6 PAUL WERNLE

historique, celle de '’expérience personnelle et la méthode
rationnelle. L’histoire de l'apologétique chrétienne semble
prouver que ces trois méthodes sont les seules possibles.

Nous trouvons tout d’abord la méthode historique appli-
quée dans les évangiles. Tous les évangiles cherchent a
prouver par l'accomplissement de prophéties et par des
récits de miracles que Jésus est le Messie, le représentant
de Dieu sur la terre. La preuve par les prophéties deviendra
chez certains apologeétes du second siecle la démonstration
par excellence de la foi chrétienne ; ils considérent I’accom-
plissement des prophéties et les miracles comme une écla-
tante légitimation de la mission divine de Jésus. La preuve
par les prophéties suppose il est vrai Pautorité de I’Ancien
Testament et la preuve par les miracles l'autorité des évan-
giles. Il s’agit dans 1'un et l'autre cas de choses qui ne peu-
vent étre 1'objet d’'une expérience directe, mais qu'on doit
admettre sur la foi des auteurs bibliques. Cette méthode
apologétique n’est d’ailleurs qu'un procédé emprunté a la
théologie rabbinique : les Juifs demandent des signes et c¢’est
chez eux une habitude fort ancienne de chercher la main de
Dieu dans I'accomplissement des prophéties.

Saint Paul institue le premier la preuve par l'expérience
personnelle. C’est par la qu’il est grand. 1l a été le premier
a poser et a défendre la thése qu’il n’y a pas de salut ni de
certitude du salut hors de Jésus. Cette démonstration par
I'expérience il I'expose surtout dans l'épiire aux Romains,
au chapitre v et aux chapitres vii et viinr: ’homme qui
gémil et se sent misérable sous le joug de la loi accede a la
liberté et a la joie des enfants de Dieu que Jésus-Christ a
délivrés et dans le cceur desquels I'Esprit-Saint a répandu
Pamour de Dieu. Si l'apotre procede ainsi, la raison en
est dans sa conversion : lui-méme vit son légalisme con-
fondu par la rencontre (u’il fit du Christ et par le change-
ment qui s’opéra alors dans son cceur, ou la confiance filiale
triompha de la crainte. De ses expériences saint Paul tira
tout un systeme théologique. C'est lui (ui fit dériver de



PASCAL ET L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 7.

la chute d’Adam le régne de la misére et de la mort ou
I’humanité tout entiére est englobée, et c’est lui qui fit dater
de la résurrection du Christ le commencement du royaume
de Dieu. Ce sont la, il est vrai, des choses qui ne peuvent
pas étre expérimentées. Mais les spéculations de cet ordre
ne changent rien au fait que la théologie de Paul et de ses
disciples a sa source dans leur conversion. Cette expérience
la domine tout entiére.

La méthode rationnelle n’apparait qu'au second siecle,
au moment ou le christianisme, jeune encore, enire en
contact avec la philosophie grecque. A l'instar de la philo-
sophie populaire des Grecs, les chrétiens construisent des
preuves de l'existence de Dieu et de I'immortalité de 'ame ;
ils cherchent aussi & montrer que la morale a des racines
profondes dans la nature spirituelle de I’homme. Ainsi fut
conclue a cette époque l'alliance du christianisme avec
Pidéalisme philosophique. Il est vrai que les apologistes
chrétiens voyaient dans la raison une révélation divine et
prétendaient que s’étant faite chair en la personne de Jésus-
Christ, elle ne pouvait produire quen lui et par lui une
pleine certitude. En soutenant cette thése, ils cherchaient 2
établir une différence entre la philosophie paienne et la
révélation chrétienne, la premiére n’atteignant jamais qu’a
une connaissance toute relative du vrai, la seconde au
contraire nous mettant en possession de la réalité absolue.
Ils n’en concédeérent pas moins que 'on pouvait s’élever a
Dieu en partant de la considération de I'esprit humain et du
monde. (était 14 reconnaitre le bon droit de la méthode
rationnelle.

Nous passons les premiers siécles pour nous arréter un
instant a saint Augustin.

Saint Augustin était dévoré d'un ardent désir de vérité en
méme temps que d’'une soif inextinguible de bonheur. Ces
deux besoins de son étre trouvérent a se satisfaire, mais pas
en méme temps et pas de la méme facon. La vérité il la
trouva, avant sa conversion, dans l'idéalisme platonicien



8 PAUL WERNLE

dont s’inspirent les plus anciens de ses écrits. Il lutta tout
d’abord désespérément avec le scepticisme philosophique
et ne cessa le combat que lorsque l'existence de Dieu et
celle de I'ame se furent imposées a lui avec la certitude
d’un axiome. Il les concut comme des vérités premiéres que
Iesprit pense nécessairement lorsqu’il prend conscience de
sa nature propre et des idées qui le gouvernent a priori. En
cela saint Augustin est vraiment le précurseur de Descartes
et peut-étre fut-il plus héroique dans sa recherche ardente
de la vérité. Bien que le mysticisme néoplatonicien n’ait pas
été sans influence sur certaines de ses idées, on peut dire
que son entreprise est surtout remarquable par la puissance
de leffort intellectuel tendant a analyser les conditions
mémes de la pensée. Dans ce domaine et au point ou il
est parvenu jusqu’ici, Jésus-Christ et 'Eglise ne lui ont été
d’aucun secours : le chemin qui conduit &4 Dieu ne passe
pas par le Christ, mais va de l'esprit fini 4 I'esprit éternel.
Cette méthode apportait un perfectionnement considérable
aux preuves rationnelles dont se servait jusqu’alors I'apolo-
gétique chrétienne, sans sortir toutefois de la voie qu’elle
s’était tracée.

Le probléme de la vérité se présenta le premier a U'esprit
de saint Augustin. C’est plus tard seulement que, tourmenté
par la soif du bonheur, il trouvera dans I’'Evangile de quoi
la satisfaire pleinement. Ce sera l'eflet de sa conversion.
Saint Augustin se détacha du monde et de I'amour sensuel
pour se donner sans retour a Dieu (ui lui apparut comme
le bien supréme et seul véritable. Sa devise sera désormais :
misére de ’homme sans Dieu, paix et joie pour céux qui se
donnent a lui. L’expérience de sa conversion n’a pas eu
tout d’abord une influence déecisive sur sa pensée. La théo-
logie augustinienne de la grice ne se développa que plus
tard. Elle s’appuiera sur cet événement et s’inspirera des
lettres de Paul, mais elle ne pourra naitre que quand la
personnalité du Christ se sera emparée de 1'dme de saint
Augustin.



PASCAL ET L'APDLOGFETIQUE CHRETIENNE ]

Il ne s’agit plus ici d'un probleme intellectuel, il s’agit
de rédemption. La rédemption est acquise lorsque l'esprit
de charité prend possession du cceceur du croyant. Cela se
fait par une inspiration de la grace, la foi elle-méme devant
étre regardée comme un don de Dieu. Cest la incontesta-
blement de la théologie expérimentale, bien qu’il s’y méle
comme chez saint Paul les linéaments d'un puissant systeme
métaphysique. La pensée de saint Augustin embrasse en
effet toute I'histoire de I'humanité depuis la chute d’Adam
et le péché originel qui en découle jusqu'au jugement der-
nier, jusqu’a 'achévement de la civitas Dei. Comme chez
saint Paul aussi, le caractére propre de la théologie augusti-
nienne est déterminé par 'expérience d’'une totale impuis-
sance morale que seule a pu surmonter l'action libératrice
et purificatrice de 'amour. L’amour qui s’adresse a Dieu
enferme en soi 'amour du prochain et abolit 'amour de soi
et 'amour du monde. Le fait que le christianisme nous
apporte cette rédemption morale, constitue naturellement
aux yeux de saint Augustin la preuve la plus éclatante de
sa verité, Cela ne I'empéche pas cependant de se servir
aussi des preuves historiques. Il le fait toutes les fois qu’il
invite des personnes vivant en dehors de 'Eglise catholique
a y entrer. Pour démontrer I'autorité de cette église, il met
en ligne tout l'arsenal des arguments traditionnels : son
antiquité qui est censée remonter au Paradis, sa perpétuité,
ses miracles, ses prophéties qui ont trouvé en elle leur
accomplissement. Tout cela ne montre-t-il pas a I'évidence
que Dieu est intervenu providentiellement dans I'histoire de
I'Eglise ? C’est lui qui, l'ayant suscitée et guidée, a veillé a
ce que le souvenir de son passé ne se soit point perdu.

Saint Augustin se rend d’ailleurs pleinement compte que
la foi née de ces considérations historiques est une foi
d’autorité qui renonce a 'évidence de la science. L'évéque
Ambroise de Milan lui avait fait comprendre que dans nos
relations journalieres les uns avec les autres, nous sommes
obligés finalement de nous en remettre & la bonne foi du



10 PAUL WERNLE

prochain. Par conséquent, lorsque nous accordons notre
confiance a I'Eglise en admettant les fondements historiques
qu'elle s’attribue, nous ne faisons rien autre chose qu’appli-
quer une régle dont nous nous inspirons dans nos relations
d’amitié ou dans le commerce. La foi qui s’appuie sur des
faits historiques garantis par la seule autorité du témoignage
est intermédiaire entre la croyance et le savoir. Toute
connaissance basée sur 'histoire possede le caractére de ce
qui, étant contingent, pourrait étre autre qu’il n’est. Elle
rentre dans le vaste domaine de la scientia avec tout ce que
I'expérience peut nous apprendre de la nature. Un penseur
chrétien ne pourra donec pas s’en contenter ; il cherchera
nécessairement & s’élever de cette foi a la connaissance:
Credo ut intelligam. 11 s’agit de dépasser la science qui se
borne a enregistrer des faits pour se hausser a I'idée néces-
saire dont le contraire ne saurait éire concu. A cette concep-
tion de saint Augustin philosophe le chrétien n’ajoute u’une
chose : 1l est persuadé que la sapientia du penseur lui fera
rencontrer dans le domaine des idées ce méme Christ qui
se présente au croyant dans le champ de la scientia histo-
rique : per me pervenitur, ad me pervenitur, in me permanitar.

Quant a la différence entre la foi d’autorité commandée
par I'Eglise et la foi personnelle, saint Augustin 'a moins
clairement apercue, bien u’il ne puisse évidemment avoir
identifié la fides que la grice divine inspire aux élus dont
elle a touché le ceeur avec la foi de I'Eglise qui s’appuie sur
un ensemble de considérations historiques. Mais il est vrai
qu’entre la foi basée sur I'histoire et la foi qui est intuition
du cceur saint Augustin fait une distinction moins nette
qu'entre le credere et l'intelligere. Ce nonobstant et pour
conclure nous dirons que saint Augustin tend a dépasser
dans deux directions la foi d’autorité basée sur I'histoire :
dans celle qui aboutit & la connaissance rationnelle et dans
celle qui conduit & I'expérience personnelle. Ces deux ten-
dances sont restées vivantes l'une et l'autre au sein de
PEglise catholique.



PASCAL ET L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE I

Trés visiblement les trois méthodes apologétiques, 1'une
spéculative, 'autre historique et la troisieme expérimentale,
se perpétuent et souvent se mélent dans 'apologétique catho-
lique des siecles suivants. Le catholicisme tient encore
aujourd’hui aux preuves rationnelles de la religion ; il n'y a
jamais renoncé, bien qu’il ne se soit que rarement (saint
Anselme) élevé a la hardiesse des conceptions d’un saint
Augustin. Il a échangé plus tard la méthode platonicienne
qui cherche & découvrir les idées nécessaires, supérieures &
toute expérience, contre la pensée plus prudente d’Aristote.
S’inspirant de ce philosophe, il a réuni des preuves variées
de l'existence de Dieu qui, cependant, ne nous apprennent
rien de plus que son existence. L’essence de Dieu passe
pour étre l'ordre suprarationnel et pour échapper en consé-
quence a tout effort de définition par la raison. C’est la un
emprunt habile au néoplatonisme dont 'avantage est de réser-
ver une place a la révélation. Les tentatives de la raison
pour s’élever a4 la connaissance de Dieu restent d’ailleurs
sympathiques au catholicisme pourvu qu’elles ne jettent
aucun discrédit sur la foi.

Il n’en est pas moins vrai que le gros des apologistes
catholiques cherchent a justifier la foi de 'Eglise par les
méthodes qu’employait 'apologétique juive et celle des pre-
miers siecles chrétiens. L’age de la Bible, 'unité de sa doc-
trine & travers les si¢cles, 'accomplissement des prophéties,
les symboles préfiguratifs, les miracles qui se continuent
jusqu’au temps présent, voila autant de signes d’ou l'on
peut tirer la conclusion que Dieu est intervenu dans I’his-
toire de ce livre et que nous sommes en présence d'une
révélation surnaturelle. L’autorité de la Bible et celle de
I’Eglise se conditionnent réciproquement, car ce qui est
vrai de la Bible I'est aussi du peuple de Dieu dont I'origine
remonte aux patriarches, peuple resté toujours identique a
lui-méme et (ui s’appelle aujourd’hui 1'Eglise.

Les arguments rationnels et les arguments historiques
sont des moyens pour parvenir a la foi. Le non-catholique



12 PAUL WERNLE

peut s’en servir et s’il y applique sa pensée, il se convaincra
de la vérité du christianisme. Mais il ne devra pas se conten-
ter de cet effort tout intellectuel ; il lui faudra s’initier a la
vie de 'Eglise en s’astreignant aux pratiques prescrites par
elle ; il faudra qu’il désire le baptéme, qu’il accorde une
grande valeur aux cérémonies du culte, qu’il se plie a la
discipline morale de I'Eglise. Il deviendra donc chrétien
par I'étude de la religion combinée avec une scrupuleuse
mise en pratique des prescriptions rituelles et morales de
I'Eglise. Mais l'autorité de saint Augustin contredit & cette
facon de concevoir les choses. Toute fol acquise par des
efforts de pensée ou par des exercices de piété et de sancti-
fication n’a quune vertu purement humaine : elle n’est
quune simple préparation 4 la vraie foi, elle dispose le
cceur a la recevoir, car c’est la grice seule ui pourra la
faire naitre. La fides acquisita est incompléte, elle ne nous
assure pas la grice, ce don de Dieu essentiel au salut que
seule nous communique la fides infusa.

Ainsi la méthode rationnelle et la méthode historique
appliquées a la démonstration de la foi chrétienne ne sont
que des stades préparatoires, elles se subordonnent a la
preuve décisive que la grice apporte aux ames qu’elle
éclaire,

Cette esquisse historique de l'apologétique chrétienne
nous permettra, je I'espére, de mieux définir le point de
vue propre a Pascal.

Son attitude est caractérisée tout d’abord par le rejet de
toutes les preuves rationnelles de I'existence de Dieu et de
I'immortalité de 'ame. Ce n’était point la une idée courante
a son époque. Bien au contraire Descartes avait cherché et
trouvé des voies par ol la pensée pouvait s'élever jusqu’a
I'idée de Dieu en partant de l'esprit. Je ne pense pas (ue
Descartes ait été influencé sur ce point par saint Augustin,
car il est beaucoup moins hardi que lui. Pour saint Augustin



PASCAL ET L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 13

la pensée, en prenant conscience d’elle-méme, se persuade
du méme coup de I'existence de Dieu et de 'immortalité de
I'ame. Descartes commence par mettre & l'abri du doute
radical I'incontestable fait de son existence comme étre
pensant et ce n'est que par des détours qu’il infere celle
de Dieu dont il a surtout besoin pour garantir la réalité du
monde extérieur. Ce (ui nous importe d’ailleurs ici, c’est
uniquement de constater chez Descartes — comme chez
ses successeurs jusqu'a Spinoza et Leibnitz — la puissance
des intuitions métaphysiques qui portent ces penseurs a
franchir les limites de la science exacte pour créer de
vastes systemes.

Pascal par contre, en repoussant la philosophie de Des-
cartes, répudie la méthode philosophique elle-méme : il ne
trouve pas de chemin qui conduise # Dieu & partir soit
de l'univers soit de l'esprit humain ; I'univers est muet et
la raison n’atteint & aucune « vérité », quelque effort qu’elle
fasse. Que sa posilion & cet égard soit forte, on ne saurait
le méconnaitre. C'est l'idée rigoureuse (u’il se fait de la
science qui défend au physicien et au mathématicien Pascal
d’admetire qu’au dela des limites du savoir positif la méta-
physique puisse batir aucun édifice solide. « L’univers
muet », c’est la ce que confesse le savant qui ne peut pas
se payer de mots. Mais l'attitude de Pascal s’explique aussi
par des considérations d’ordre religieux : l'idée que Dieu
existe, si elle demeure une connaissance purement théori-
que, laisse le coeur de ’homme inchangé et n'en chasse ni
Iégoisme ni I'impiété. En tout cas il est permis d’affirmer
qu'en établissant une distinetion aussi tranchée entire la
science et la religion, Pascal est le précurseur du positi-
visme moderne (ui battra un jour en breche les grands
systemes métaphysiques. Mais cette observalion en appelle
une autre : n'y a-t-il pas dans l'attitude de Pascal a l'égard
de Descartes comme le signe d’une lassitude de la pensée ?
Pascal entendait faire ceuvre de penseur et pourtant il renon-
cait & donner aucune solution au probléme tout a fait fonda-



14 PAUL WERNLE

mental que suscite la notion de vérité. 11 n’a pas le courage
d’affirmer que I'esprit est la réalité premiére, comme avaient
osé le faire saint Augustin et Descartes. La pensée de Pascal
offre-t-elle des compensations pour ce qu’elle perd en dédai-
gnant les lumieres de la raison naturelle ? Nous verrons
dans la suite qu'on en peut douter.

La recherche de la vérité s’associe chez Pascal a la recher-
che du bonheur ; elles sont toutes deux au premier plan de
ses préoccupations. C’est la encore un trait qui rappelle
saint Augustin. Tout lecteur des Pensées sait que dans son
état naturel 'homme ne trouve ni la vérité ni le bonheur.
Il est aveugle et misérable. Telle est la constation a laquelle
ont abouti toutes les pénétrantes observations de Pascal.
Cette misére lui devient plus sensible encore par la connais-
sance (qu’il en a, bien que ce soit la une des marques
de sa grandeur. M. Reymond et d’autres pascalisants
n‘ont pas hésité a4 voir dans cette misere de 'homme la
misere morale, ¢’est-a-dire un état de servitude intérieure et
d’'impuissance qui appelle la rédemption morale. Mais dans
aucun des passages entrant ici en ligne de compte Pascal
ne parle du péché et du sentiment du péché. Ce n’est pas
au point de vue moral qu’ll se place dans tout ce développe-
ment sur la misére de ’homme. Je n’en veux pour preuve
que les quelques faits suivants ;: 1° le mot conscience morale
manque tout a fait dans les Pensées; 2° le scepticisme dont
s'inspire Pascal et qui est imité de Montaigne dissout si
complétement jusqu'aux notions morales fondamentales
que ce grand champion de la conscience dans la lutte
contre la morale des Jésuites, en vient a soutenir dans
certaines parties des Pensées la these du relativisme moral ;
3¢ c¢’est seulement lorsque Pascal aura tiré de la Bible l'idée
de la chute u’il songera a rattacher la misére de ’homme
au mal moral, a la concupiscence. Pascal avait sans doute
d’excellentes raisons pour ne pas entreprendre la conversion
des mondains qu’il fréquentait en supposant chez eux un
sentiment de culpabilité qu’ils n’éprouvaient pas. Il est en



PASCAL ET L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 15

tout cas certain qu'une apologétique du christianisme qui
prendrait son point de départ dans le sentiment du péché
se révélant & la conscience morale devrait avoir un aspect
tout a fait différent des Pensées dans les passages relatifs &
la misére de 'homme. C'est la le point ou commence I’erreur
des interpretes protestants de Pascal.

L’auteur des Pensées était si loin de proposer a ses lec-
teurs la voie de I'analyse morale pour les conduire jusqu’a
Dieu, qu’il leur présente le fameux argument du pari. Le
pari de Pascal exploite la peur de l'enfer et ne s’adresse
nullement a Ia conscience. Voila qui achéve la démonstra-
tion de la thése que nous soutenons ici. La présupposition
du pari est un complet scepticisme a I'égard de la pensée
rationnelle, 'abandon de tout effort spéculatif tendant a la
conslitution d’'une métaphysique idéaliste. On suppute les
chances qui semblent parler pour ou contre I'existence de
Dieu, et 'on montre ue méme dans le cas le moins favo-
rable, s’il n’y a qu'une chance pour l'existence de Dieu et
une infinité contre, il serait encore plus avantageux de
croire en Dieu que de n’y pas croire, puisqu’en n’y croyant
pas on risquerait les peines éternelles. On comprend fort
bien comment l'inventeur du caleul des probabilités a pu
imaginer cette sorte de jeu, mais le lecteur ne peut s’empé-
cher de songer ici au probabilisme moral des Jésuites. Il
n’est pas digne de Pascal de nous recommander de croire
en Dieu pour ne pas risquer l'enfer. Pascal ayant rejeté
toute argumentation rationnelle qui etit pu soutenir la pensée
religieuse, il en résultait un scepticisme sans issue, une
sorte de désespoir de la raison dont on pouvait étre tenté
en effet de sortir en faisant jouer le mécanisme des lois du
hasard.

Je ne méconnais pas, tant s’en faut, la beauté de bien des
pensées de Pascal sur la misére de 'homme ; il s’y révele
profond connaisseur du cocur humain et juge pénétrant de
la société. Il n’en est pas moins vrai que par sa critique de
la raison et de la conscience qu’il juge incapables de vérité,



16 PAUL WERNLE

Pascal détruit tous les points d’attache que l'esprit humain
offre 4 la pensée religieusc. Voila a mes yeux le grave
défaut de l'apologétique pascalienne comparée a celle de
saint Augustin ou de saint Paul.

Si l'originalité des Pensées consiste dans le rejet décidé
de la méthode rationnelle, les voies qu’elles proposent pour
conduire a la foi rappellent les méthodes connues de I'apolo-
gétique catholique : il s’agil en effet de créer en nous cer-
taines dispositions intérieures soit par le moyen de la pensée
en étudiant la Bible, soit par le scrupuleux accomplisse-
ment des pratiques religieuses que I'Eglise a instituées. La
foi & laquelle nous parviendrons par ces moyens sera une
foi acquise, mais la disposition intérieure qu’elle crée per-
mettra a la grice de nous communiquer par inspiration la
foi infuse, la seule qui compte réellement.

Le passage décisif a cet égard est le suivant (Pensée 245
de I'édition Brunschwieg) : « Il y a trois moyens de croire :
» la raison, la coutume, 'inspiration. La religion chrétienne,
» qui seule a raison, n’admet pas pour ses vrais enfants
» ceux (ui croient sans inspiration ; ce n’est pas (u’elle
» exclue la raison et la coutume, au contraire, mais il faut
» ouvrir son esprit aux preuves, s’y confirmer (Pascal avait
» tout d’abord écrit « s’y disposer ») par la coutume, mais s’of-
» frir par les humiliations aux inspirations (ui seules peuvent
» faire le vrai et salutaire effet. Ve evacuetur crux Christi. »

On s’étonne tout d’abord de voir mentionner la raison en
premier lieu apres les efforts qu’a faits Pascal pour prouver
son impuissance a connaitre Dieu. Mais il ne s’agit pas ici
de la raison du métaphysicien, il s’agit de la raison de celui
qui cherche Dieu par l'étude de la Sainte Ecriture. La
recherche de Dieu n’a pu aboutir quand on s’évertuait &
spéculer sur les origines et les fins du monde, elle n’a rien
a attendre des philosophes, mais voici qu’en cherchant Dieu
nous rencontrons sur notre chemin les religions et parmi
elles la religion de la Bible dont I'histoire remonte jusqu’a
la création du monde. Dans les premiéres pages de la Bible



PASCAL ET L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE i’

le lecteur découvre le récit de la chute ui éclaire d’un seul
coup le mystére de la déchéance humaine : « Mis¢ére d'un
roi dépossédé ». Il y trouve aussi 'annonce d'un rédemp-
teur qui réparera la chute d’Adam et nous mettra en posses-
sion de la vérité et du salut. C'est ici que commence le
travail de la raison. Il s’agit de prouver que le Nouveau
Testament est l'accomplissement de 1’Ancien, que Jésus-
Christ est le rédempteur promis &4 Adam. C’est une vérita-
ble démonstration qu’il fournit : « Preuve des deux Testa-
» ments a la fois. Pour prouver tout d'un coup les deux, il
» ne faut que voir si les prophéties de I'un sont accomplies
» dans T'autre. Pour examiner les prophéties, il faut les
» enilendre. Car si on croit qu’elles n’ont qu'un sens, il est
» sir que le Messie ne sera point venu ; mais si elles ont
» deux sens, il est sir qu’il sera venu en Jésus-Christ.
» Toute la question est donc de savoir si elles ont deux
» sens. » C'est ce que Pascal cherchera a prouver dans la
suite, On sait quels matériaux il réunit & cet effet. Sa maniére
rappelle les apologistes du second siécle, par exemple lors-
qu’il écrit : « la plus grande preuve de Jésus-Christ sont les
prophéties ». Il compte parmi les prophéties au sens large
tous les symboles de 1’Ancien Testament, el il tienl pour
symbolique tout passage qui n’a pas rapport a l'amour,
lorsqu’on I'entend au sens littéral. C'est la regle que pose
saint Augustin dans son De doctrina christiana. Dans sa
recherche de symboles nouveaux, Pascal déploie une subti-
lité dont il est visiblement fier. Mais on ne trouve pas une
seule pensée vraiment originale dans toute cette argumenta-
tion. C'est la vieille preuve historique telle que les Péres
l'avaient instituée il y a des si¢cles, et I'on voit s’ajouter a
la preuve par les prophéties toutes les autres piéces de l'ar-
senal historique : la preuve par 'antiquité, par les miracles,
par la perpétuité. Le role de la raison est de pousser le plus
loin possible cette argumentation historique. Voila en quoi
elle peut contribuer &4 préparer la foi: « Il faut ouvrir son
esprit aux preuves ». :



18 PAUL WERNLE

Cependant les preuves de cet ordre n’emportent pas
infailliblement avec elles la conviction. Pascal le sait. Il est
vrai qu’il ne distingue pas comme saint Augustin les vérités
historiques et contingentes des vérités nécessaires, les pre-
mieres étant d’'un ordre inférieur ; cette facon de formuler
la question en opposant radicalement les deux ordres de
vérités semble étre restée tout 4 fait étrangére a4 son esprit.
Mais il doit tenir compte du fait que le peuple juif rejeta le
Messie, bien qu’il possédat le Livre des prophéties, et cela
parce que le Messie ne les avait pas accomplies dans leur
sens littéral. Pascal en conclut que la preuve historique
n’est point contraignante. Il s’en tire en faisant remarquer
que la Bible elle-méme a prédit en termes expreés l’'aveugle-
ment d’'une partie de ’humanité en présence de l'accom-
plissement des prophéties. C'est pour ccla qu’elle appelle le
Dieu qui se révele en Jésus-Christ un Dieu caché. Ce fait,
ajoute Pascal, a une conséquence fort importante : il montre
que la connaissance de Dieu manifestée en Jésus-Christ
dépend de conditions morales. Celui-la seul trouvera Dieu
qui le cherchera de tout son cceur, d'un cceur purifié ou
Pamour de soi-méme n’aura plus de place. Ces conditions
étant remplies, la preuve historique sera efficace, elle convain-
cra la raison et sera un moyen pour acheminer a la fol ceux
auxquels Dieu n’aura pas encore donné la certitude qui
‘vient de la grice. Les preuves historiques nous font voir
que Dieu s’est manifesté en Jésus-Christ; or cette révélation
est le fondement de notre connaissance de Dieu: seule elle
lui fournit un objet et lui procure la certitude.

Mais on ne doit pas en rester la. Il ne suffit pas d’appli-
quer sa raison, il faut que, rompant avec ses habitudes
paiennes qui I'asservissent au péché, la volonié se soumette
a la discipline chrétienne : « Suivre la maniére dont ils ont
» commencé, c’est en faisant tout comme s’ils croyaient, en
» prenant de I’eau bénite, en faisant dire des messes, etc.,
» naturellement cela vous fera croire et vous abétira ».

2

C’est faire trop d’honneur a ce passage ou est donnée la



PASCAL ET L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 19

recette d'une sorte de drill ecclésiastique que de le mettre
en paralléle avec la parole du Christ (Jean vi1, 17) : « Si quel-
qu'un veut faire la volonté de Dieu, il connaitra si ma doc-
trine est de Dieu ». Participer aux cérémonies catholiques
sans conviction réelle, peut-on vraiment dire que c’est la
faire la volonté de Dieu ? Il y a d’excellentes raisons pour
en douter. Quant a Pascal, il vise a rendre le corps docile
a 'esprit par un dressage approprié. L’accomplissement des
rites prescrits créera des habitudes qui soutiendront la pensée
dans son effort pour s’adapter aux conceptions de I'Eglise.
« Se disposer par la coutume », avait-il écrit primitivement,
et il avait corrigé : « S’y confirmer ». Il est clair quune
conviction personnelle ne saurait naitre de cette maniére,
mais une disposition intérieure peut se former et fournir un
terrain propice ou la grace, seule capable de créer une foi
vivante, fera son ceuvre.

Nous sommes ainsi conduits & parler de la grace, sans
laquelle il n’y a pas de foi qui sauve. C’est le troisieme des
moyens de croire que Pascal énumeére. On y reconnait la
doctrine augustinienne de la fides infusa, de la foi que Dieu
communique et sans laquelle il n’y a point de salut. « La
foi est un don de Dieu, Dieu a donné la religion », écrit
Pascal. Disciple de saint Augustin, il associe intimément
Pamour & cette foi qui vient de Dieu, et il en célebre la
grandeur surnaturelle dans le fameux hymne des trois ordres
de grandeur. Comparée a toute la richesse des esprits, la
charité est « d’un autre ordre, car elle est surnaturelle ». Le
passage ou Pascal développe cette idée est d'une incompa-
rable beauté, mais il ne contient pas un mot qui ne soit
conforme a la tradition catholique. Ce qui est surtout bien
catholique, c’est la doctrine du synergisme de la volonté
humaine et de l'inspiration divine selon laquelle il faut se
disposer et se préparer au don de la grice par des exercices
approprié¢s. Il ne s’agit pas seulement « d’ouvrir son esprit
aux preuves » et de s’y « confirmer par la coutume », mais
aussi de « s’offrir par les humiliations aux inspirations ».



20 PAUL WERNLE

Cette idée d’'une. préparation intérieure qu’il faut se donner
en vue du don de la grace s’exprime méme dans le passage
que Vinet met en épigraphe en téte de ses premiers Discours:
« Pour ceux qui n’ont pas la religion par sentiment, nous
» ne pouvons la leur procurer que par raisonnement, en
» attendant que Dieu la leur imprime lui-méme dans le
» ceceur ». Sous ce rapport Pascal suit la doctrine vulgaire-
ment recue dans I'Eglise et n’est pas un bon janséniste ! Il
n’a pas dépassé, dans sa théorie, le point de vue d’une
collaboration de I'homme et de Dieu suivant la formule
adoptée par le Concile de Trente. On s’en étonne d’autant
plus qu’il avait expérimenté dans la crise de sa conversion
le plein effet de la grace. Il est vrai que cette conversion
avait été précédée dune période ou Pascal fit de grands
efforts pour se disposer a la foi.

L’originalité de Pascal ne consiste donc nullement dans
ce quil dit de la grace, elle réside ailleurs. A examiner les
choses de plus pres, on trouve que Pascal a envisagé la
genese de la foi de deux points de vue différents : il I'a
considérée comme une inspiration surnaturelle venant de
Dieu et, & un point de vue psychologique, comme une fonc-
tion de ce qu’il appelle le « coeur ». Cette expression il la
tire de la Bible ; la science ne connait pas d’organe spirituel
qui serait « le coeur », Pascal a trouvé ce terme chez saint
Paul, dans les Psaumes et dans la tradition chrétienne ou
il est question de la foi du coeur et de 'effusion de 'amour
de Dieu dans les cceurs par le Saint-Esprit. Ce qui appar-
tient & Pascal c’est la facon dont il précise le sens de la
langue biblique en la rendant synonyme d’intuition immé-
diate ; le « coeur » s’oppose alors a l'entendement discursif
et s’apparente a l'instinct et au sentiment. 1l est tout d’abord
I'organe essentiel de 'homme religieux : le cceur sent Dieu,
et par conséquent la foi est par essence « Dieu sensible au
ceeur, non a la raison ». Partant de la, Pascal va plus loin
et concoit le ceeur comme la faculté qui saisit les principes
évidents (ue la raison accepte sans démonstration. Cela lui



PASCAL ET L’APOLOGETIQUE CHRETIENNE 21

permet d’écrire : « Nous connaissons la vérité non seule-
ment par la raison, mais encore par le cceur. » « Les prin-
cipes se sentent. Le cceur sent (u’il y a trois dimensions dans
I’espace et que les nombres sont infinis. » Dans le temps ou
il écrivait son traité De Uesprit geomeétrique, il ne parait
pas avoir songé¢ & pareille terminologie. Dans ce traité il
attribue a la « lumiére naturelle » ou plus simplement & la
« nature » l'intelligence des principes. A I'époque ou il écrit
les Pensées, il remplace la « lumiere nalurelle » par le
« ceeur » au sens biblique, expression qu’il précise par le
terme « instinet ». On voit avec quelle force I'expérience
religieuse et le langage religieux réagissent sur sa facon
d’entendre la science et ses concepts fondamentaux. D’aulre
part il y a ici une tentative pour donner a la doctrine augus-
tinienne de la griace une interprétation psychologique. Au
lieu de dire : « nous ne connaissons Dieu que par griace »,
Pascal pourra dire : « nous sentons Dieu par le coeur ». Ce
ne sont pas la deux theéses incompatibles, mais les deux
points de vue qu’elles marquent n’en sont pas pour cela
identiques. Le miracle opéré par la griace est a larriere-
plan, lorsqu’on parle le langage de la psychologie, et Pascal
se félicile de savoir décrire exactement le coté humain de
la conversion, ce qui se déroule dans la région moins obs-
cure ou pénetre encore le regard de l'observateur. Les deux
formules que nous venons d’opposer tendent d’ailleurs I'une
et Pautre a4 fonder la vérité chrétienne sur une expérience
personnelle, mais la premiere parle de la facon dont Dieu
s'empare d'une ame, tandis que la seconde indique la
maniére dont ’homme parvient a trouver Dieu.

Rousseau et ses disciples se serviront de la terminologie
nouvelle créée par Pascal. Ils parlent du coeur organe de la
foi ou du sentiment religieux, mais ils rejettent 'action de
la grace pour faire naitre la foi, et en cela leur maniere de
voir est contraire a celle de Pascal. Ainsi Pascal prépare la
voie a des conceplions modernes, lorsqu’il pense en psycho-
logue, mais le Pascal psychologue n’est pas tout Pascal. Si



22 PAUL WERNLE

nous nous demandons ce qui caractérise 1'apologiste chré-
tien, il faudra dire bien plutdt que c’est d’avoir rejeté 1’em-
ploi de la méthode rationnelle, d’avoir assigné pour seule
fonction a la raison de réunir un ensemble de preuves histo-
riques et d’avoir affirmé le miracle de la griace suppléant a
I'insuffisance de tous les efforts de la pensée humaine pour
atteindre la vérité. Cette facon de concevoir les choses est
tout a fait conforme & la tradition catholique pour ce qui est
du deuxiéme et du troisieme point, tandis que le premier
était nouveau a 'époque de Pascal et lui appartient en
propre. |

Celui qui veut se convaincre de l'influence déterminante
que la tradition catholique a exercée sur I'apologétique pas-
calienne n'a qu'a jeter un coup d’ceil sur les idées fonda-
mentales des Réformateurs. Sans doute la tiche que se
donna Pascal ne s’était point encore imposée a eux — sauf
peut-étre a Calvin. Mais ils sont d’autant plus ardents a
chercher une réponse a la question du salut: « Comment
pourrai-je acquérir la certitude vivante et personnelle de
amour de Dieu ? » A cette question ils répondent: par
Iexpérience personnelle d'un Dieu qui ordonne et qui par-
donne, par la loi et 'Evangile. Il est vrai que ce sont la des
conceptions bibliques, mais d’ou vient la certitude qui nous
fait croire que la Bible est la Parole de Dieu ? Elle repose
‘sur le témoignage du Saint-Esprit en nos cceurs, autrement
dit elle provient du fait que lorsque nous lisons la Bible
Dieu lui-méme parle & notre cceur et & notre conscience.
Tous les autres arguments, toutes les preuves historiques
que Calvin a introduites dans les éditions postérieures de
son Institution ne peuvent engendrer quune croyance sans
efficace, a laquelle il manque le souffle de l'inspiration
divine. La vraie certitude de Dieu, la foi qui fait les héros
et les martyrs se fonde uniquement sur I'expérience per-
sonnelle de Dieu tel qu’il se révele & nous dans sa Parole.
Voila une théologie réellement et complétement expérimen-
tale. Calvin s’est d’ailleurs efforcé d’indiquer comment la



PASCAL ET L'APOLOGETIQUE CHRETIENNE a3

considération de I'esprit humain et de l'univers, conduit la
pensée a sélever s’élever jusqu'a Dieu, mais il reconnait
I'infirmité et I'insuffisance des tentatives de cet ordre et il
pense (ue le Dieu rédempteur ne se manifeste qu’en
Jésus-Christ. Tous les Réformateurs sont convaincus que
le seul chemin pour parvenir jusqua lui passe par la
détresse morale et le sentiment de la coulpe ou nous jette la
connaissance de la Lol s’imposant a la conscience. Clest
pourquoi seules les « consciences exercées » (excilate cons-
cientice) peuvent comprendre I'Evangile de 'amour.

Telle est la thése fondamentale des Réformateurs. Voila
comment, selon eux, l'on parvient &4 s’approprier la vérité
chrétienne, et voila comme elle se justifie. Tel est aussi le
point de vue auquel revient Alexandre Vinet sans d’ailleurs
qu’il conniit 'ccuvre de ses grands devanciers. Comme il
ignorait presque complétement ce qu’avaient écrit les Réfor-
malteurs, il fut heureux de découvrir Pascal en qui il crut
trouver une ame parente de la sienne et un précurseur de
sa propre pensée. Mais il lui préta ses propres idées et
Iinterpréta a travers sa propre conscience. Cette erreur que
commit Vinet, loin de le diminuer, fait précisément sa
grandeur. Quand on lit ses Etudes sur Blaise Pascal, on
sent trés distinctement qu’il lutte pour surmonter les résis-
tances que lui oppose le catholicisme de Pascal. S’il triom-
phe de ces résistances, il y faut voir la preuve de la supé-
riorité de l'esprit protestant sur l'esprit catholique dans
I'ccuvre de la défense de la foi chrétienne.

L’auteur de ces lignes connut et aima le Vinet des Dis-
cours et le Pascal des Pensées depuis I'époque ou il ful
gymnasien ; il avait pour eux une égale affection et les
croyait d’accord, sur la foi des Ktudes de Vinet sur Pascal.
Javais donc regardé d’emblée Pascal par les yeux de Vinet.
Plus tard, lorsque dans mon cours d’histoire ecclésiastique
jeus a exposer I'apologétique de Pascal, je lus et relus les
Pensées, et je ressentis un malaise a chaque fois croissant.
La méfianee que m’inspirait l'interprétation protestante de



24 PAUL WERNLE

Pascal augmenta dans la mesure ou je devins moi-méme
plus familier avec la pensée des Réformateurs. Mais j'eus
quelque peine & me rendre compte de ce qui causait cette
méfiance ; il me fallut du temps pour y voir clair. Je com-
pris le malaise que je ressentais alors quand jeus reconnu
la forte influence de la tradition catholique sur l'esprit de
Pascal. Faut-il ajouter que ces remarques ne tendent en
aucune maniere & diminuer la grandeur de Pascal. Un
homme vraiment grand peut supporter la critique ; quoi
qu'on fasse on ne pourra jamais le rapetisser. Mais, &4 mon
avis, nous ferions mieux de ne pas nous adresser & Pascal
pour qu’il nous donne la clef des vérités fondamentales de
la foi chrétienne. Nos Réformateurs les ont saisies avec plus
de pénétration et de profondeur ; ils ont vu que le chemin
qui conduit & la foi et & la rédemption passe par la détresse
morale ol nous plonge le sentiment de notre impuissance
et de notre culpabilité et s’achéve par I'expérience du par-
don divin.
Paur WERNLE.



	Pascal et l'apologétique chrétienne

