Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1921)

Heft: 38

Artikel: [Etude critique :] M. Edouard Naville et la critique du pentateuque
Autor: Humbert, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380031

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380031
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

M. EDOUARD NAVILLE
ET LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE

Dans un opuscule intitulé Moise et la Genése d’apreés les tra-
vaux de M. le professeur Edouard Naville (Paris 1920, xv et
121 p.), M. Emile Doumergue vient d’exposer au grand public
les idées de M. Naville sur l'origine de ’Ancien Testament et
plus spécialement du Pentateuque. M. Doumergue se défend
« d’approbations ou de critiques déplacées sous sa plume », il
n'est en ces matiéres « qu'un simple laique » et se refuse a « anti-
ciper sur la réponse de la science », mais il lui a paru quil y
avait la «une ceuvre bonne a faire connaitre ». Nous nous éton-
nons bien un peu que les théses de M. Naville n’appellent aucune
réserve de la part d'un théologien auquel, comme il le dit lui-
méme, son « habitude des travaux historiques donne quelque
compétence en ce qui touche aux méthodes employées en his-
toire », et sans doute M. Edouard Naville nous découvre-t-il dans
son avant-propos le véritable but de l'entreprise : « redoubler
d’eftorts dans la lutte que j'ai engagée contre la Haute-Critique ».
Nous sommes en effet en présence d'un ardent plaidoyer en
faveur de la mosaicité du Pentateuque.

La Suisse est fiére de posséder un égyptologue tel que
M. Naville et il y a honneur et profit 4 discuter avec lui. La
controverse est inévitable en matiére de science, mais elle est
aussi un hommage rendu a l'adversaire et, si je suis appelé a
faire une étude critique des théses de M. Naville relatives a
I’Ancien Testament, j'ai &4 cceur d’exprimer d’emblée mon admi-



6o PAUL HUMBERT

ration pour son vaste savoir, pour sa dialectique souple et pres-
sante, pour la hardiesse et l'ingéniosité de ses hypotheses.

Les lecteurs de cette Revue n'ont pas oublié la polémique
engagée ici-méme entre M. Gressmann et M. Edouard Naville sur
I'archéologie de I’Ancien Testament (1); elle me dispense de reve-
nir sur tous les points du débat et j'y renvoie le lecteur. Notre
plan nous est tracé par M. Doumergue lui-méme : « on peut, dit-
il (p. 98), distinguer trois éléments dans I'ceuvre de M. Naville :
1° une méthode, ou un systéeme, comme on voudra l'appeler;
2¢ des résultats généraux; 3¢ des détails». Laissant de coté
faute de place ces détails, si captivants soient-ils, je voudrais
examiner le bien-fondé de ce systeme, de cette méthode et des
résultats généraux.

Par « systeme » M. Doumergue entend la théorie linguistique
de M. Naville. On se rappelle en quoi elle consiste: le Penta-
tenaque, ceuvre de Moise, aurait, comme d’avtires livres de I’An-
cien Testament, été rédigé primitivement sur des briques d’argile,
en écriture cunéiforme et en langue accadienne (assyro-babylo-
nienne); traduits en araméen, la langue des prophétes aussi, par
Esdras, ces livres auraient été mis en hébreu (c'est a dire en
yehoudit, en patois ou dialecte populaire de Jérusalem) et en
écriture carrée aux environs de l'ére chrétienne par des rabbins
désireux de donner ainsi au canon juif un caractére qui le dis-
tinguit nettement de toute littérature profane. Le texte actuel
de ’Ancien Testament serait done la traduction en patois hiéro-
solymitain d'une littérature araméenne traduite elle-méme en partie
sur un original accadien. L'hypothese est hardie et son but évi-
dent : « comment, dit M. Naville, donner 4 la preuve littéraire,
aux arguments si nombreux tirés du style et du langage la
valeur que lui ont accordée les critiques, puisquiil ne s’agit
plus d’'un texte original, mais de documents qui ont passé par
de si grandes et si multiples transformations ? » (2)

M. Gressmann ayant déja répondu ici a cette hypothese, je
me borne a quelques arguments montrant qu'a mon avis il n'y

(1) Rev. de théol. et de phil., 1916, p. 26 suiv., p. 191 suiv., p. 209 suiv
(2) Ed. NaviLer, La découverte de la Loi sous le roi Josias, p. 3.



M. EDOUARD NAVILLE ET LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE 61

a aucune raison décisive pour abandonner la thése d’'un Ancien
Testament écrit dés le principe en hébreu.

L’hébreu en tant que langue littéraire date-t-il vraiment du
début de notre ére? n'y a-t-il avant ce moment aucun témoi-
gnage d'un Ancien Testament rédigé en hébreu ? il est significatif
tout d’abord que la tradition juive ou chrétienne n’a conservé
aucun souvenir de cette traduction si tardive de I'Ecriture en
hébreu. Bien plus il est certain que le parler populaire en Pales-
tine au dernier siécle avant et aux premiers siécles apres Jésus-
Christ n'était pas I'hébreu mais 'araméen : preuve en soient les
targoumim araméens oraux puis écrits destinés précisément a
rendre '’Ancien Testament accessible a une population qui ne
comprenait plus le texte hébraique original. L’hébreu n’était
plus alors qu'une langue savante et sacrée (leschon haggddesch)
en opposition a 'araméen parlé par le peuple (leschén hidy 6t).
Et quant a I'écriture carrée a laquelle, d’aprés M. Naville (1), la
naissance de 'hébreu littéraire, biblique, serait liée, il est inexact
qu'elie ait été inventée précisément en vue de cette soi-disant
rédaction finale de I'Ancien Testament en hébreu: l'inscription
d’Araq el Emir, en 183 av. J.G. déja (2), prouve son emploi au
début du second siécle avant notre ére, et pour I'usage profane,

Remontant le cours du temps, nous trouvons au début du
second si¢cle un nouveau document de la littérature hébraique :
I'Ecclésiastique de Sirach, composé vraisemblablement vers
200-170 av. J.G. (3), était écrit en hébreu comme nous l'a
définitivement appris la découverte au Caire de {ragments
hébraiques de cet ouvrage. Notons aussi & ce propos que dans
le prologue du petit-fils de Sirach, vers I'an 130, le terme
eBpaizti désigne donc bien I'hébreu, contrairement a 'opinion de
M. Naville qui veut que ce mot désigne l'araméen, le parler
populaire. (4)

Un siecle plus tot, sous le régne de Ptolémée II Philadelphe

{1) Rev. de théol, et phil., 1916, p. 221; Ep. NaviLLe, The Text of the OT,
(Schweich Lectures 1915) p. 77.

(2) Cp. Zeitschrift der deutschen morgenlindischen Gesellschaft, 1918,
p. 186 suiv.

(3) Apocrypha and Pseudepigrapha of the OT (Oxford 1913) vol.I, p. 2g3.

(4) Rev. de théol. et phil., 1916, p. 195



6a PAUL HUMBERT

(285-247 av. J. C.), parut en Egypte la traduction des Septante
dont l'existence, indépendamment de la Lettre d’Aristéas, nous
est attestée, pour la Genése du moins, dés avant le début du
second siécle avant notre ére par l'écrivain helléniste Démé-
trius, et, pour des Hagiographes aussi récents que les Chroni-
ques dés le milien du méme siécle (1). Or cette traduction
présuppose manifestement un original hébreu et non araméen.
Feuilletant les premiéres pages de la Concordance to the Septua-
gint de Redpath and Hatch, j'’y trouve les transcriptions sui-
vantes qui ne peuvent s’expliquer que par un prototype hébrai-
que : af3zprrveiv (Juges viin, 7) qui correspond & I'hébreu D’J]‘)‘]:,‘;
et non a I'araméen NW:WP'}: (Targoum) ; f3<00yptv (1 Chron. 1v,
22) qui correspond a Dﬁ?‘{j ; puis ayovy (11 Chron. xxv, 18)
¢'est-a-dire I’hébreu tﬁﬂ;‘_‘[; enfin aquagdl (1 Sam. v, 4) cest-a-
dire TDBDC{ Dans tous ces cas l'original est hébreu puisque,
dans la transcription, l'article vient en téte comme en hébreu
et non en queue du mot comme en araméen. Dans 11 Rois
xxi11, 5 la transcription 76 (zder reproduit P72 du texte masso-
rétique ; si le modéle des Septante avait été araméen, ils auraient
transerit par NP'ID (cp. Targoum de 11 Rois xr11, 6 suiv. ou
I'araméen NP"D correspond a P'T: du paralléle hébreu).

En présence de ces faits, comment maintenir avec M. Naville (2)
que « 'hébreu est le langage populaire de Jérusalem, devenant
langue écrite aux environs de l'ére chrétienne par la formation
de I'hébreu carré, une modification de l'araméen imaginée
expressément pour ce but » ?

« Je m’appuie, déclare M. Naville, avant tout sur ce fait dont
j'attends la réfutation, prét & m’y soumettre si elle m’est pré-
sentée : on ne connait pas d’hébreu écrit autrement qu’en
hébreu carré. Qu'on me montre un document hébreu écrit en
araméen ou méme en ce quon appelle vieil hébreu». Or ce
document existe, c’est le Pentateuque samaritain.

On sait qu'au moment de leur schisme les Samaritains empor-
térent avec eux I'Heriture Sainte du judaisme, le Pentateuque.
Les papyrus d'Eléphantine nous ont permis de préciser la date

(1) Swere, Introduction to the O. T. in Greek, p. 17, 18, 24, 25.
(2) Rev. de théol. et de phil., 1916, p. 228.



M. EDOUARD NAVILLE ET LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE 63

de ce schisme : c’était, contrairement a ce que dit Joséphe
(Ant. x1, 7, 2 et 8, 2) qui le fixe a I'époque d’Alexandre, a la
fin du ve siécle av. J. C. (cp. Néh. xin, 4 suiv., 28 suiv., et la
mention des fils du gouverneur de Samarie Sanballat dans un
papyrus d'Eléphantine de la 17e année de Darius II [424-405 |
c’est-a-dire de 408-407 av. J. C.; éd. UneNaD p.; J).

Le Pentateuque samaritain, on ne peut assez insister sur ce
fait, atteste donc pour la fin du cinquiéme siecle 'existence d’une
Ecriture Sainte en langue hébraique. Il prouve que I'hébreu
n’était pas seulement un parler populaire mais une langue litté-
raire, que ce n’'était pas seulement le dialecte de Jérusalem, et
que I'hypothése d'un Ancien Testament araméen est donc super-
flue. Et si les Samaritains n'ont traduit que plus tard le Penta-
teuque en dialecte local samaritain, c’est donc qu'au début du
schisme |’hébreu n’était pas encore lettre morte pour eux.
M. Naville nous dit, il est vrai, que ce document n'est pas de
I'hébreu (loc. cit., p. 221), mais la citation de Brockelmann (1)
qu'il invoque & 'appui de son dire se rapporte en réalité, non
au Pentateuque samaritain lui-méme, mais 4 ce qu'on nomme le
Targoum samaritain du Pentateuque, c'est-a-dire a une ver-
sion (2) du Pentateuque samaritain en dialecte araméo-samari-
tain ! Le Pentateuque samaritain lui-méme est bel et bien en
langue hébraique (3) et pas seulement en écriture cananéenne (4),
et ce témoignage est accablant pour I'hypothése de M. Naville,
puisqu’il fait remonter au cinquiéme siécle en tout cas lexis-
tence du Pentateuque en langue hébraique. Or, si a cette date
I’hébreu servait de langue littéraire et sacrée, cela ne prouve-t-il
pas que depuis longtemps sans doute il remplissait déja cet
office ? aussi bien n’est-ce pas en un jour qu’il avait pu obtenir
pareille situation.

De ce qui précéde résulte donc que l'emploi de 1'hébreu

(1) BROCKELMANN, Grundriss der vergleich. Gramm. der semitischen
Sprachen, t. 1, p. 17.

(2) Cp. pour cette version N®LDpEKE, Die semitischen Sprachen (2¢ éd.)
p- 39.

(3) Cp. vo~N GALL, Der hebriische Pentateuch der Samaritaner (Giessen
1914-1918).

(4) Rev. de théol. et phil., 1916, p. ar2.



64 PAUL HUMBERT

comme idiome littéraire n’est point 1ié & l'invention de 'écriture
carrée et remonte pour le moins au cinquiéme siécle avant notre
ére et probablement bien plus haut,

Cela nous empéchera d'exagérer limportance des papyrus
juifs d’Eléphantine. Si ces textes du cinquiéme siécle sont rédi-
gés en araméen, cela n'exclut donc pas qu’a cette méme époque
I'hébreu fat encore employé et parlé dans certaines régions ou
certains cercles de Palestine. La présence dans le temple de Séti
4 Abydos de graffiti phéniciens a coté de graffiti arameéens,
du ve au e siécles av. J. C. (1), est d’ailleurs 14 pour démon-
trer, s'il en était besoin, que I'araméen n’avait pas, en ce temps,
supplanté absolument les autres idiomes sémitiques de Canaan,

De plus, si, d'aprés Néh. xun, 24 et & teneur des papyrus
d'Eléphantine, 1'hébreu perdait déja alors du terrain comme
langue populaire de Canaan, comment expliquer l'apparition
dans les siécles suivants d’ouvrages littéraires en hébreu comme
Sirach (pour ne pas méme parler d’écrits du Canon palestinien) ?
On est obligé d’admettre que cette langue, en train de mourir
comme idiome parlé, était en méme temps une langue savante
mais s'inspirant de modéles antiques, plus antiques que la déca-
dence de I'hébreu sous Néhémie. Il faut dés lors postuler l'exis-
tence d'une littérature préexilique en hébreu, et la littérature
de I'’Ancien Testament répond a ce postulat.

Mais M. Naville prétend également que jusqu'a 'époque de
Salomon en tout cas, et probablement méme plus tard, il n'y
eut, en Palestine, de littérature possible qu'en écriture cunéi-
forme et qu’en langue accadienne. Donc le Pentateuque, mosaique
d’aprés M. Naville, devrait avoir été rédigé a l'origine en acca-
dien cunéiforme : « au temps d’Abraham, au temps de Moise et
plus tard, les Sémites de 1'Asie occidentale n’avaient d’autre
langue écrite que celle que nous appelons babylonien cunéi-
forme... Par conséquent Moise n'a pu écrire que des tablettes
en babylonien cunéiforme ». (2)

M. Naville s’efforce alors de démontrer que les documents
épigraphiques hébraiques du 1xe, du vinre et du vie siécles ne
prouvent en aucune fagon 'emploi pour ces siécles-la de 'hébreu

(1) Lipzearski, Ephemeris fur semitische Epigraphik, t. 111, p. 93 suiv.
(2) Rev. de théol. et phil., 1916, p. 200, 205.



M. EDOUARD NAVILLE ET LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE 65

comme langue littéraire et de 1'alphabet cananéen comme alpha-
bet de la littérature de Canaan. « L’écriture cananéenne vient
de Phénicie », remarque trés justement M. Naville (1), mais il
croit pouvoir en conclure que les inscriptions hébraiques en ces
caracteres sont en langue phénicienne. Une analogie monire
immédiatement ce que cette conclusion a de peu contraignant :
la plus ancienne inscription abyssine, celle du roi Ezina a
Axoum, est encore en caractéres sabéens ; en faut-il inférer
qu'elle est aussi en langue sabéenne ? non, car elle présente
déja les particularités typiques de la langue éthiopienne. (2)
Les ostraca de Samarie, la stéle de Mésa (vers 850), le calen-
drier agricole de Guézer (du 1xe siécle) (3), I'inscription de Siloé
(vers 7oo) seraient « sans valeur démonstrative sur la langue et
I'écriture des Livres Saints de Jérusalem » car, ou bien ces
textes auraient des Phéniciens pour auteurs, par exemple l'ins-
cription de Siloé, ou bien ils trahiraient des influences étran-
géres et ne prouveraient donc rien pour la littérature des
Israélites. M. Gressmann s’est déja inscrit en faux contre cette
conception (4), montrant qu'aucune raison sérieuse n’indique que
ces textes aient eu pour auteurs des Phéniciens. J'ajouterai a
son argumentation que linscription de Siloé ne saurait étre
regardée comme un simple graffito de manceuvres phéniciens :
un épigraphiste comme M. Lidzbarski estime qu’au contraire
elle doit le jour & un scribe fort expert en son art (5); les
graffiti des ouvriers italiens au tunnel du Simplon, auxquels
M. Naville assimile I'inscription de Siloé, ne rappellent que de
loin cette derniere... ! Et quant a la langue de l'inscription, elle
n’est pas du phénicien, comme le suppose M. Naville (6), puis-
qu'on y trouve (ligne 17) ce waw consécutif caractéristique de
I'hébreu mais qui fait défaut en phénicien (7). L’'inscription de

(1) Ibid., p. 209.

(2) Zeitschrift der deutschen morgenlandischen Gesellschaft, 1894, t. xLvi,
Pp- 368, 369.

(3) Cp. LipzBarsk1, Ephemeris, t. m1, p. 38.

(4) Rev. de théol. et phil., 1916, p. 234 suiv.

(8) Ephemeris, t, 11, p. 37.

(6) Rev. de théol. et phil., 1916, p. am.

(7) BrockELMANN, Grundriss, t. 1, p. 12 ; NOLDEKE, Sem. Sprachen, 2¢ éd.,
Pp. 3o.



66 PAUL HUMBERT

Siloé reste donc un irrécusable témoin de I'emploi, au huitiéme
siecle, de 'hébreu comme langue littéraire, et le calendrier agri-
cole de Guézer prouve d’autre part que méme un simple paysan
pouvait a l'occasion rédiger quelques lignes en hébreu et en
caractéres cananéens (1). Telle était la diffusion, non seulement
de la langue hébraique, mais méme de l'écriture cananéenne.
Cette diffusion est d’ailleurs confirmée par les estampilles en
hébreu et en lettres cananéennes trouvées en diverses localités
sur des jarres d'époque royale (2) et dont 'importance officielle
garantit le caractéere hébraique. L'une d’elles, de I'époque
judéenne royale, vient encore d’étre exhumée a Jérusalem au
cours de la campagne de fouilles de M. R. Weill (3). Sans invo-
quer d’autres témoignages, nous pouvons donc conclure que
I'hébreu et I'alphabet cananéen étaient, & 1'époque des Rois,
langue et écriture officielles.

Cet alphabet cananéen ne procédait naturellement pas d'une
génération spontanée : si ses plus anciens témoins, inscriptions.
de Mésa et de Kalamou, sont du 1xe siécle, il y a lieu de sup-
poser que son invention et son emploi sont plus anciens encore ;
si, au 1x¢ siecle, l'aire de diffusion de l'écriture alphabétique
s'étendait déja jusqu'en Moab, cela aussi prouve que son emploi
est bien antérieur. On a du reste des raisons de penser que
T'alphabet des inscriptions du Sud de I’Arabie (les plus anciennes.
sont du vine s. av. J.-G.) qui se rattache & celui de Canaan, ne
dérive pas en réalité de I'alphabet de Mésa, mais que tous deux
procédent d’'un type d’écriture beaucoup plus antique (4). Une
écriture alphabétique devrait donc étre postulée en Canaan plu-
sieurs siécles avant l'inseription de Mésa et, par conséquent,
I'écriture cunéiforme n’aurait pas été seule en usage dans ces
régions a4 I'époque de Salomon et méme auparavant.

M. Naville fait grand état de la correspondance de Tell el
Amarna. Nul ne songe a en contester I'importance, mais, s’il est
avéré qu'au quatorziéme siécle, sous Amenhotep I1I et IV, les.

(1) Lipzarski, Ephemeris, t. 111, p. 42.

(2) Vincenr, Canaan, p. 358 suiv. ; GREssMaNN, Rev, de théol. et phil.,.
1916, p. 235.

(3) Cp. Revue des études juives, 1920, t. Lxx, p. 160, 161.
(4) Pragrorius, dans ZDMG, 1909, p. 191.



M. EDOUARD NAVILLE ET LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE 67

lettres d’Amarna attestent 'emploi de l'accadien cunéiforme par
des scribes de Canaan, il est illicite de tirer de ce fait des
conclusions trop générales et précipitées. M. Edouard Konig I'a
dit excellemment (1) : tout ce que cela prouve, c’est que pour
les scribes de Canaan et la chancellerie égyptienne le babylonien
cunéiforme était un moyen de correspondre par écrit. Ce n’est
pas a M. Naville qu’il est besoin de rappeler que le voyage de
Oun-Amon en Phénicie (vers 1100) raconte que Zakar-Baal,
pi-ince de Byblos, recut d’Egypte cinq cents rouleaux de papyrus
fin (2) ; d’autres modes d’écriture que le cunéiforme étaient done
employés en Palestine et M. Gressmann a rappelé avec infini-
ment de raison la présence d’'une phrase en langue de Canaan
dans le Papyrus Anastasi I(3): on parlait donc en Canaan le
cananéen, ou pouvait I’écrire en une autre écriture que le cunéi-
forme, et le flot de vieux mots cananéens — et pas seulement
de noms propres — signalés en égyptien par M. Burchardt (4)
au Nouvel-Empire et surtout sous la xixe et la xx¢ dynasties,
confirme la vitalité et la puissance d’attraction des dialectes
cananéens bien avant 'an 1000.

Bien plus, comme on I'a souvent répété, les gloses cananéen-
nes de la correspondance d’Amarna elle-méme montrent les
scribes de Canaan parfois peu experts en accadien et obligés de
recourir a la langue du pays pour mieux se faire comprendre.
Enfin certains indices, dans les textes d’Amarna eux-mémes,
trahissent des scribes peu familiers avec l'écriture syllabique,
habitués a I'alphabétique, et évitant d’instinct les idéogrammes
et les syllabes composées (5).

Si donc des dialectes cananéens étaient parlés en Palestine
trois ou quatre si¢cles avant le premier millénaire et si l'inven-
tion de l'écriture alphabétique doit remonter a une date avoisi-
nante, comment contester la possibilité d’une littérature hébraique

(1) Expositor, 1914, p. 99.
(2) Masreero, Contes populaires de UEgypte ancienne (4° éd.), p. 226.

(3) Sous 8éti II (1209-1203) d’aprés GArDpINER, Egypt. Hieratic Texts,
Ser. 1, Part. 1, p. 1 et cp. p. 68 du texte hiéroglyphique pour la phrase

(4) BurcaArDT, Die althanaandischen Fremdworte und Eigennamen im
Aegyptischen (1909).

(5) BurneY, The Book of Judges (1918), p. 257.



68 PAUL HUMBERT

des cette époque reculée ? d’autant plus que les fouilles archéo-
logiques nous apprennent qu'en Cappadoce les Hittites, qui écri-
vaient parfois en accadien cunéiforme, se servaient également
de T'écriture cunéiforme pour leur propre langue hittite.

D'une découverte archéologique trop exclusivement exploitée
il faut donc en appeler 4 I'ensemble des faits archéologiques et
linguistiques. Ce n’est pas ici le lieu de reprendre d’autres argu-
ments de détail invoqués par M. Naville. Constatons seulement
que rien n’a prouvé jusqu’ici l'usage exclusif de I'accadien cunéi-
forme en Palestine du xi1ve au xe siécle avant notre ére ; les faits
ouvrent la porte a d’autres possibilités et le Pentateuque —
qu’il ait d’ailleurs vu le jour a I'’époque de Moise ou plus tard
— peut fort bien avoir été rédigé d’emblée en hébreu.

N'est-il donc pas significatif qu'aucun texte sacré en accadien
cunéiforme oun en araméen n’ait été encore découvert par les
archéologues tandis qu’'au contraire la Bible hébraique est la,
accompagnée d'un imposant cortége de témoins : séculaires ves-
tiges de la langue cananéenne, preuves réitérées de l'emploi
d’autres écritures que le cunéiforme, multiples documents épi-
graphiques, texte samaritain, traduction des Septante, littérature
extra-canonique en hébreu, targoumim en langue populaire ara-
méenne dés le début de 'ére chrétienne ! N'en est-ce pas assez
pour démontrer par les faits l'extréme fragilité de I'’hypothése
linguistique de M. Naville ? La substructure philologique de
I'édifice de M. Naville ne peut nous paraitre solide. L’original
hébraique du Pentateuque demeure fortement attesté, original
sur lequel la critique philologique, littéraire, historique peut
et doit s’exercer.

La critique philologique ? M. Naville se montre trés sévere
pour ces « finesses de la philologie », ces « régles strictes des
philologues », ces « raisonnements universitaires ou académiques »
avec leur « caractére scolastique ». M. Naville cherche en effet
a faire craquer les cadres de la philologie en niant l'existence
de langues et de dialectes uns. L'unité linguistique serait arti-
ficielle, conventionnelle, il n’y aurait que la variété infinie de
ceux qui parlent, et par exemple il n'existe pas une langue



M. EDOUARD NAVILLE ET LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE 69

bantou, une langue cananéenne, mais seulement des dialectes
bantou et cananéens. L’hébreu en tant que langue une serait
done inconnu aux 4ges anciens.

On peut répondre a ceci que s’il existe quelque part des dia-
lectes divers, cela ne contredit pas pour autant lexistence au-
dessus d’eux d'une langue littéraire dans laquelle ils irouvent
leur unité. Si par exemple un texte de la xixe dynastie (1)
déclare que, sous le Nouvel-Empire, les gens du Delta ne com-
prenaient pas ceux d’Eléphantine, il n’en existait pas moins alors
une langue égyptienne. Par analogie, sil y eut jadis des dia-
lectes cananéens, la langue hébréo-phénicienne a fort bien pu
vivre a coté et au-dessus d’eux.

En outre, s’il y a des faits phonétiques, morphologiques et
sémantiques, il y a aussi des lois sous lesquelles se rangent ces
faits et auxquelles ils sont soumis. Par conséquent l'arbitraire
ne réegne pas en maitre dans ce domaine. Si je consulte par
exemple la « Grammaire comparée des langues bantou » de
M. Meinhof, j'y constate que chaque dialecte a des traits parti-
culiers et, si je ne fais erreur, ce sont entre autres des criteres
linguistiques qui ont permis de dégager plusieurs couches dans
I'Avesta.

L’'examen du probléme de la critique philologique du Penta-
teuque excéderait les limites de cette étude critique et lasserait
des lecteurs non sémitisants. Je rappellerai deux faits seule-
ment. Lorsqu’en 1881 Giesebrecht chercha a démontrer par la
philologie la fausseté de la thése de Graf, les résultats auxquels
il aboutit furent si clairs et éloquents qu’ils le convertirent
malgré lui & Popinion qu’il prétendait combatire. On sait qu’au-
cune catégorie de mots n’est aussi conservatrice et caractéristi-
que que les pronoms personnels : eh bien! n’'est-il pas sympto-
matique que, comme Giesebrecht I'a constaté, le pronom archaique
de la premiére personne du singulier dndki, extrémement fré-
quent dans les plus anciens textes de la littérature hébraique,
ne se rencontre qu'une unique fois dans le document Sacerdotal
(Gen. xxi1, 4) ou, partout ailleurs, il est remplacé par la forme
plus jeune ani, trés rare dans les vieux textes mais qui pré-

(1) Papyrus Anastasi I. 28, 6, cp. p. 80 du texte hiéroglyphique dans
Iédition de GARDINER.



70 PAUL HUMBERT

domine toujours davantage a4 mesure qu'on descend aprés
I'exil (1) ! Ceci serait-il en hébreu une « finesse de la philo-
logie », tandis qu’en égyptien les grammairiens consignent soi-
gneusement des phénoménes analogues, par exemple la présence
dans les Textes des Pyramides de formes pronominales bannies
des remaniements postérieurs de ces textes (2).

Le second fait est la langue du Deutéronome ; comme l'a
montré un savant aussi prudent et minutieux que Driver (3), le
style de ce document a un cachet individuel trés prononcé. Si,
pour le vocabulaire, il renferme peu de formes exceptionnelles,
il présente par contre une foule de termes, de phrases, de locu-
tions qui lui sont propres, qu’il emploie constamment et qui lui
donnent un coloris tout & fait original. Le lecteur du Commen-
taire de Driver se convaincra aisément du poids de ces faits et
se persuadera que ce ne sont pas la des observations super-
ficielles ou des simplifications conventionnelles.

Il n’y a pas lieu de persuader l'opinion que la critique philo-
logique du Pentateuque n’est quun bluff. Il y a la des failts,
que seuls des orientalistes peuvent naturellement apprécier, de
méme que seuls des égyptologues sont en mesure de retracer
I'évolution de la langue égyptienne.

M. Naville accuse les critiques du Pentateuque de « ne juger
les faits qu’a un point de vue tout personnel et moderne, sui-
vant leur concordance avec ce que la critique juge possible ou
vraisemblable », de « refaire le Pentateuque suivant un systeme
auquel il faut qu’il s’adapte » (4), d’avancer des arguments qui
a reposent presque uniquement sur la preuve interne, litté-
raire » (5). M. Camille Jullian renchérit par de sonores paro-

(1) Cp. Zeitschrift fir die alttestamentliche Wissenschaft, 1881, p. 256-258 ;
et, pour le caractére de ces deux pronoms, BROGKELMANN, Grundriss, t. 1,
P- 298.

(2) Erman, Aegyplische Grammatik, 3® éd. § 149.

(3) Deuteronomy, p.LXXVII-XCV.

(4) Rev. de théol. et phil., 1920, p. 211.

(5) Découverte de la loi, p. a.



M. EDOUARD NAVILLE ET LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE I

les (1). « Il est temps d’en finir avec ce travail de dépecage, ces
jeux de massacre et de construction qui substituérent a l'intelli-
gence des belles-lettres les édicules artificiels de modernes
philologues. Le temps des chorizontes est fini... ! » M. le séna-
teur Victor Bérard appuie : « On a jugé d’apreés la conscience et la
logique des choses qui ne s’étaient faites ni suivant la logique
absolue, ni suivant les habitudes de la conscience moderne » (2).

C'est, parait-il, une différence essentielle de méthode qui
sépare M. Naville et ses contradicteurs: méthode archéologique
contre méthode littéraire et philologique. Il veut « replacer le
livre au milien des circonstances pour lesquelles il était com-
uposé et du peuple auquel il s’adressait » (3), « replacer les textes
dans le temps ou vivait 'auteur, dans le milieu qui l'entourait,
avec ses moeurs et ses habitudes » (4). « Il faut examiner en
premier lieu quel en (de la Genése) est le but, a qui l'auteur
s’adresse, quel est I'esprit qui 'anime, quelles sont les moeurs et
les habitudes de son temps et l'ambiance dans laquelle il se
meut » (5).

Il n’'y a évidemment rien a objecter 4 I'emploi des données
archéologiques en matiére de critique biblique et M. Naville
n'est pas le premier & y recourir, car voila longtemps déja
qu’on tire profit des documents assyro-babyloniens. Mais au nom
de quel principe répudier, a4 co6té de cela, les enquétes de la
critique historique, littéraire et philologique ? on touche ici du
doigt ce qu'il y a d’exclusif dans la méthode de M. Naville et
I'gn a vu précisément ce qu’il y a aussi d’excessif dans cette
méthode ou les généralisations jouent un role capital et interdi-
sent de tenir compte des données archéologiques divergentes.
Au reste la philologie joue chez M. Naville lui-méme un role
plus grand qu'on ne croirait d’'aprés ces déclarations, puisque
aussi bien une hypothése linguistique téméraire est a la base de
ses recherches.

Exposons donc bri¢vement cette nouvelle « méthode » de

(1) DouMERGUE, p. XmI.

(2) Ibid., p. xv.

(3) Revue de I'histoire des religions, 1917, p. 164.
(4) Rev. de théol. et phil.,, 1920, p. 214.

(5) Ibid.. p. 176.



72 PAUL HUMBERT

M. Naville et ses « résultats généraux ». Celui qui est au courant
de T'histoire de la critique biblique constatera d’ailleurs qu’a
maints égards M. Naville a simplement rajeuni une argumentation
ancienne.

Moise est l'auteur de la Genése et il faut la replacer au
milieu des usages et des idées de son temps. Sémite, il ne pou-
vait écrire alors qu'en accadien sur des briques d’argile. Or on
n’écrivait pas alors pour écrire, Moise avait un but: fonder une
religion et tracer les grandes lignes du culte de Yahvé puisque
c’est avant tout le cérémonial qui constituait la religion. Il lui
fallait donc avant tout des livres religieux qui sont la base des
religions orientales et il se servit pour cela de trois sortes de
documents : d’abord six tablettes rapportées de Charan par
Abraham, c’est-a-dire les livres religieux d'une secte (1) dont ils
nous disent les croyances sur la création et les origines de
I'’humanité (Gen. 1-x1). Moise les réerivit, sans unifier de tous
points les discordances et les répétitions entre ces tablettes
d’auteurs peut-étre divers. C'est la premiére assise de ce livre
qui, aprés la mort de Moise, devra étre la charte d’alliance
d’Israél avec Yahvé et rappeler que l'existence d’Israél et sa
nature reposent sur cette alliance avec les patriarches dont il
descend. Yahvé n'était pas un Dieu inconnu avant Moise :
Elohim est en effet le dieu du monde ; puis, dés que 'homme
parait et avec lui un élément moral, on nous apprend le double
nom de Dieu : Yahvé-Elohim ; ensuite, apres le déluge, le dieu
qui fait choix d’Abraham, qui conclut alliance avec lui et avec
ses descendants, c’est Yahvé. Ainsi le plan du livre se déve-
loppe toujours plus clairement : montrer qu’lsraél est le peuple
mis a part, élu déja dans la personne de son ancétre par le
maitre du monde et des hommes, par celui qui adressa vocation
a lancétre Abraham. Les deux noms divins, loin d’étre un
indice d’hétérogénéité, sont donc au contraire une preuve d'unité
de plan; «le nom de Yahvé est le véritable lien qui assure
I'unité du livre, c’est le fil d’or qui le traverse tout entier, sou-
vent dissimulé, mais reparaissant dans les moments ou il est
nécessaire » (2). Moise mit aussi &4 contribution une seconde

(1) Revue de I'histoire des religions, 1918, p. 29.
(a) Revue de I'histoire des religions, 1917, p. 167.



M. EDOUARD NAVILLE ET LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE 73

catégorie de documents sur briques d’argile : des généalogies,
des archives de famille comme en ont les nomades (1) ; par la
Moise montrait 4 ses contemporains leur origine exacte et leurs
titres a I'élection divine. Sa troisiéme source, enfin, fut la bio-
graphie de Joseph, dont I'unité d’auteur est évidente, Joseph
ayant probablement fait rédiger ses Mémoires par un scribe
afin de rappeler les circonstances qui avaient entrainé les Israé-
lites en Egypte. Avec la mort de Joseph les documents généalo-
giques cessent, Israél n’est plus une famille, c’est une nation et
Moise doit étre désormais un législateur.

Moise vient, dans la Genése, de produire a ses compatriotes
ces titres de noblesse révélateurs de leur caractére et de la
mission qui les attend en Canaan. Il lui faut désormais, et ce
scra désormais le but des quatre derniers livres du Pentateu-
que, fonder la religion d’Israél et poser les bases du culte de
Yahvé. M. Naville a exposé sa conception de la Loi de Moise
dansl'avant-dernier fascicule de cette Revue(2), ce qui me permet
d'étre concis. Le code devra, a c6té de prescriptions morales
comme le Décalogue, renfermer des lois rituelles, cérémonielles,
car la religion de cette époque devait étre visible. Ces lois
données a une tribu encore nomade furent promulguées « en
cours de voyage et quelquefois les circonstances du moment les
ont fait naitre ou en ont provoqué la répétition ». C'est pour-
quoi il n'y faut chercher aucun plan systématique. Ces lois,
orales au début, durent étre conservées a la postérité et forme-
rent peu a4 peu une collection de tablettes cunéiformes, seule
écriture possible 4 ce moment-la. Elles doivent, comme la
Geneése, étre jugées d’aprés les conditions du temps et du
milieu ; leurs répétitions notamment reflétent le langage parlé ;
le fond est le méme, ce qui différe ce sont seulement les déve-
loppements, les additions qui justifient le commandement ou en
facilitent le souvenir (3). Toutes ces lois s’inspirent des circons-
tances du temps ou visent l'avenir, I'’heure ou Israél se trouvera
en Canaan, dans un autre milieu de culture ; elles ne sauraient
donc étre toutes identiques de tous points. Ces lois s’accompa-

(1) Ibid,, p. 163.
(2) Rev. de théol. et de phil., 1920, p. 176 suiv.
(3) Ibid., p. 189.



724 PAUL HUMBERT

gnent de notices sans ordre strictement chronologique et de
fragments du journal de voyage de quarante ans a travers le
désert arabique. La Loi est donc bien de Moise, rien n'y trahit
une origine tardive ou méme post-exilique ; le temps, les cir-
constances, le but en expliquent toutes les particularités; seuls
Iarrangement des tablettes et la division en quatre livres sont
d’Esdras.

Voila en gros la méthode et les résultats généraux de
M. Naville. L’effort est double : tout expliquer en fonction du
temps et du milieu mosaiques et prouver que les solutions de
la critique du Pentateuque sont infirmées par cette méthode
« surtout historique et archéologique ».

M. Naville s’attache en effet & démontrer que la théorie des
sources du Pentateuque telle que I'a formulée 1'école de Reuss
et de Wellhausen souléve une série d’invraisemblances histori-
ques.

A priori les critéres philologiques seraient sans valeur puis-
que le Pentateuque hébraique n’est, en I'hypothése, que la tra-
duction d’une traduction. En second lieu les répétitions et les
divergences qui étonnent si fort dans la Genése viendraieni de
ce que, chaque tablette formant un tout, celle-ci doit commencer
par résumer, plus ou moins exactement et selon les besoins du
moment, le contenu des tablettes précédentes. « Vienne ensuite
un compilateur, il pourra — c’est M. Doumergue qui parle (1)
— vy avoir entre les récits des hiatus, des répétitions, des diffé-
rences, des espéces de contradictions ». On pense s’étre ainsi
trés simplement débarrassé de ces répétitions, de ces hiatus et
de ces contradictions que la critique de la Geneése croit devoir
expliquer en fonction de la théorie des sources; et quant au
méme phénoméne dans la Loi, il a pour cause la nécessité
d’'inculquer des vérités fondamentales sur lesquelles on ne peut
assez revenir, les flottements d'un enseignement oral a l'ori-
gine, le caractére particulier et occasionnel des épisodes qui
provoquérent telle ou telle législation, les dispositions du moment
chez le législateur lui-méme, l'obligation d’adapter par avance
la législation aux conditions de vie de Canaan. M. Naville
s’appuie également sur la soi-disant constatation que les différen-

(1) DoUMERGUR, Dp. 74.



M. EDOUARP NAVILLE ET LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE 75

ces de style (et celles de fond ?) et de vocabulaire dans la Loi
s’expliqueraient par la nature méme des lois, par leur but et
par le caractére de ceux a qui elles étaient destinées (1). Quant
a I'emploi des deux noms de Dieu, on a va comment M. Naville
prétend le légitimer au début de la Genése par le plan méme de
I'auteur ; puis, dés qu'a partir d’Enoch on commenca a invo-
quer le nom de Yahvé, Moise « emploiera a son gré l'un ou
l'autre des deux noms de Dieu, ou les réunira en un seul, a
moins qu’il y ait une raison pour qu’il cite I'un plutét que
I'autre » (2), c’est-a-dire qu'il s’agisse par exemple du Créateur
du monde ou du Créateur des hommes.

Que serait-ce d’ailleurs que ces « sources » du Pentateuque ?
une espéce de documents dont on n’a jamais constaté l'exis-
tence a4 une époque qui ne connaissait que la tablette cunéi-
forme. Et leurs auteurs, ces « écrivains de cabinet, pour ne pas
dire ces professeurs d’histoire ancienne que les critiques ont
créés a leur propre image » (3), sont une catégorie d’écrivains
inconnue dans I’Ancien Orient. Nul ne peut apercevoir d’ou ce
Yahviste et cet Elohiste du 1xe, du vime siécles tiraient leurs
renseignements, ni dans quel but ils écrivaient, car ce sont
gens qui, « un peu comme les littérateurs et les savants de
cabinet de nos jours », écrivent pour écrire, sans avoir un
public en vue. Ni eux, ni les rédacteurs finaux ne se nomment,
ete., etc.

Cette méthode et ces critiques de M. Naville sont-elles rece-
vables et faut-il abandonner pour autant I'explication de Reuss,
de Graf, de Wellhausen, qui voit dans le Pentateuque quatre
sources (J, E, D, P) combinées par des rédacteurs.

Tout d’abord constatons que la méthode de M. Naville repose
sur une aveuglante pétition de principe : elle part de la pré-
supposition que le Pentateuque a été écrit par Moise, or c’est
cela méme qui est en question ! elle fixe sa rédaction a I'époque
mosaique, empruntant ainsi un critére fondamental au docu-

ment méme qui est en cause! A cet égard l'argumentation de

(1) Rev. de théol. et phil., 1920, p. 192-197.
(2) Revue de l'histoire des religions, 1917, p. 182,
(3) Revue de lhistoire des religions, 1918, p. 35.



76 PAUL HUMBERT

M. Edouard Naville tourne dans un cercle vicieux et I'on ren-
contre trop souvent dans ses développements l'affirmation que
telle chose doit s'étre passée et doil s’étre produite de telle ou
telle facon. A titre d’exemple, signalons ce verdict: « Moise
avail a fonder une religion, a écrire les livres religieux qui en
sont la base » (1). Cette affirmation repose sur elle-méme et
renferme en outre une identification erronée entre la fondation
d’une religion et la rédaction de livres sacrés. Ni Jésus ni le
Bouddha n’ont écrit et il y a des religions orientales sans livres
sacrés, par exemple les religions baalistes et la religion assyro-
babylonienne qui n’a pas un canon sacré. Soit dit en passant,
ces nomades ayant des livres sacrés sont inconnus dans le
monde bédouin de jadis, dans l’Arabie préislamique par
exemple.

Or cette méme pétition de principe est & la base de I'hypo-
thése linguistique de M. Naville : pour établir que le Penta-
teuque fut rédigé en accadien, il faut d’abord affirmer sa mosai-
cité, c’est-a-dire sa haute antiquité ; et, d’antre part, pour sou-
tenir sa mosaicité il est indispensable de ruiner les preuves
tirées du texte hébraique, autrement dit de postuler un original
accadien ! En saine méthode historique un point d’appui solide
pour la critique ne peut éire cherché dans le Pentateuque
puisqu’il est lui-méme en question. La méthode suivie par le
champion de la tradition présente donc un grave vice logique.

M. Naville nous dira, il est vrai, qu’il a surabondamment
démontré que lois et récits du Pentateuque se comprennent
parfaitement en fonction du temps et du milieu mosaiques.
Mais ne nous laissons pas abuser par les apparences: par un
effort désespéré M. Naville a essayé de mettre les détails dua
Pentateuque en harmonie avec I'époque mosaique, mais il traite
comme quantité négligeable les trés graves raisons internes et
externes qui, pour la critique littéraire et historique du Penta-
teuque, mettent cette mosaicité en péril.

L'opinion traditionnelle, insistons sur ce point, doit étre sou-
mise a une critique littéraire et historique impartiale. Il y a
notamment des témoins externes que la méthode historique
commande d’interroger et auxquels M. Naville se garde de

(1) Revue de l'histoire des religions, 1918, p. ro0.



M. EDOUARD NAVILLE ET LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE 77

faire appel. Or ce sont ces témoins que la critique biblique
du xixe siécle a fait comparaitre et dont le verdict a été acca-
blant pour la mosaicité du Pentateuque. Tout esprit non prévenu
acquiescera a ces régles élémentaires de la méthode historique
et il est facheux que M. Naville s’y soustraie.

Nous ne pouvons pas refaire ici la critique du Pentateuque,
mais nous en rappelierons quelques données maitresses.

Au point de vue littéraire, ce qui frappe d'abord dans le
Pentateuque, ce sont les récits paralléles mais plus ou moins
divergents. M. Naville veut en rendre compte en partie par
I'obligation de résumer au début de chaque tablette les princi-
paux épisodes qui préc¢dent. Mais I'archéologie ne confirme pas
cette solution car, par exemple, ni I'épopée de Gilgamesch, ni
les mythes babyloniens de la création ne présentent semblables
répétitions. En outre, si méme ces répétitions se légitimaient
dans la Genése ou, d’aprés M. Naville, Moise eut des sources,
elles sont encore plus frappantes dans les chapitres censés
contemporains du grand homme (p. ex. Nbres xxvi, 12-14 et
Deut. xxxi1, 48-52), Et que dire des récits paralléles combinés,
étroitement enchevétrés I'un dans I'autre comme dans I'histoire
du déluge (Gen. vi-ix) ou, méme a l'époque de Moise, dans
I'histoire des plaies d’Egypte (Ex. vii-x1) ou dans celle du
passage de la Mer Rouge (Ex. xiv). On n’a qu'a consulter la
narration babylonienne du déluge (Gilgamesch, tabl. x1) et l'on
n'y trouvera auncune de ces redites, de ces contradictions inter-
nes, de ces combinaisons ! D’ou viendraient, sous la plume d’un
contemporain et d’'un seul et méme écrivain, des contradictions
flagrantes comme dans le récit des plaies ou du passage de la
Mer Rouge ? il y a la des éléments hétérogeénes amalgamés les
uns avec les autres, une combinaison artificielle qui trahit sire-
ment le compilateur ! L'histoire de Joseph elle-méme, biographie
une et contemporaine soi-disant, marie deux traditions diver-
gentes : tantot le jeune Joseph, protégé par Juda, est vendu &
des Ismaélites qui passent justement par la; tantot, protégé
par Ruben, il est jeté dans une citerne vide d’oit des Madianites
le tirent et le volent.

Les répétitions dans la Loi seraient amenées par des nécessités
pédagogiques, dit-on. Mais encore faudrait-il que ces législa-
tions paralléles ne se contredisent pas grossiérement. Comment



»8 PAUL HUMBERT

Moise aurait-il donné du tabernacle du désert (6hél mdéd)
deux descriptions divergentes ? I'une dans Ex. xxxim, 7-11 ou
le tabernacle, simple tente semble-t-il, doit étre dressé hors du
camp et est desservi par le seul Josué, I'Ephraimite, 'autre
dans Ex. xxv suiv., Xxxxv suiv., ou ce méme tabernacle est une
construction compliquée, placée au milieu du camp (cp. Nbres 11,
17), avec un personnel nombreux et trié sur le volet de prétres
aaronides et de lévites.

On sait que depuis Astruc I'emploi alternatif des noms divins
Yahvé et Elohim dans la Genése et le début de 1'Exode a tou-
jours passé pour un indice — a c6té de beaucoup d’autres — de
pluralité d’auteurs. J'ai rappelé plus haut comment M. Naville
prétend légitimer ces alternances sous la plume d'un seul et
méme écrivain au moyen de différences de sens rendues néces-
saires par la pensée générale du contexte. Son argumentation
ne me convainc pas : le dieu de Genése 1 serait le dien du ciel
et de la terre (Elohim) ; le dieu de Gen. 11 suiv. aurait la méme
qualité, mais en méme temps il deviendrait le dieu de I'homme :
ce sera donc Yahvé-Elohim ; 4 partir d'Enoch enfin on « invoque
le nom de Yahvé » et Moise peut employer indifféremment les
deux noms divins. Mais d’abord le dieu du chapitre 1 est lui
aussi, dieu de '’humanité puisque toute son activité créatrice ne
tend qu'a préparer le séjour de I'étre qui sera le couronnement
de son ceuvre : 'homme ! Puis surtout, si Dieu, en tant qu’au-
teur du monde des choses et des hommes est désigné dans
Gen. 11 et 111 par le nom de Yahvé-Elohim, pourquoi ce titre
ne lui est-il plus jamais accordé (1) dans le reste du Pentateuque
ou il serait cependant souvent en place ? Par exemple dans
Gen. 1x, 1-17 ou il s’agit de I'alliance de Dieu avec Noé et
toutes les créatures vivantes, M. Naville trouve naturel qu'on
dise Elohim car c’est comme une création nouvelle (2). D’apres
sa théorie on devrait bien plutét y employer Yahvé-Elohim ! Si
l'auteur de la Geneése attachait aux différents noms divins des
sens théologiques aussi subtils, il aurait da étre conséquent
avec sa théologie dans le reste de son ceuvre et nommer par

(1) Dans Ex. 1x, 30 le texte massorétique a Yahvé-Elohim, mais les Sep-
tante ont le simple tov Hzcv.

(2) Revue de I'histoire des religions, 1915, p. 182, 183.



M. EDOUARD NAVILLE ET LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE 79

exemple dans Ex. xx, 11 Elohim et non Yahvé le dieu qui créa
le monde en six jours! En réalité l'explication de M. Naville
fait de Moise un métaphysicien « comme I’époque n’en connais-
sait pas ». Plutét que de recourir a ces subtilités, n’est-il pas
beaucoup plus naturel d’attribuer ces deux noms divins 4 des
rédacteurs différents ? et cela d’autant plus qu'en géméral a
Ialternance de Yahvé et d’Elohim correspondent d’autres diver-
gences, de style et surtout de fond.

Pendant que nous en sommes a ces noms de Dieu, signalons
encore 'argument que M. Naville oppose a ce que M. Doumergue
appelle avec passablement d’exagération « la grande objection
de la Haute-Critique », c’est-a-dire les théories d’Exode 111 et vi
sur la date de la révélation 4 Israél du nom de Yahvé,

On sait que dans Ex. vi, 2 suiv. Dieu déclare: « Je suis
Yahvé ! je suis apparu a Abraham, a Isaac et & Jacob comme
El Schaddai, mais je n’ai pas été connu d’eux sous mon nom de
Yahvé » ; et la méme ignorance du nom de Yahvé avant Moise
semble impliquée dans Ex. 11, 13-15 ot Moise suppose que les
Israélites vont lui demander le nom du Dieu qui 'envoie vers
eux. A teneur de ces deux passages il paraitrait donc qu'avant
Moise les Israélites ne connaissaient pas le véritable nom de
leur divinité : Yahvé. N'est-ce pas la preuve que les récits de la
Geneése dans lesquels Dieu est nommé Yahvé sont d'une autre
plume que celle qui écrivit les deux passages sus-mentionnés ?

M. Naville ne souscrit pas & ce raisonnement (1): dans
Ex. m1, 13-15 Moise, si je comprends bien M. Naville, fournirait
simplement au moyen d'une étymologie populaire 'explication
du nom, déja connu depuis longtemps, de Yahvé ; dans Ex. vi, 2
suiv. d'autre part, « nom » serait synonyme de « qualité » : je
ne me suis pas fait connaitre « en ma qualité de Yahvé », c’est-a-
dire « dans mon caractére de Yahvé », le nom étant « une
forme ou un mode de la personnalité ». Or, sous ce rapport,
« Yahvé a un sens spécial, il veut dire le dien qui est garant
de ses promesses, qui se fait connaitre, ou plutét, comme l'on
dit en hébreu, qui fait connaitre son nom par ses actes » (2);
et M. Naville conclut : « Yahvé va montrer aux Israélites ce

(1) Revue de Ihistoire des religions, 1917, p. 188 suiv.
(2) Revue de I'histoire des religions, 1917, p. 193.



8o ' PAUL HUMBERT

quil dit plus tard & Jérémie (xvi, 21) : « €’'est pourquoi, voici je
leur fais connaitre cette fois, je leur fais connaitre ma puissance
et ma force, et ils sauront que mon nom est Yahvé. »

La solution de M. Naville n’est-elle pas plus artificielle que
réelle ? si les Israélites ne demandaient dans Ex. 11, 13-15 que
I'explication du nom de Yahvé, Moise aurait employé une tour-
nure de style bien maladroite (« S’ils me disent : quel est son
nom ? ») et faisant croire cela méme qui n’était pas sa pensée,
a savoir que le nom méme de la divinité était inconnu jus-
qu’alors. Pour la portée du mot « nom », je suis d’accord avec
M. Naville quand il remarque que dans I’Antiquité orientale
«le nom est la personne méme envisagée sous un certain
aspect », qu’il « représente certains attributs physiques ou
moraux qui distinguent la personne ». Mais cette observation
ne se retourne-t-elle pas contre 'explication que I'on veut fournir
du passage ? Si le nom est ainsi gros de certains attributs, le
nom de Yahvé n’avait nullement besoin d’'étre commenté puis-
que nom et qualité allaient de pair et s’offraient simultanément
a l'esprit ! Un Egyptien avaitil besoin qu'on Iui expliquat le
nom de Khnoum, un Babylonien celui de Ramman ? le nom et
I’étre sont indissolublement unis (1), connaitre lun c’est, ipso
facto, connaitre l'autre. Ainsi lorsqu’'lsis cherche par ses arti-
fices 4 s’emparer du nom mystérieux de R4, il ne lui suffit pas
que le Dieu paraphrase son nom, elle veut posséder le nom lui-
méme et, dés qu’elle I'obtient, elle exerce par la méme la puis-
sance propre 4 Ra (2). Si done, d’aprés Ex. 11, 13-15, le nom
du dieu doit étre expliqué, c’est qu’il n’était pas connu jus-
qu’alors,

En outre, 'explication d’Ex. vi, 2 suiv. par M. Naville est
également forcée : il est dit dans Ex. vi, que Dieu s’est révélé -
aux patriarches comme El Schaddai, mais qu’il se révele désor-
mais sous le nom de Yahvé. Si « nom » signifie ici « qualité »,
il y a alors tautologie puisque, d’aprés M. Naville, Yahvé veut
dire celui qui est fort, puissant, qui délivre merveilleusement,
ce qui serait synonyme d’El Schaddai (Dieu Tout-Puissant) et
ferait évanouir l'opposition entre les deux moitiés du verset 3

(1) Cp. les premiers mots d’Enuma Elisch.
(2) Ed. Navirrn, La religion des anciens Egyptiens, p. 191 suiv.



M. EDOUARD NAVILLE ET LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE 81

Je n’apercois donc pas que M. Naville ait fourni d’Ex. 11 et vr
une explication vraiment satisfaisante ; c’est bien plutét le cas
de suivre la recommandation de Fustel de Coulanges rappelée
par M. Naville : « prendre les textes tels qu'ils ont été écrits,
au sens propre et littéral..., les admetire naivement sans y rien
méler du nétre ». Ainsi entendus, ces deux passages de I'Exode
sont un précieux témoin de la divergence de points de vue et
par conséquent de la pluralité des sources dans le Pentateuque.

Quelques échantillons de la critique littéraire du Pentateuque
dévoilent donc déja le caractére composite de ces cinq livres :
doublets et contradictions, non seulement de forme mais aussi de
fond, dans les narrations et les lois ne s’expliquent naturellement
que si I'cenvre n’est pas une. Et que dire des hiatus, des lacunes
dans le plan ? « Tout ce qui s’écarte de la ligne droite que l'au-
teur s’est tracée est laissé de coté... Moise veul arriver a
Abraham... ! » déclare M. Naville. Tout converge-t-il vraiment
vers l'élection du patriarche ? méme les unions des Elohim avec
les belles filles de la terre dans Gen. vi, 1-4 ? Un plan rigou-
reux, aux mailles serrées, préside-t-il réellement & la composi-
tion de la Genése ? Que fait alors l'épisode de Juda et Tamar
(Gen. xxxvriir) au beau milieu de la biographie de Joseph ?
Pourquoi la consécration d’Aaron et de ses fils qu'un plan
organique situerait aprés Ex. xxxix est-elle différée jusqu'a
Lév. viix ? ete. ,

Mais le verdict de la critique littéraire doit, en saine méthode,
étre confronté avec celui de la critique historique. Autrement
dit, aprés les textes littéraires les faits eux-mémes et les lois du
Pentateuque doivent étre analysés au point de vue de I'hypo-
thése de la mosaicité. Sont-ils rapportés par un témoin oculaire,
out-ils un caractére historique ou légendaire ? Enquéte capitale
a laquelle il faut soumettre les livres de Moise au méme titre
que les livres sacrés de la Perse ou de la Chine. lci de nouveau
nous ne pouvons pas refaire cette vaste enquéte dont nous
signalerons seulement un exemple particuliérement symptomati-
que. D’aprés Nombres 1, 11 et xxvI1 (cp. Ex. xi1, 37 ; xxxVI11, 26;
Nbres x1, 21) le total des Israélites recensés au désert était au
minimum de 60oooo méiles de plus de vingt ans, soit, avec
femmes et enfants, deux millions et demi d’ames, sans parler
des bagages et des troupeaux. Passons la parole 4 Reuss: « Ou

8



82 PAUL HUMBERT

bien ces chiffres sont exacts, alors le départ de cette formidable
masse d’individus et d’animaux d'un seul endroit (Ex. xu, 37),
dans la seconde moitié d'une seule nuit, pendant laquelle on
mangea encore 'agneau pascal (x11, 22, 42, 51), le passage de la
mer également dans une seule nuit (x1v, 20, 24), le séjour de
quarante ans dans une contrée ou il était impossible de nourrir
tant de bétes, les campements réguliers en une seule place
(Nbres 11), les marches, avec femmes et bétes, dans un pays de
montagnes sans routes, organisées comme sur un champ d’exer-
cice (Nbres x, 11 suiv.), les assemblées de tout le peuple devant
le tabernacle (Nbres x, 3) vers lequel conduisait une longue rue
ou tout le monde pouvait voir passer Moise quand il s’y rendait
(Ex. xxxii, 8)..., tout cela est matériellement, mathémathique-
ment impossible » (1). Nous voila en effet bien loin des Bédouins
des steppes sinaitiques | bien loin aussi d'un témoin oculaire des
conditions, des possibilités de la vie nomade !

Conclusion corroborée par l'examen des lois mosaiques, car
la majorité de celles-ci nous transportent dans un tout autre
milieu que le désert, visent une civilisation sédentaire et agri-
cole (cp. Lev. xix, 9 ; xxv; Deut, x1x, 14, etc.). On répond que
Moise « a en vue l'avenir », que la Loi est rédigée en vue
d’éventualités futures comme le séjour en Canaan et l'institution
de la royauté (2). Mais ot connait-on dans I’Antiquité des codes
pareils, codes théoriques, sans attaches avec la réalité ambiante
et réglant des situations purement idéales et éventuelles ? et
comment Moise qui, d’aprés la tradition, n’avait jamais vécu
qu'en Egypte et au désert, serait-il si minutieusement informé
des conditions de vie en Canaan, pourtant différentes de celles
de la vallée du Nil ou du désert ? ce sont la impossibilités
psychologiques. Voit-on d’autre part ces libres fils du désert
courbés sous les innombrables rites de la législation sinaitique ?

Certes 1’élément rituel joue un grand réle dans les meeurs des.
Primitifs, mais I'ethnographie n'enseigne pas que tous les rites
soient primitifs ni qu’il n’y ait aucune relation entre les rites et
le stade de culture de ceux qui les pratiquent. Sous ce rapport,
comment des hordes de nomades auraient-elles pu se conformer par

(1) Reuss, Bible, t. 1, p. 86.
(2) Rev. de théol. et phil., 1920, p. 208.



M. EDOUARD NAVILLE ET LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE 83

exemple aux prescriptions du Lévitique (Lév.xv) sur l'impureté
et la pureté sexuelles ? ou puiser au désert les flots d’eau néces-
saires pour laver toules ces souillures ? La comparaison du
Coran est instructive a cet égard : parlant des ablutions néces-
saires en cas d'impureté sexuelle, Mohammed a soin d’ajouter :
« Si vous ne trouvez pas d’eau, frottez-vous le visage et les
mains avec du sable fin et pur » (Sour. v, 9) (1). Si c’est Moise
qui a rédigé le Lévilique, pourquoi done, écrivant au désert et
pour des nomades, n’a-t-il pas prévu ces accommodements rendus
inévitables par la pénurie d’eau ? on ne peut pourtant pas dire
que, si les lois de Lév. xv sont mosaiques, elles ne s’applique-
ront qu'une fois les Israélites entrés en Canaan !

On nous assure que les prescriptions du Deutéronome rela-
tives a la royauté sont, elles aussi, rédigées « en vue d'une
éventualité possible », car, sitét sur sol cananéen, Israél sera
presque fatalement entrainé & imiter les mceurs du pays. Quel
miracle d’intuition cela suppose ! Le regard de Moise pénétre-
rait par dela I'époque de Josué et des Juges, et le législateur
prendrait plus d'un siécle & I'avance toutes mesures en vue de
ce nouvel état de choses ! C’est psychologiquement invraisem-
blable, et cela d’autant plus qu'au début de la conquéte Israél
ne formait pas encore une entité politique susceptible d’avoir un
chef unique, mais se composait d'une poussiére de clans indé-
pendants les uns des autres ! (2)

On sait que la centralisation du culte réclamée par le Deuté-
ronome (ch. x11) passe pour une preuve de sa composition tar-
dive. Ici aussi M. Naville estime que Moise prévit ce qui se
passerait aprés la conquéte de Canaan. En effet le verset 8 de
ce chapitre déclare formellement qu'au moment ou cette loi fut
promulguée (c’est-a-dire en Transjordane, cp. Deut. 111, 29) on
ne l'observait pas encore, Mais, comme Reuss l'a relevé avec
sagacité : « C'est a Moise que nous atiribuerions cette déclara-
tion, a4 lui qui doit avoir réuni toute la nation en un seul camp
dans lequel se serait déja trouvé le seul sanctuaire, & Moise qui

(1) Cest en vertu de cet ordre que, dans I'Islam, les ablutions avant la
priére peuvent, en cas de nécessité, se faire au moyen de sable. C’est le
tayammoum. ‘

(a) Cp. Juges 1.



84 PAUL HUMBERT

doit avoir veillé a I'observation de ces prescriptions avec une
rigueur telle que la peine de mort était édictée conire quiconque
sacrifierait ailleurs ! » (1)

Ni l'unité littéraire du Pentateuque, ni la mosaicité de ses
narrations et de ses lois ne tiennent donc debout devant un
examen littéraire et historique attentif. Nous n'en avons pu
rappeler que quelques preuves, renvoyant le lecteur a ces ceu-
vres admirables de clarté, de modération et d’impartialité que
sont les Introductions a U Ancien Testament de M. Lucien Gau-
tier, de M. Cornill ou de M. Driver.

Cependant un interrogatoire capital doit étre encore institué :
celul des témoins externes, des documents de 'histoire israélite
autres que le Pentateuque. A cet égard surtout M. Naville est
injuste pour la critique biblique en l'accusant d’étre trop philo-
logique et ésotérique, car les défenseurs de la tradition ne
possédent pas le monopole de la critique « documentaire ».

Les textes des Juges, de Samuel, des Rois, des Prophétes
sont eux aussi des documents de premiére valeur et que la
critique a largement mis a contribution. A Reuss, Duhm et
Wellhausen revient spécialement le mérite d’avoir entrepris
cette enquéte systématique et d’avoir établi par les faits externes
que l'histoire d’Israél n’a pas connu a l'époque mosaique et
jusque sous Josias ou méme jusqu’apres lexil les législations
du Deutéronome et du Lévitique, et n’a pas connu entre autres
I'institution du « tabernacle » (2). M. Naville n’a jamais répondu
a cette démonstration qui est pourtant I'événement capital de
la critique du Pentateuque au siécle passé, et 'on n'aura du
probléme une vision compléte que lorsqu'on aura étudié a fond
ces deux ouvrages classiques : les « Prolégoménes » de Wellhau-
sen, et la « Théologie des Prophetes » de Duhm.

Qu’est-il résulté de cet interrogatoire des témoins ? le fait
indubitable que la communauté religieuse soi-disant créée au
désert, avec le tabernacle comme centre unique et son organisa-
tien minutieuse et uniforme a la fois, disparait sans laisser de
traces aussitot qu’lsraél a mis le pied sur sol cananéen, mais
que ce mosaisme latent reparait subitement & la surface au

(1) Cp. Lév. xvi1, 45 et Reuss, Bible, t. 1, p. 123.
(2) Werrmavsen, Prolegomena (3% éd,), p. 4o suiv.



M. EDOUARD NAVILLE ET LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE 85

début de 'époque post-exilique ! La conclusion qui s’impose
c’est que le Code sacerdotal, au lieu d’'étre mosaique et au
début de I'histoire d'Israél, est le point de départ du judaisme
post-exilique et que sa rédaction appartient au cinquiéme siécle
seulement. Et quant au Deutéronome avec sa centralisation du
culte 4 Jérusalem et son opposition radicale aux hauts-lieux, il
ne régit la pensée et la vie d'Israél qu’a partir du régne de
Josias et fut promulgué vraisemblablement en 621 (11 Rois xxi1, 3).

Or, rétablis ainsi dans leur perspective historique, les maté-
riaux du Pentateuque, narrations et législations, se suivent enfin
organiquement, s’expliquent naturellement en fonction du temps
et du milieu. Une évolution naturelle, organique, préside a leur
développement et les vraisemblances historiques et psychologi-
ques sont respectées. Eloquente confirmation de ce que la criti-
que, littéraire et historique, interne statuait déja.

Nous ne pouvons, une fois de plus, citer ici qu'un ou deux
faits. Les premiers prophétes par exemple, ces hérauts du
yahvisme pur, si préoccupés du retour a l'idéal des origines
nationales, si ardents & reprocher au peuple ses défaillances
morales et religieuses, connaissent-ils les législations du Léviti-
que ou du Deutéronome, et s’y soumettent-ils ? « M’avez-vous
offert sacrifices et offrandes pendant les quarante ans du désert,
6 maison d'Israél ?» s’écrie ironiquement le Dieu d’Amos (v, 25).
« Jaime la piété du cceur et non les sacrifices, la connaissance
de Dieu et non Ies holocaustes ! » proclame Osée (vi, 6). « Que
m'importe la multitude de vos sacrifices... ? » reprend le grand
Esaie (1, 11). « Je n’ai rien prescrit & vos péres, le jour ou je
les fis sortir d’Egypte, en matiére d’holocaustes et de sacrifices ! »
conclut Jérémie (vir, 22). Les prophétes préexiliques emploie-
raient-ils semblable langage si le Lévitique mosaique et normatif
avait été en vigueur de leur temps ? Si le sabbat était du temps
d’Osée un jour de mortification comme dans le Code sacerdotal
(Ex. xxx1, 13 saiv.; Lév. xix, 3, 3o ; xxu11, J; xx1v, 8} XxV1,3;
cp. Neh. =xirr, 15 suiv.), en parlerait-il comme d'une féte
joyeuse ? (Osée 11, 13). Si des lois et des rites existent du
temps des plus anciens prophétes, ils n’en font en tout cas ni
des préceptes divins, ni des ordonnances mosaiques, et le témoi-
gnage d'Esaie est péremptoire sur ce sujet : tous ces préceptes.
ce sont « commandements humains » (Es. xxix, 13).



86 PAUL HUMBERT

Méme constatation pour le dogme essentiel du Deutéronome :
I'abolition des bdmdt et la centralisation du culte a Jérusalem.
D’aprés les livres des Juges et de Samuel (et déja d’apres la
Genése) on sacrifie ou 'on veut, dans n’importe quelle localité,
partout ou il y a des autels (Juges vi1, 26-28 ; x111, 15-23 ; xVI1, 5 ;
xvii, 3o; 1 Sam. vi, 14-15; viI, 17; 1X, 12; XI, 15; XVvI, 2-5;
1 Rois xviir, 30.32; x1x, 10.14; XX, 21, etc.). Pas question a
cette époque d'un sanctuaire unique, celui de Silo ne doit sa
prééminence qu’'a la présence de 'arche. Ni Amos, ni Osée ne
blament en soi cette pluralité des lieux de culte, mais seulement
'immoralité de ceux qui s’y pressent (Amos 11, 14; 1V, 4.5;
v, 5; Osée v, 11, ete.). L'auteur d’Esaie x1x, 19 admettrait-il
des massébes dans le culte de Yahvé si Deut. xvi, 22 avait déja
force de loi ? Bien plus, le Pentateuque lui-méme renferme des
données analogues, par exemple Ex. xx, 24-26 ou la multiplicité
des autels est nettement affirmée et méme exigée. Ainsi ce qui
n’'existe pas avant la réforme de Josias est réclamé énergique-
ment par le Deutéronome ; puis, faisant un pas de plus, le Code
sacerdotal le supposera comme allant de soi. Wellhausen l'a
dit: le tabernacle du désert traduit en réalité historique le postulat
légal de I'unité du culte, ce que le Code exprime en déclarant
que le tabernacle existe dés l'exode. Ces différences d’attitude
ne s’expliquent qu'en admettant que la législation lévitique se
fonde sur un état de fait qui, pour le Deutéronome, n’est encore
qu'un « desideratum ».

On n’aurait qu’a relever les assertions de I’Ancien Testament
relatives aux prétres pour constater également que 1'Antiquité
hébraique n’a pas connu ces prétres et ces lévites absolument
distincts des laiques, et que méme le Deutéronome unit encore
en une seule personne (les prétres-lévites) deux offices entre qui
le Code sacerdotal établira une séparation bien tranchée.

Sans insister davantage, je rappelle que I'étude comparative
des lois du Pentateuque et I'analyse des données historiques
externes ont montré que cette législation a passé par trois étapes
succesives : la législation yahviste et élohiste, celle du Deutéro-
nome, celle du Code sacerdotal. Lois sur les sacrifices, sur les
fétes, sur le sanctuaire, sur les prétres, etc., se présentent toutes
sous un triple aspect suivant qu’elles appartiennent & I'une ou
l'autre des couches du Pentateuque. De pareilles divergences



M. EDOUARD NAVILLE ET LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE 87

sur une matiére identique sont incompréhensibles sous la plume
d'un seul et méme écrivain, Moise. Edt-il quarante ans a sa
disposition, un Bédouin appelé a établir un code des obligations
ne composera pas trois codes fonciérement différents les uns des
autres, reflétant des mentalités et des situations historiques trés
diversement évoluées. Tout cela ne se comprend qu'au cours
d'une histoire séculaire, sous la pression organique des circons-
tances, en vue de besoins immédiats, en fonction de 1'évolution
de la société entiére : or c’est justement ce que confirme I'his-
toire d’'Israél.

Cela étant, et toutes choses se passant comme si la législation
deutéronomique n’entrait en vigueur qu’en 621, que penser de
T'hypothése de M. Naville relative & la découverte du Deutéro-
nome sous Josias ? Se fondant sur des analogies égyptiennes,
M. Naville entend le récit de 11 Rois xx11 et xxri1 dans ce sens
qu’Hilgija trouva dans les fondations du temple de Jérusalem la
‘loi de Moise, le Deutéronome qui y aurait été enfoui au moment
de la construction du temple et qui devait étre rédigé en acca-
dien puisque le scribe Schaphan dut en faire lecture a Hilqija.
Le Deutéronome aurait donc été composé au plus tard sous
Salomon.

Cette hypothése met dans les textes plus qu'ils ne renferment,
car il n’est dit nulle part que le grand’prétre trouva ce docu-
ment dans les fondations. Le fait qu'Hilgija sait au premier
coup d'eeil que c’est le livre de la loi de Moise prouve que
ce texte n’est pas pour lui un grimoire accadien mais qu’il le
déchiffre immeédiatement. La douloureuse surprise du roi a
I'ouie du contenu de ce livre atteste la nouveauté, 'originalité
de ce dernier. Chose frappante surtout: nulle mention n’est
faite dans les récits de la construction du temple salomonique
(1 Rois vi-vimr) d'un épisode aussi caractéristique que le dépdt
d'un Code de loi mosaique dans les fondations. Enfin, et ceci
corrobore les précédentes remarques, les témoins externes igno-
rent avant 'époque de Josias les exigences du Deutéronome !
Ou bien faudrait-il supposer que ce code de loi était tombé en
désuétude depuis I'époque de Salomon ? il resterait cependant
bien étrange qu’il n'edt laissé de traces dans aucune institution,
dans aucun récit, dans la polémique d’aucun protagoniste du
yahvisme comme Elie ou les premiers prophétes ! D’ailleurs



88 PAUL HUMBERT

méme avant et pendant le régne de Salomon, alors que, dans
I'hypothése, le Code devrait étre connu et obéi, on n'en trouve
nul indice dans la réalité de 'Histoire puisque des textes comme
Ex. xx, 24; 1 Sam. 1x et x; 1 Rois 111, 2-4 présupposent au
contraire la multiplicité des lieux de culte.

A Tappui de la thése d'un Deutéronome primitivement rédigé
en accadien et par conséqunent tres antique, M. Naville fait
encore valoir le fait suivant : dans 11 Chron. xxxiv, 14 il est dit
qu Hilgija « trouva le livre de la loi de Yahvé de la main de
Moise ». L’expression « de la main de » (beyad) signifie en
général « par l'intermédiaire de » et on l'applique d’ordinaire
ici & la loi transmise par Moise. Mais M. Naville I'applique
littéralement au livre écrit de la main de Moise (1) et en infére
que cela veut dire que ce livre était écrit « comme l'aurait écrit
Moise » ou « comme 'on écrivait de son temps », c’est-a-dire en
accadien cunéiforme. Cette interprétation s’appuie sur up texte
bien tardif et donne d’ailleurs des mots « de la main » (beyad)
une explication bien subtile. Elle s'inspire en outre d'une expli-
cation erronée d'Esaie viir, 1 ol l'on prétend que l'expression
« avec une plume d’homme » désigne 'écriture humaine, c’est-a-
dire cananéenne. en opposition a l'écriture divine, c’est-a-dire
cunéiforme (2). M. Naville me permettra-t-il, quoique je ne sois
qu'un hébraisant, de lui soumettre pour ce passage une explica-
tion qui, 4 ma connaissance, n’a point encore été mise en
avant ?

Esaie doit écrire sur un objet exposé au public (peu importe
ici le matériel) les mots symboliques : « Mahér schalal khasch
baz ». Or, a-t-on remarqué que cette expression, unique dans
I’Ancien Testament, est la traduction littérale et méme double
de la locution égyptienne as khag (3) ; « hate-toi, pille ! », c'est-
a-dire : proie facile. Esaie emploierait-il peut-étre ici une expres-
sion €gyptienne courante alors méme en Juda ? dans ce cas
Iécriture humaine désignerait l'écriture populaire, cananéenne
(« en caractéres lisibles pour la foule » comme traduit le Rabbi-

(1) Ed. Navicee, Découverte de la Loi, p. 23.
(2) Cp. Alf. Jeremias, Das AT im Lichte des Alten Orients (2¢ éd.) p. 424.

(3) Cp. les renvois dans Bupce, Egyptian Hieroglyphic Dictionary,
p- 82 b., et ErRmAN, Aegyptische Grammalik (3% éd.) § 187.



M. EDOUARD NAVILLE ET LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE 89

nat francais), en opposition aux écritures hiéroglyphique ou
hiératique et non a 'écriture cunéiforme. En ce cas, et M. Naville
appréciera mieux que personne le bien-fondé de mon hypotheése,
nous n'aurions dans ce passage aucun témoignage de l'emploi
du cunéiforme en Juda & la fin du vinze siécle.

Une bréve remarque avant de conclure. Si le Code sacerdotal
est post-exilique et s'adresse aux prétres du Temple, comment
se fait-il, demande M. Naville, que le temple n’y soit pas men-
tionné une seule fois ? Wellhausen l'a expliqué de la facon la
plus naturelle : si le tabernacle du désert est une fiction post-
exilique destinée a postuler la préexistence du temple et de
l'unité de culte, le rédacteur n’a pas été malhabile au point de
mentionner explicitement cet édifice, car c'edt été détruire d’'une
main ce quil batissait de I'autre. Mais tout dans cette fiction
atteste indirectement I'existence du Temple, Lorsqu’on voit par
exemple les prétres aaronides et les lévites officier autour de ce
tabernacle du désert et qu'on se souvient par ailleurs que Ihis-
toire n’a pas connu ces deux classes distinctes d’officiants avant
Ezéchiel et que ce prophéte lui-méme ignore encore le grand-
prétre, n'apercoit-on pas du méme coup que cette distinction du
Code sacerdotal refléte précisément ce qui se passait dans le
second temple dont on a ainsi comme une photographie néga-
tive ?

En résumé la méthode de M. Naville péche, selon nous, par
de graves a priori, part de la mosaicité du Pentateuque comme
d’un fait acquis, tandis que celle-ci est en question, et, sur cetle
base logiquement fragile, prononce que telles et telles choses
ont dd se passer, choses qui, en réalité, sont affirmées par la
tradition méme dont la valeur est objet de critique.

Méthode qui tire de quelques faits archéologiques des géné-
ralisations hatives et qui empéchent de laisser & d’autres faits
du méme ordre leur signification naturelle. Méthode qui nie la
valeur des observations philologiques mais patronne une hypo-
thése linguistique des plus aventureuses. Méthode documentaire,
nous dit-on, mais qui néglige de consulter ces documents exter-
nes de premier ordre que sont les livres des Juges, de Samuel,



90 PAUL HUMBERT

des Rois et des Prophétes. Méthode qui se prive des grandes
ressources d'une étude comparative des données narratives et
législatives du Pentateuque.

Méthode surtout qui ne se soumet pas au contréle souverain
de I'Histoire. Or l'histoire d’Israél telle que la retracent les
données fondamentales de la littérature hébraique projette une
lumiére révélatrice sur les résultats de 1'étude comparative des
récits et des lois de Moise. Aux couches de la narration et de la
législation correspondent en effet des phases successives de
I'histoire israélitico-juive, et cette correspondance ne se légitime
naturellement que s’il y a contemporanéité et rapport de cause
a effet entre les diverses périodes historiques et les diverses
couches littéraires. Il est donc inexact qu'on n'apercoive pas la
cause et le but des « sources » du Pentateuque. Chacune appa-
rait & son tour, conditionnée par les nécessités historiques.
Chacune poursuit son but, précisé, imposé par les tiches de
I'heure.

Le Deutéronome, par exemple, est promulgué au moment ou,
aprés le déclin de la puissance assyrienne, des restaurations
nationales s’opérent de toutes parts en Orient, en Babylonie avec
le Nouvel-Empire chaldéen et Nabopolossar, en Egypte avec
la xxvie dynastie, en Juda avec Josias. Chaque peuple reprend
conscience de son originalité et la réforme deutéronomique est
précisément un vigoureux effort pour préserver 'autonomie de
Juda, pour substituer un état fortement centralisé au particula-
risme néfaste de jadis (1), pour tenter une philosophie de la
décadence et de la prospérité d'Israél.

Le Code sacerdotal, de son c6té, surgit & l'instant ou Israél
disparait de I'Histoire comme organisme politique pour renaitre
en tant qu'Eglise. Voilda pourquoi I'organisation politique y
passe a l'arriére-plan, s’efface devant les préoccupations cul-
tuelles. Le but en est pratique et consiste & mettre I'idéal cultuel
de la jeune communauté sous forme d Histoire-Sainte (2). Clest
Israél-Eglise qui veut vivre, qui réagit contre ce qui pourrait
entamer son unité religieuse et cultuelle, qui, a la maniére
sémitique, traduit la valeur supréme de son idéal en concepts

(1) Cp. Gunker dans Schriften des Alten Testaments, I, 1 p. 11.
(2) Cp. BerruoLst, Biblische Theologie des Alten Testaments. p. 5.



M. EDOUARD NAVILLE ET LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE or

du temps, qui statue la préexistence, c’est-a-dire I'absoluité de
sa constitution religieuse, qui se sépare de tout ce qui est pro-
fane et paien pour se replier sur soi-méme. Voila des causes et
des buts trés précis.

Ces auteurs ou ces écoles yahviste, élohiste, deutéronomiste
et sacerdotale sont anonymes. Est-ce un motif sérieux de révo-
quer en doute leur existence ? L’auteur, pourtant si individua-
histe, du poéme de Job a gardé lui aussi 'anonymat ! anonymes,
les rédacteurs du livre sacré de I'Tran le sont aussi et ils s’éche-
lonnent au cours d’une évolution séculaire (1), comme les rédac-
teurs des livres de Moise, de sorte que I’Avesta, comme tout
et comme parties, est une compilation aussi bien que le Penta-
teuque.

A notre avis M. Naville n’a donc nullement mis en péril la
maniére actuelle de concevoir I'origine et la formation du Penta-
teuque, car il a passé a coté des raisons essentielles qui militent
en faveur de la thése critique. Le Pentateuque pose un gros
probléme : comment situer harmonieusement la littérature dite
mosaique dans l'histoire de la culture israélite ? comment, théme
plus général, comprendre I'histoire de la société et de la religion
israelites de fagon a satisfaire aux exigences d'un développe-
ment organique ? Cette question fondamentale ne peut se résou-
dre qu’avec le recul de la critique historique, tandis que I'’hypo-
thése un peu myope de la mosaicité du Pentateuque fait de ce
probléme une insoluble énigme. Or M. Naville s’est, malheureu-
sement, abstenu d’envisager I'origine du Pentateuque dans toute
sa réalité, sa complexité et son ampleur historiques, comme
corollaire de cet autre probléme plus vaste encore : I'histoire
de la civilisation israélite.

Dans le détail les travaux de M. Naville sur I’Ancien Testa-
ment renferment par contre de fort intéressantes gloses égypto-
logiques et les hébraisants lui en seront trés reconnaissants.
Leur portée n’est peut-étre d’ailleurs pas toujours aussi décisive
que le croit 'auteur, car un coloris égyptien se comprend pres-
que & n'importe quel siécle de I'histoire du peuple d’Israél. Au
surplus certains détails soi-disant imposés par l'ambiance égyp-

(1) Cp. GeLoner dans Gricer und Kunx, Grundriss der iranischen Philo-
logie, t. 11, p. 1-39.



92 PAUL HUMBERT

tienne le sont, je crois, plutdt par les conditions de la Mésopo-
tamie ou par 'ambiance orientale en général.

Si Pélément de fertilité par excellence est pour Gen. 11 un
fleuve se divisant en branches (1), ceci se comprend en Chaldée
aussi bien qu’aux rives du Nil. M. Naville exclut quun Israélite
du 1xe siécle ait décrit Eden de cette maniére : cependant le
Coran ne peint-il pas, au septiéme siécle de notre ére, le paradis
sous des couleurs semblables, avec des eaux courantes et des
palmeraies (2) ? C’est le milieu oriental en général, et pas spé-
cialement I'Egypte, qui dicte le choix de cette image.

Si le méme chapitre de la Genése nous montre le Créateur
faconnant comme Khnoum 'homme avec de la glaise, est-ce un
indice irréfragable d’origine égyptienne (3) ? L'image ne revient-
elle pas a réitérées fois dans le poéme babylonien de la créa-
tion, dans ce qu'on appelle la cosmogonie chaldéenne et dans
d'autres textes babyloniens encore (4) ? Mais nous n’insis-
tons pas.

Au terme de cette étude critique, je‘ tiens & redire mon res-
pect pour I'énergie et la chaleur avec lesquelles le grand égyp-
tologue genevois défend sa thése, mon respect profond surtout
pour son amour de la Bible. Les faits et ce qui me parait la
saine méthode de 1'Histoire m’empéchent seuls de céder a son

argumentation.

Neuchatel.
Pavr HuMBERT.

(1) Revue de I'hist. des religions, 1918, p. 15.

(2) Cp. p. ex. Sour. 11, 13. 194.

(3) Revue de I'hist. des religions, 1918, p. 17.

(&) Cp. DrorMR, Choix de textes religieux assyro-babyloniens, p. 65-67,
86, 87, 96, g9, etec.



	[Étude critique :] M. Edouard Naville et la critique du pentateuque

