
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1921)

Heft: 38

Artikel: [Étude critique :] M. Edouard Naville et la critique du pentateuque

Autor: Humbert, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380031

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380031
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


M. EDOUARD NAVILLE

ET LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE

Dans un opuscule intitulé Moïse et la Genèse d'après les

travaux de M. le professeur Edouard Naville (Paris igao, xv et

iai p.), M. Emile Doumergue vient d'exposer au grand public
les idées de M. Naville sur l'origine de l'Ancien Testament et
plus spécialement du Pentateuque. M. Doumergue se défend
« d'approbations ou de critiques déplacées sous sa plume », il
n'est en ces matières « qu'un simple laïque » et se refuse à «

anticiper sur la réponse de la science », mais il lui a paru qu'il y
avait là « une œuvre bonne à faire connaître ». Nous nous étonnons

bien un peu que les thèses de M. Naville n'appellent aucune
réserve de la part d'un théologien auquel, comme il le dit lui-
même, son «habitude des travaux historiques donne quelque
compétence en ce qui touche aux méthodes employées en
histoire », et sans doute M. Edouard Naville nous découvre-t-il dans

son avant-propos le véritable but de l'entreprise : « redoubler
d'efforts dans ta lutte que j'ai engagée contre la Haute-Critique ».
Nous sommes en effet en présence d'un ardent plaidoyer en
faveur de la mosaïcité du Pentateuque.

La Suisse est fière de posséder un égyptologue tel que
M. Naville et il y a honneur et profit à discuter avec lui. La
controverse est inévitable en matière de science, mais elle est
aussi un hommage rendu à l'adversaire et, si je suis appelé à

faire une étude critique des thèses de M. Naville relatives à

l'Ancien Testament, j'ai à cœur d'exprimer d'emblée mon admi-



6o PAUL HUMBERT

ration pour son vaste savoir, pour sa dialectique souple et
pressante, pour la hardiesse et l'ingéniosité de ses hypothèses.

Les lecteurs de cette Revue n'ont pas oubfié la polémique
engagée ici-même entre M. Gressmann et M. Edouard Naville sur
l'archéologie de l'Ancien Testament (i); elle me dispense de revenir

sur tous les points du débat et j'y renvoie le lecteur. Notre
plan nous est tracé par M. Doumergue lui-même : « on peut, dit-
il (p. 98), distinguer trois éléments dans l'œuvre de M. Naville :

i° une méthode, ou un système, comme on voudra l'appeler;
2» des résultats généraux; 3° des détails». Laissant de côté
faute de place ces détails, si captivants soient-ils, je voudrais
examiner le bien-fondé de ce système, de cette méthode et des

résultats généraux.

Par « système » M. Doumergue entend la théorie linguistique
de M. Naville. On se rappelle en quoi elle consiste : le
Pentateuque, œuvre de Moïse, aurait, comme d'autres livres de l'Ancien

Testament, été rédigé primitivement sur des briques d'argile,
en écriture cunéiforme et en langue accadieune (assyro-babylo-
nienne) ; traduits en araméen, la langue des prophètes aussi, par
Esdras, ces livres auraient été mis en hébreu (c'est à dire en

yehoudit, en patois ou dialecte populaire de Jérusalem) et en
écriture carrée aux environs de 1ère chrétienne par des rabbins
désireux de donner ainsi au canon juif un caractère qui le

distinguât nettement de toute littérature profane. Le texte actuel
de l'Ancien Testament serait donc la traduction en patois hiéro-
sotymitain d'une littérature araméenne traduite elle-même en partie
sur un original accadien. L'hypothèse est hardie et son but
évident : « comment, dit M. Naville, donner à la preuve littéraire,
aux arguments si nombreux tirés du style et du langage la
valeur que lui ont accordée les critiques, puisqu'il ne s'agit
plus d'un texte original, mais de documents qui ont passé par
de si grandes et si multiples transformations ?» (2)

M. Gressmann ayant déjà répondu ici à cette hypothèse, je
me borne à quelques arguments montrant qu'à mon avis il n'y

(1) Rev. de théol. et de phil., 1916, p. 26 suiv., p. 191 suiv., p. 229 suiv
(2) Ed. Naville, La découverte de la Loi sous le roi Josias, p. 3a.



M. EDOUARD NAVILLE ET LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE 6l

a aucune raison décisive pour abandonner la thèse d'un Ancien
Testament écrit dès le principe en hébreu.

L'hébreu en tant que langue littéraire date-t-il vraiment du
début de notre ère? n'y a-t-il avant ce moment aucun témoignage

d'un Ancien Testament rédigé en hébreu? il est significatif
tout d'abord que la tradition juive ou chrétienne n'a conservé
aucun souvenir de cette traduction si tardive de l'Ecriture en
hébreu. Bien plus il est certain que le parler populaire en Palestine

au dernier siècle avant et aux premiers siècles après Jésus-
Christ n'était pas l'hébreu mais l'araméen : preuve en soient les

targoumim araméens oraux puis écrits destinés précisément à

rendre l'Ancien Testament accessible à une population qui ne

comprenait plus le texte hébraïque original. L'hébreu n'était
plus alors qu'une langue savante et sacrée (leschôn haqqôdesch)
eu opposition à l'araméen parlé par le peuple (leschôn hidyôt).
Et quant à l'écriture carrée à iaquelle, d'après M. Naville (i), la
naissance de l'hébreu littéraire, biblique, serait liée, il est inexact
qu'elle ait été inventée précisément en vue de cette soi-disant
rédaction finale de l'Ancien Testament en hébreu : l'inscription
d'Arâq el Emir, en i83 av. J.C. déjà (2), prouve son emploi au
début du second siècle avant notre ère, et pour l'usage profane,

Remontant le cours du temps, nous trouvons au début du
second siècle un nouveau document de la littérature hébraïque :

l'Ecclésiastique de Sirach, composé vraisemblablement vers
200-170 av. J.C. (3), était écrit en hébreu comme nous l'a
définitivement appris la découverte au Caire de fragments
hébraïques de cet ouvrage. Notons aussi à ce propos que dans
le prologue du petit-fils de Sirach, vers i'an i3o, le terme
eßoa'crri désigne donc bien l'hébreu, contrairement à l'opinion de

M. Naville qui veut que ce mot désigne raraméen, le parler
populaire. (4)

Un siècle plus tôt, sous le règne de Ptolémée II Philadelphe

(1) Rev. de théol. et phil., 1916, p. 221; Ed. Navillb, The Text of the OT,
(Schweich Lectures igio) p. 77.

(2) Cp. Zeitschrift der deutschen morgenländischen Gesellschaft, 1918,

p. 186 suiv.
(3) Apocrypha and Pseudepigrapha of the OT (Oxford igi3) vol.1, p. 293.

(4) Rev. de théol. et phil., 1916, p. 19a



6a PAUL HUMBERT

(285-247 av. J. C), parut en Egypte la traduction des Septante
dont l'existence, indépendamment de la Lettre d'Aristéas, nous
est attestée, pour la Genèse du moins, dès avant le début du
second siècle avant notre ère par l'écrivain helléniste Démétrius,

et, pour des Hagiographes aussi récents que les Chroniques

dès le milieu du même siècle (1). Or cette traduction
présuppose manifestement un original hébreu et non araméen.
Feuilletant les premières pages de la Concordance to the Septua-
gint de Redpath and Hatch, j'y trouve les transcriptions
suivantes qui ne peuvent s'expliquer que par un prototype hébraïque

: aßapv.r?mv (Juges vm, 7) qui correspond à l'hébreu D^Jp^Zin
et non à l'araméen frO^lp^O (Targoum) ; aßetäypiv (1 Chron. iv,
22) qui correspond à Dnüil ; puis a-/pò% (11 Chron. xxv, 18)

c'est-à-dire l'hébreu flinn ; enfin dpawed (1 Sam. v, 4) c'est-à-

dire ìnSSn. Dans tous ces cas l'original est hébreu puisque,
dans la transcription, l'article vient en tête comme en hébreu
et non en queue du mot comme en araméen. Dans n Rois

xxii, 5 la transcription rò ßs^ey. reproduit "Olli du texte
massorétique ; si le modèle des Septante avait été araméen, ils auraient
transcrit par £<p"i3 (cp. Targoum de n Rois xn, 6 suiv. où

l'araméen tfp*0 correspond à p"0 du parallèle hébreu).
En présence de ces faits, comment maintenir avec M. Naville (2)

que « l'hébreu est le langage populaire de Jérusalem, devenant
langue écrite aux environs de l'ère chrétienne par la formation
de l'hébreu carré, une modification de l'araméen imaginée
expressément pour ce but »

« Je m'appuie, déclare M. Naville, avant tout sur ce fait dont
j'attends la réfutation, prêt à m'y soumettre si elle m'est
présentée : on ne connaît pas d'hébreu écrit autrement qu'en
hébreu carré. Qu'on me montre un document hébreu écrit en
araméen ou même en ce qu'on appelle vieil hébreu ». Or ce

document existe, c'est le Pentateuque samaritain.
On sait qu'au moment de leur schisme les Samaritains emportèrent

avec eux l'Ecriture Sainte du judaïsme, le Pentateuque.
Les papyrus d'Eléphantine nous ont permis de préciser la date

(1) Swete, Introduction to the O. T. in Greek, p. 17, 18, 24, 20.

(2) Rev. de théol. et de phil., 1916, p. 228.



M. EDOUARD NAVILLE ET LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE 63

de ce schisme : c'était, contrairement à ce que dit Josephe
(Ant. xi, 7, a et 8, 2) qui le fixe à i'époque d'Alexandre, à la
fin du ve siècle av. J. C. (cp. Néh. un, 4 suiv., 28 suiv., et la
mention des fits du gouverneur de Samarie Sanballat dans un

papyrus d'Eléphantine de la 17e année de Darius II [424-400]
c'est-à-dire de 408-407 av. J. C. ; éd. Ungnad p.; 5).

Le Pentateuque samaritain, on ne peut assez insister sur ce

fait, atteste donc pour la fin du cinquième siècle l'existence d'une
Ecriture Sainte en langue hébraïque. Il prouve que l'hébreu
n'était pas seulement un parler populaire mais une langue
littéraire, que ce n'était pas seulement le dialecte de Jérusalem, et

que l'hypothèse d'un Ancien Testament araméen est donc superflue.

Et si les Samaritains n'ont traduit que plus tard le

Pentateuque en dialecte local samaritain, c'est donc qu'au début du
schisme l'hébreu n'était pas encore lettre morte pour eux.
M. Naville nous dit, il est vrai, que, ce document n'est pas de

l'hébreu (loc. cit., p. 221), mais la citation de Brocketmann (1)

qu'il invoque à l'appui de son dire se rapporte en réalité, non
au Pentateuque samaritain lui-même, mais à ce qu'on nomme le

Targoum samaritain du Pentateuque, c'est-à-dire à une
version (2) du Pentateuque samaritain en dialecte araméo-samari-
tain Le Pentateuque samaritain lui même est bel et bien en

langue hébraïque (3) et pas seulement en écriture cananéenne (4),
et ce témoignage est accablant pour l'hypothèse de M. Naville,
puisqu'il fait remonter au cinquième siècle en tout cas l'existence

du Pentateuque en langue hébraïque. Or, si à cette date
i'hébreu servait de langue littéraire et sacrée, cela ne prouve-t-il
pas que depuis longtemps sans doute il remplissait déjà cet
office aussi bien n'est-ce pas en un jour qu'il avait pu obtenir
pareille situation.

De ce qui précède résulte donc que l'emploi de l'hébreu

(1) Brockelmann, Grundriss der vergleich. Gramm, der semitischen
Sprachen, t. 1, p. 17.

(2) Cp. pour cette version Nceldekb, Die semitischen Sprachen (2e éd.)

p. 39.

(3) Cp. von Gall, Der hebräische Pentateuch der Samaritaner (Giessen
1914-1918).

(4) Rev. de théol. et phil 1916, p. 212.



64 PAUL HUMBERT

comme idiome littéraire n'est point lié à l'invention de l'écriture
carrée et remonte pour le moins au cinquième siècle avant notre
ère et probablement bien plus haut.

Cela nous empêchera d'exagérer l'importance des papyrus
juifs d'Eléphantine. Si ces textes du cinquième siècle sont rédigés

en araméen, cela n'exclut donc pas qu'à cette même époque
l'hébreu fût encore employé et parlé dans certaines régions ou
certains cercles de Palestine. La présence dans le temple de Séti
à Abydos de graffiti phéniciens à côté de graffiti araméens,
du ve au 111e siècles av. J. C. (ï), est d'ailleurs là pour démontrer,

s'il en était besoin, que l'araméen n'avait pas, en ce temps,
supplanté absolument les autres idiomes sémitiques de Canaan.

De plus, si, d'après Néh. xm, 24 et à teneur des papyrus
d'Eléphantine, l'hébreu perdait déjà alors du terrain comme
langue populaire de Canaan, comment expliquer l'apparition
dans les siècles suivants d'ouvrages littéraires en hébreu comme
Sirach (pour ne pas même parler d'écrits du Canon palestinien)?
On est obligé d'admettre que cette fangue, en train de mourir
comme idiome parlé, était en même temps une langue savante
mais s'inspirant de modèles antiques, plus antiques que la
décadence de l'hébreu sous Néhémie. Il faut dès lors postuler l'existence

d'une littérature préexilique en hébreu, et la littérature
de l'Ancien Testament répond à ce postulat.

Mais M. Naville prétend également que jusqu'à l'époque de

Salomon en tout cas, et probablement même plus tard, il n'y
eut, en Palestine, de littérature possible qu'en écriture cunéiforme

et qu'en langue accadienne. Donc le Pentateuque, mosaïque
d'après M. Naville, devrait avoir été rédigé à l'origine en accadien

cunéiforme : « au temps d'Abraham, au temps de Moïse et

plus tard, les Sémites de l'Asie occidentale n'avaient d'autre
langue écrite que celle que nous appelons babylonien
cunéiforme... Par conséquent Moïse n'a pu écrire que des tablettes
en babylonien cunéiforme ». (2)

M. Navitfe s'efforce alors de démontrer que les documents

épigraphiques hébraïques du ixe, du vme et du vne siècles ne

prouvent en aucune façon l'emploi pour ces siècles-là de l'hébreu

(1) Lidzbarski, Ephemeris für semitische Epigraphik, t. in, p. 93 suiv.
(2) Rev. de théol. et phil., 1916, p. 200, 2o5.



M. EDOUARD NAVILLE ET LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE 65

comme langue littéraire et de l'alphabet cananéen comme alphabet

de la littérature de Canaan. « Ifécriture cananéenne vient
de Phénicie », remarque très justement M. Naville (ï), mais il
croit pouvoir en conclure que les inscriptions hébraïques en ces
caractères sont en langue phénicienne. Une analogie montre
immédiatement ce que cette conclusion a de peu contraignant :

la plus ancienne inscription abyssine, celle du roi Ezânâ à

Axoum, est encore en caractères sabéens ; en faut-il inférer
qu'elle est aussi en langue sabéenne non, car elle présente
déjà les particularités typiques de la langue éthiopienne. (2)

Les ostraca de Samarie, la stèle de Mésa (vers 85o), le calendrier

agricole de Guézer (du ixe siècle) (3), l'inscription de Siloé

(vers 700) seraient « sans valeur démonstrative sur la langue et
l'écriture des Livres Saints de Jérusalem » car, ou bien ces

textes auraient des Phéniciens pour auteurs, par exemple
l'inscription de Siloé, ou bien ils trahiraient des influences étrangères

et ne prouveraient donc rien pour la littérature des

Israélites. M. Gressmann s'est déjà inscrit en faux contre cette

conception (4), montrant qu'aucune raison sérieuse n'indique que
ces textes aient eu pour auteurs des Phéniciens. J'ajouterai à

son argumentation que l'inscription de Siloé ne saurait être
regardée comme un simple graffito de manœuvres phéniciens :

un épigraphiste comme M. Lidzbarski estime qu'au contraire
elle doit le jour à un scribe fort expert en son art (5) ; les

graffiti des ouvriers italiens au tunnel du Simplon, auxquels
M. Naville assimile l'inscription de Siloé, ne rappellent que de

loin cette dernière... Et quant à la langue de l'inscription, elle
n'est pas du phénicien, comme le suppose M. Naville (6),
puisqu'on y trouve (ligne 17) ce waw consécutif caractéristique de

l'hébreu mais qui fait défaut en phénicien (7). L'inscription de

(1) Ibid., p. 20g.

(2) Zeitschrift der deutschen morgenländischen Gesellschaft, 1894, t. xLviii,
p. 368, 369.

(3) Cp. Lidzbarski, Ephemeris, t. in, p. 38.

(4) Rev. de théol. et phil., 1916, p. 234 suiv.

(5) Ephemeris, t, in, p. 37.

(6) Rev. de théol. et phil., 1916, p. an.

(7) Brockelmann, Grundriss, t. 1, p. 12 ; Nöldeke, Sem. Sprachen, 2e éd.,

p. 3o.

5



66 PAUL HUMBERT

Siloé reste donc un irrécusable témoin de l'emploi, au huitième
siècle, de l'hébreu comme langue littéraire, et le calendrier agricole

de Guézer prouve d'autre part que même un simple paysan
pouvait à l'occasion rédiger quelques lignes en hébreu et en
caractères cananéens (i). Telle était la diffusion, non seulement
de la langue hébraïque, mais même de récriture cananéenne.
Cette diffusion est d'ailleurs confirmée par les estampilles en
hébreu et en lettres cananéennes trouvées en diverses localités
sur des jarres d'époque royale (2) et dont l'importance officielle
garantit le caractère hébraïque. L'une d'elles, de l'époque
judéenne royale, vient encore d'être exhumée à Jérusalem au
cours de la campagne de fouilles de M. R. Weill (3). Sans invoquer

d'autres témoignages, nous pouvons donc conclure que
l'hébreu et l'alphabet cananéen étaient, à l'époque des Rois,
langue et écriture officielles.

Cet alphabet cananéen ne procédait naturellement pas d'une
génération spontanée : si ses plus anciens témoins, inscriptions
de Mésa et de Kalamou, sont du ixe siècle, il y a lieu de

supposer que son invention et son emploi sont plus anciens encore ;

si, au ixe siècle, l'aire de diffusion de l'écriture alphabétique
s'étendait déjà jusqu'en Moab, cela aussi prouve que son emploi
est bien antérieur. On a du reste des raisons de penser que
l'alphabet des inscriptions du Sud de l'Arabie (les plus anciennes
sont du vnie s. av. J.-C.) qui se rattache à celui de Canaan, ne
dérive pas en réalité de l'alphabet de Mésa, mais que tous deux
procèdent d'un type d'écriture beaucoup plus antique (4). Une
écriture alphabétique devrait donc être postulée en Canaan
plusieurs siècles avant l'inscription de Mésa et, par conséquent,
l'écriture cunéiforme n'aurait pas été seule en usage dans ces

régions à l'époque de Salomon et même auparavant.
M. Naville fait grand état de la correspondance de Tell el

Amarna. Nul ne songe à en contester l'importance, mais, s'il est
avéré qu'au quatorzième siècle, sous Amenhotep III et IV, les

(1) Lidzbarski, Ephemeris, t. ni, p. 42.

(2) Vincent, Canaan, p. 358 suiv. ; Gressmann, Rev. de théol. et phil.,
1916, p. 235.

(3) Cp. Revue des études juives, 1920, t. lxx, p. 160, i6i.
(4) Praetorius, dans ZDMG, igog, p. 191.



M. EDOUARD NAVILLE ET LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE 67

lettres d'Amarna attestent l'emploi de l'accadien cunéiforme par
des scribes de Canaan, il est illicite de tirer de ce fait des

conclusions trop générales et précipitées. M. Edouard König l'a
dit excellemment (ï) : tout ce que cela prouve, c'est que pour
les scribes de Canaan et la chancellerie égyptienne le babylonien
cunéiforme était un moyen de correspondre par écrit. Ce n'est

pas à M. Naville qu'il est besoin de rappeler que le voyage de

Oun-Amon en Phénicie (vers noo) raconte que Zakar-Baal,
prince de Byblos, reçut d'Egypte cinq cents rouleaux de papyrus
fin (2) ; d'autres modes d'écriture que le cunéiforme étaient donc

employés en Palestine et M. Gressmann a rappelé avec infiniment

de raison la présence d'une phrase en langue de Canaan
dans le Papyrus Anastasi I (3) : on parlait donc en Canaan le

cananéen, ou pouvait l'écrire en une autre écriture que le
cunéiforme, et le flot de vieux mots cananéens — et pas seulement
de noms propres — signalés en égyptien par M. Burchardt (4)
au Nouvel-Empire et surtout sous la xixe et la xx6 dynasties,
confirme la vitalité et la puissance d'attraction des dialectes
cananéens bien avant l'an iooo.

Bien plus, comme on l'a souvent répété, les gloses cananéennes

de la correspondance d'Amarna elle-même montrent les
scribes de Canaan parfois peu experts en accadien et obligés de

recourir à la langue du pays pour mieux se faire comprendre.
Enfin certains indices, dans les textes d'Amarna eux-mêmes,
trahissent des scribes peu familiers avec l'écriture syllabique,
habitués à l'alphabétique, et évitant d'instinct les idéogrammes
et les syllabes composées (5).

Si donc des dialectes cananéens étaient parlés en Palestine
trois ou quatre siècles avant le premier millénaire et si l'invention

de l'écriture alphabétique doit remonter à une date avoisi-
nante, comment contester la possibilité d'une littérature hébraïque

(ï) Expositor, 1914, p. 99-

(2) Maspero, Contes populaires de l'Egypte ancienne (4e éd.), p. 226.

(3) Sous Séti II (1209-1205) d'après Gardiner, Egypt. Hieratic Texts,
Ser. 1, Part. 1, p. 1 et cp. p. 08 du texte hiéroglyphique pour la phrase

(4) Burchardt, Die altkanaanäischen Fremdworte und Eigennamen im
Aegyptischen (1909).

(5) Burnby, The Book of Judges (1918), p. 257.



68 PAUL HUMBERT

dès cette époque reculée d'autant plus que les fouilles
archéologiques nous apprennent qu'en Cappadoce les Hittites, qui
écrivaient parfois en accadien cunéiforme, se servaient également
de l'écriture cunéiforme pour leur propre langue hittite.

D'une découverte archéologique trop exclusivement exploitée
il faut donc en appeler à l'ensemble des faits archéologiques et
linguistiques. Ce n'est pas ici le lieu de reprendre d'autres
arguments de détail invoqués par M. Naville. Constatons seulement

que rien n'a prouvé jusqu'ici l'usage exclusif de l'accadien cunéiforme

en Paiestine du xive au xe siècle avant notre ère ; les faits
ouvrent la porte à d'autres possibilités et le Pentateuque —
qu'il ait d'ailleurs vu le jour à l'époque de Moïse ou plus tard
— peut fort bien avoir été rédigé d'emblée en hébreu.

N'est-il donc pas significatif qu'aucun texte sacré en accadien
cunéiforme ou en araméen n'ait été encore découvert par les

archéologues tandis qu'au contraire la Bible hébraïque est là,
accompagnée d'un imposant cortège de témoins : séculaires
vestiges de la langue cananéenne, preuves réitérées de l'emploi
d'autres écritures que le cunéiforme, multiples documents épi-
graphiques, texte samaritain, traduction des Septante, littérature
extra-canonique en hébreu, targoumim en langue populaire
araméenne dès le début de l'ère chrétienne N'en est-ce pas assez

pour démontrer par les faits l'extrême fragiiité de l'hypothèse
linguistique de M. Naville La substructure philologique de
l'édifice de M. Navitle ne peut nous paraître solide. L'original
hébraïque du Pentateuque demeure fortement attesté, original
sur lequel la critique philologique, littéraire, historique peut
et doit s'exercer.

La critique philologique M. Naville se montre très sévère

pour ces « finesses de la philologie », ces « règles strictes des

philologues », ces « raisonnements universitaires ou académiques »

avec leur « caractère scolastique ». M. Naville cherche en effet
à faire craquer les cadres de la philologie en niant l'existence
de langues et de dialectes uns. L'unité linguistique serait
artificielle, conventionnelle, il n'y aurait que la variété infinie de

ceux qui parlent, et par exemple il n'existe pas une langue



M. EDOUARD NAVILLE ET LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE 69

bantou, une langue cananéenne, mais seulement des dialectes
bantou et cananéens. L'hébreu en tant que langue une serait
donc inconnu aux âges anciens.

On peut répondre à ceci que s'il existe quelque part des
dialectes divers, cela ne contredit pas pour autant l'existence au-
dessus d'eux d'une langue littéraire dans laquelle ils trouvent
leur unité. Si par exemple un texte de la xixe ^dynastie (i)
déclare que, sous le Nouvel-Empire, les gens du Delta ne
comprenaient pas ceux d'Eléphantine, il n'en existait pas moins alors
une langue égyptienne. Par analogie, s'il y eut jadis des
dialectes cananéens, la langue hébréo-phénicienne a fort bien pu
vivre à côté et au-dessus d'eux.

En outre, s'il y a des faits phonétiques, morphologiques et

sémantiques, il y a aussi des lois sous lesquelles se rangent ces
faits et auxquelles ils sont soumis. Par conséquent l'arbitraire
ne règne pas en maître dans ce domaine. Si je consulte par
exemple la « Grammaire comparée des langues bantou » de
M. Meinhof, j'y constate que chaque dialecte a des traits
particuliers et, si je ne fais erreur, ce sont entre autres des critères
linguistiques qui ont permis de dégager plusieurs couches dans
l'Avesta.

L'examen du problème de la critique philologique du
Pentateuque excéderait les limites de cette étude critique et lasserait
des lecteurs non sémitisants. Je rappellerai deux faits seulement.

Lorsqu'en 1881 Giesebrecht chercha à démontrer par la
philologie la fausseté de la thèse de Graf, les résultats auxquels
il aboutit furent si clairs et éloquents qu'ils le convertirent
malgré lui à l'opinion qu'il prétendait combattre. On sait qu'aucune

catégorie de mots n'est aussi conservatrice et caractéristique

que les pronoms personnels : eh bien n'est-il pas sympto-
matique que, comme Giesebrecht l'a constaté, le pronom archaïque
de la première personne du singulier ânôkî, extrêmement
fréquent dans les plus anciens textes de la littérature hébraïque,
ne se rencontre qu'une unique fois dans le document Sacerdotal
(Gen. xxm, 4) ou> partout ailleurs, il est remplacé par la forme
plus jeune anî, très rare dans les vieux textes mais qui pré-

(1) Papyrus Anastasi I. 28, 6, ep. p. 80 du texte hiéroglyphique dans
l'édition de Gardiner.



JO PAUL HUMBERT

domine toujours davantage à mesure qu'on descend après
l'exil (i) Ceci serait-il en hébreu une « finesse de la philologie

», tandis qu'en égyptien les grammairiens consignent
soigneusement des phénomènes analogues, par exemple la présence
dans les Textes des Pyramides de formes pronominales bannies
des remaniements postérieurs de ces textes (2).

Le second fait est la langue du Deutéronome ; comme l'a
montré un savant aussi prudent et minutieux que Driver (3), le

style de ce document a un cachet individuel très prononcé. Si,

pour le vocabulaire, il renferme peu de formes exceptionnelles,
il présente par contre une foule de termes, de phrases, de
locutions qui lui sont propres, qu'il emploie constamment et qui lui
donnent un coloris tout à fait original. Le lecteur du Commentaire

de Driver se convaincra aisément du poids de ces faits et
se persuadera que ce ne sont pas là des observations
superficielles ou des simplifications conventionnelles.

Il n'y a pas lieu de persuader l'opinion que la critique
philologique du Pentateuque n'est qu'un bluff. Il y a là des faits,
que seuls des orientalistes peuvent naturellement apprécier, de

même que seuls des égyptologues sont en mesure de retracer
l'évolution de la langue égyptienne.

M. Naville accuse les critiques du Pentateuque de « ne juger
les faits qu'à un point de vue tout personnel et moderne,
suivant leur concordance avec ce que la critique juge possible ou
vraisemblable », de « refaire le Pentateuque suivant un système
auquel il faut qu'il s'adapte » (4), d'avancer des arguments qui
« reposent presque uniquement sur la preuve interne,
littéraire » (5). M. Camille Jullian renchérit par de sonores paro-

(1) Cp. Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft, 1881, p. 256-258;

et, pour le caractère de ces deux pronoms, Brockelmann, Grundriss, t. 1,

p. 298.

(2) Erman, Aegyptische Grammatik, 3e éd. § 149.

(3) Deuteronomy, p. lxxvii-xcv.
(4) Rev. de théol. et phil., 1920, p. an.
(5) Découverte de la loi, p. 2.



M. EDOUARD NAVILLE ET LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE JI

les (i). « Il est temps d'en finir avec ce travail de dépeçage, ces

jeux de massacre et de construction qui substituèrent à l'intelligence

des belles-lettres les édicules artificiels de modernes

philologues. Le temps des chorizontes est fini... » M. le sénateur

Victor Bérard appuie : «On a jugé d'après la conscience et la
logique des choses qui ne s'étaient faites ni suivant la logique
absolue, ni suivant les habitudes de la conscience moderne »(2).

C'est, paraît-il, une différence essentielle de méthode qui
sépare M. Naville et ses contradicteurs : méthode archéologique
contre méthode littéraire et philologique. Il veut « replacer le
livre au milieu des circonstances pour lesquelles il était composé

et du peuple auquel il s'adressait » (3), « replacer les textes
dans le temps où vivait l'auteur, dans le milieu qui l'entourait,
avec ses mœurs et ses habitudes » (4). « H faut examiner en

premier lieu quel en (de la Genèse) est le but, à qui l'auteur
s'adresse, quel est l'esprit qui l'anime, quelles sont les mœurs et
les habitudes de son temps et l'ambiance dans laquelle il se

meut » (5).

Il n'y a évidemment rien à objecter à l'emploi des données

archéologiques en matière de critique biblique et M. Naville
n'est pas le premier à y recourir, car voilà longtemps déjà
qu'on tire profit des documents assyro-babyloniens. Mais au nom
de quel principe répudier, à côté de cela, les enquêtes de la
critique historique, littéraire et philologique on touche ici du

doigt ce qu'il y a d'exclusif dans la méthode de M. Naville et

I'qii a vu précisément ce qu'il y a aussi d'excessif dans cette
méthode où les généralisations jouent un rôle capital et interdisent

de tenir compte des données archéologiques divergentes.
Au reste la philologie joue chez M. Naville lui-même un rôle
plus grand qu'on ne croirait d'après ces déclarations, puisque
aussi bien une hypothèse linguistique téméraire est à la base de

ses recherches.
Exposons donc brièvement cette nouvelle « méthode » de

(1) Doumergue, p. xm.
(2) Ibid., p. xv.
(3) Revue de l'histoire des religions, 1917, p. 164.

(4) Rev. de théol. et phil., 1920, p. 214.

(5) Ibid.. p. 176.



72 PAUL HUMBERT

M. Naville et ses « résultats généraux». Celui qui est au courant
de l'histoire de la critique biblique constatera d'ailleurs qu'à
maints égards M. Naville a simplement rajeuni une argumentation
ancienne.

Moïse est l'auteur de la Genèse et il faut la replacer au
milieu des usages et des idées de son temps. Sémite, il ne pouvait

écrire alors qu'en accadien sur des briques d'argile. Or on
n'écrivait pas alors pour écrire, Moïse avait un but : fonder une

religion et tracer les grandes lignes du culte de Yahvé puisque
c'est avant tout le cérémonial qui constituait la religion. Il lui
fallait donc avant tout des livres religieux qui sont la base des

religions orientales et il se servit pour cela de trois sortes de

documents : d'abord six tablettes rapportées de Charan par
Abraham, c'est-à-dire les livres religieux d'une secte (i) dont ils
nous disent les croyances sur la création et les origines de

l'humanité (Gen. i-xi). Moïse les récrivit, sans unifier de tous
points les discordances et les répétitions entre ces tablettes
d'auteurs peut-être divers. C'est la première assise de ce livre
qui, après la mort de Moïse, devra être la charte d'alliance
d'Israël avec Yahvé et rappeler que l'existence d'Israël et sa

nature reposent sur cette alliance avec les patriarches dont il
descend. Yahvé n'était pas un Dieu inconnu avant Moïse :

Elohim est en effet le dieu du monde ; puis, dès que l'homme

paraît et avec lui un élément moral, on nous apprend le double
nom de Dieu : Yahvé-Elohim ; ensuite, après le déluge, le dieu
qui fait choix d'Abraham, qui conclut alliance avec lui et avec
ses descendants, c'est Yahvé. Ainsi le plan du livre se

développe toujours plus clairement : montrer qu'Israël est le peuple
mis à part, élu déjà dans la personne de son ancêtre par le
maître du monde et des hommes, par celui qui adressa vocation
à l'ancêtre Abraham. Les deux noms divins, loin d'être un
indice d'hétérogénéité, sont donc au contraire une preuve d'unité
de plan ; « le nom de Yahvé est le véritable lien qui assure
l'unité du livre, c'est le fil d'or qui le traverse tout entier,
souvent dissimulé, mais reparaissant dans les moments où il est
nécessaire » (2). Moïse mit aussi à contribution une seconde

(1) Revue de l'histoire des religions, 1918, p. 29.

(2) Revue de l'histoire des religions, igi7. p. 167.



M. EDOUARD NAVILLE ET LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE "fi

catégorie de documents sur briques d'argile : des généalogies,
des archives de famille comme en ont les nomades (i) ; par là
Moïse montrait à ses contemporains leur origine exacte et leurs
titres à l'élection divine. Sa troisième source, enfin, fut la
biographie de Joseph, dont l'unité d'auteur est évidente, Joseph

ayant probablement fait rédiger ses Mémoires par un scribe
afin de rappeler les circonstances qui avaient entraîné les Israélites

en Egypte. Avec la mort de Joseph les documents généalogiques

cessent, Israël n'est plus une famille, c'est une nation et
Moïse doit être désormais un législateur.

Moïse vient, dans la Genèse, de produire à ses compatriotes
ces titres de noblesse révélateurs de leur caractère et de la
mission qui les attend en Canaan. Il lui faut désormais, et ce

sera désormais le but des quatre derniers livres du Pentateuque,

fonder la religion d'Israël et poser les bases du culte de

Yahvé. M. Naville a exposé sa conception de la Loi de Moïse
dans l'avant-dernier fascicule de cette Revue (2), ce qui me permet
d'être concis. Le code devra, à côté de prescriptions morales
comme le Décalogue, renfermer des lois rituelles, cérémonielles,
car la religion de cette époque devait être visible. Ces lois
données à une tribu encore nomade furent promulguées « en

cours de voyage et quelquefois les circonstances du moment les

ont fait naître ou en ont provoqué la répétition ». C'est pourquoi

il n'y faut chercher aucun plan systématique. Ces lois,
orales au début, durent être conservées à la postérité et formèrent

peu à peu une collection de tablettes cunéiformes, seule

écriture possible à ce moment-là. Elles doivent, comme la
Genèse, être jugées d'après les conditions du temps et du
milieu ; leurs répétitions notamment reflètent le langage parlé ;

le fond est le même, ce qui diffère ce sont seulement les

développements, les additions qui justifient le commandement ou en

facilitent le souvenir (3). Toutes ces lois s'inspirent des circonstances

du temps ou visent l'avenir, l'heure où Israël se trouvera
en Canaan, dans un autre milieu de culture ; elles ne sauraient
donc être toutes identiques de tous points. Ces lois s'accompa-

(1) Ibid., p. i63.

(2) Rev. de théol. et de phil., 1920, p. 176 suiv.

(3) Ibid., p. 189.



74 PAUL HUMBERT

gnent de notices sans ordre strictement chronologique et de

fragments du journal de voyage de quarante ans à travers le
désert arabique. La Loi est donc bien de Moïse, rien n'y trahit
une origine tardive ou même post-exilique ; le temps, les

circonstances, le but en expliquent toutes les particularités ; seuls

l'arrangement des tablettes et la division en quatre livres sont
d'Esdras.

Voilà en gros la méthode et les résultats généraux de

M. Naville. L'effort est double : tout expliquer en fonction du

temps et du milieu mosaïques et prouver que les solutions de
la critique du Pentateuque sont infirmées par cette méthode
« surtout historique et archéologique ».

M. Naville s'attache en effet à démontrer que la théorie des

sources du Pentateuque telle que l'a formulée l'école de Reuss

et de Wellhausen soulève une série d'invraisemblances historiques.

A priori les critères philologiques seraient sans valeur puisque

le Pentateuque hébraïque n'est, en l'hypothèse, que la
traduction d'une traduction. En second lieu les répétitions et les

divergences qui étonnent si fort dans la Genèse viendraient de

ce que, chaque tablette formant un tout, celle-ci doit commencer

par résumer, plus ou moins exactement et selon les besoins du
moment, le contenu des tablettes précédentes, ce Vienne ensuite

un compilateur, il pourra — c'est M. Doumergue qui parle (i)
— y avoir entre les récits des hiatus, des répétitions, des

différences, des espèces de contradictions ». On pense s'être ainsi
très simplement débarrassé de ces répétitions, de ces hiatus et
de ces contradictions que la critique de la Genèse croit devoir
expliquer en fonction de la théorie des sources ; et quant au
même phénomène dans la Loi, il a pour cause la nécessité

d'inculquer des vérités fondamentates sur lesquelles on ne peut
assez revenir, les flottements d'un enseignement oral à

l'origine, le caractère particulier et occasionnel des épisodes qui
provoquèrent telle ou telle législation, les dispositions du moment
chez le législateur lui-même, l'obligation d'adapter par avance
la législation aux conditions de vie de Canaan. M. Naville
s'appuie également sur la soi-disant constatation que les différen-

(i) Doumergub, p. 74.



M. EDOUARD NAVILLE ET LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE J&

ces de style (et celles de fond et de vocabulaire dans la Loi
s'expliqueraient par la nature même des lois, par leur but et

par le caractère de ceux à qui elles étaient destinées (ï). Quant
à l'emploi des deux noms de Dieu, on a vu comment M. Naville
prétend le légitimer au début de la Genèse par le plan même de

l'auteur ; puis, dès qu'à partir d'Enoch on commença à invoquer

le nom de Yahvé, Moïse « emploiera à son gré l'un ou
l'autre des deux noms de Dieu, ou les réunira en un seul, à

moins qu'il y ait une raison pour qu'il cite l'un plutôt que
l'autre » (2), c'est-à-dire qu'il s'agisse par exemple du Créateur
du monde ou du Créateur des hommes.

Que serait-ce d'ailleurs que ces « sources » du Pentateuque
une espèce de documents dont on n'a jamais constaté l'existence

à une époque qui ne connaissait que la tablette
cunéiforme. Et leurs auteurs, ces « écrivains de cabinet, pour ne pas
dire ces professeurs d'histoire ancienne que les critiques ont
créés à leur propre image » (3), sont une catégorie d'écrivains
inconnue dans l'Ancien Orient. Nul ne peut apercevoir d'où ce

Yahviste et cet Elohiste du ixe, du vme siècles tiraient leurs
renseignements, ni dans quel but ils écrivaient, car ce sont

gens qui, ce un peu comme les littérateurs et les savants de

cabinet de nos jours », écrivent pour écrire, sans avoir un
public en vue. Ni eux, ni les rédacteurs finaux ne se nomment,
etc., etc.

Cette méthode et ces critiques de M. Naville sont-elles rece-
vables et faut-il abandonner pour autant l'explication de Reuss,
de Graf, de Wellhausen, qui voit dans le Pentateuque quatre
sources (J, E, D, P) combinées par des rédacteurs.

Tout d'abord constatons que la méthode de M. Naville repose
sur une aveuglante pétition de principe : elle part de la
présupposition que le Pentateuque a été écrit par Moïse, or c'est
cela même qui est en question elle fixe sa rédaction à l'époque
mosaïque, empruntant ainsi un critère fondamental au document

même qui est en cause A cet égard l'argumentation de

(1) Rev. de théol. et phil., 1920, p. 192-197.

(2) Revue de l'histoire des religions, 1917, p. 182.

(3) Revue de l'histoire des religions, 1918, p. 35.



76 PAUL HUMBERT

M. Edouard Naville tourne dans un cercle vicieux et l'on
rencontre trop souvent dans ses développements l'affirmation que
telle chose doit s'être passée et doit s'être produite de telle ou
telle façon. A titre d'exemple, signalons ce verdict : « Moïse
avait à fonder une religion, à écrire les livres religieux qui en
sont la base » (1). Cette affirmation repose sur elle-même et
renferme en outre une identification erronée entre ia fondation
d'une religion et la rédaction de livres sacrés. Ni Jésus ni fe

Bouddha n'ont écrit et il y a des religions orientales sans livres
sacrés, par exemple les religions baalistes et la religion assyro-
babylonienne qui n'a pas un canon sacré. Soit dit en passant,
ces nomades ayant des livres sacrés sont inconnus dans le
monde bédouin de jadis, dans l'Arabie préislamique par
exemple.

Or cette même pétition de principe est à la base de l'hypothèse

linguistique de M. Naville : pour établir que le
Pentateuque fut rédigé en accadien, il faut d'abord affirmer sa mosaïcité,

c'est-à-dire sa haute antiquité ; et, d'autre part, pour
soutenir sa mosaïcité if est indispensable de ruiner les preuves
tirées du texte hébraïque, autrement dit de postuler un original
accadien En saine méthode historique un point d'appui solide

pour la critique ne peut être cherché dans le Pentateuque
puisqu'il est lui-même en question. La méthode suivie par le
champion de la tradition présente donc un grave vice logique.

M. Naville nous dira, il est vrai, qu'il a surabondamment
démontré que lois et récits du Pentateuque se comprennent
parfaitement en fonction du temps et du milieu mosaïques.
Mais ne nous laissons pas abuser par les apparences : par un
effort désespéré M. Naville a essayé de mettre les détails dû
Pentateuque en harmonie avec l'époque mosaïque, mais il traite
comme quantité négligeable les très graves raisons internes et
externes qui, pour la critique littéraire et historique du
Pentateuque, mettent cette mosaïcité en péril.

L'opinion traditionnelle, insistons sur ce point, doit être
soumise à une critique littéraire et historique impartiale. Il y a

notamment des témoins externes que la méthode historique
commande d'interroger et auxquels M. Naville se garde de

(1) Revue de l'histoire des religions, 1918, p. 10.



M. EDOUARD NAVILLE ET LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE 77

faire appel. Or ce sont ces témoins que la critique biblique
du xixe siècle a fait comparaître et dont le verdict a été
accablant pour la mosaïcité du Pentateuque. Tout esprit non prévenu
acquiescera à ces règles élémentaires de la méthode historique
«t il est fâcheux que M. Naville s'y soustraie.

Nous ne pouvons pas refaire ici la critique du Pentateuque,
mais nous en rappellerons quelques données maîtresses.

Au point de vue littéraire, ce qui frappe d'abord dans le

Pentateuque, ce sont les récits parallèles mais plus ou moins

divergents. M. Naville veut en rendre compte en partie par
l'obligation de résumer au début de chaque tablette les principaux

épisodes qui précèdent. Mais l'archéologie ne confirme pas
cette solution car, par exemple, ni l'épopée de Gilgamesch, ni
les mythes babyloniens de la création ne présentent semblables
répétitions. En outre, si même ces répétitions se légitimaient
dans la Genèse où, d'après M. Naville, Moïse eut des sources,
elles sont encore plus frappantes dans les chapitres censés

contemporains du grand homme (p. ex. Nbres xxvn, 12-14 e^

Deut. xxxii, 48-02). Et que dire des récits parallèles combinés,
étroitement enchevêtrés l'un dans l'autre comme dans l'histoire
du déluge (Gen. vi-ix) ou, même à l'époque de Moïse, dans
l'histoire des plaies d'Egypte (Ex. vu-xi) ou dans celle du
passage de la Mer Rouge (Ex. xiv). On n'a qu'à consulter la
narration babylonienne du déluge (Gilgamesch, tabi, xi) et l'on
n'y trouvera aucune de ces redites, de ces contradictions internes,

de ces combinaisons D'où viendraient, sous la plume d'un
contemporain et d'un seul et même écrivain, des contradictions
flagrantes comme dans le récit des plaies ou du passage de la
Mer Rouge il y a là des éléments hétérogènes amalgamés les

uns avec les autres, une combinaison artificieile qui trahit
sûrement le compilateur L'histoire de Joseph elle-même, biographie
une et contemporaine soi-disant, marie deux traditions
divergentes : tantôt le jeune Joseph, protégé par Juda, est vendu à

des Ismaélites qui passent justement par là ; tantôt, protégé
par Ruben, il est jeté dans une citerne vide d'où des Madianites
le tirent et le volent.

Les répétitions dans la Loi seraient amenées par des nécessités

pédagogiques, dit-on. Mais encore faudrait-il que ces législations

parallèles ne se contredisent pas grossièrement. Comment



7» PAUL HUMBERT

Moïse aurait-il donné du tabernacle du désert (ôhêl môêd)
deux descriptions divergentes l'une dans Ex. xxxm, 7-11 où
le tabernacle, simple tente semble-t-ii, doit être dressé hors du

camp et est desservi par le seul Josué, l'Ephraïmite, l'autre
dans Ex. xxv suiv., xxxv suiv., où ce même tabernacle est une
construction compliquée, placée au milieu du camp (cp. Nbres 11,

17), avec un personnel nombreux et trié sur le volet de prêtres
aaronides et de lévites.

On sait que depuis Astruc l'emploi alternatif des noms divins
Yahvé et Elohim dans la Genèse et le début de l'Exode a

toujours passé pour un indice — à côté de beaucoup d'autres — de

pluralité d'auteurs. J'ai rappelé plus haut comment M. Naville
prétend légitimer ces alternances sous la plume d'un seul et
même écrivain au moyen de différences de sens rendues nécessaires

par la pensée générale du contexte. Son argumentation
ne me convainc pas : le dieu de Genèse i serait le dieu du ciel
et de la terre (Elohim) ; le dieu de Gen. n suiv. aurait la même

qualité, mais en même temps il deviendrait le dieu de l'homme :

ce sera donc Yahvé-Elohim ; à partir d'Enoch enfin on ce invoque
le nom de Yahvé » et Moïse peut employer indifféremment les
deux noms divins. Mais d'abord le dieu du chapitre 1 est lui
aussi, dieu de l'humanité puisque toute son activité créatrice ne
tend qu'à préparer le séjour de l'être qui sera le couronnement
de son œuvre : l'homme Puis surtout, si Dieu, en tant qu'auteur

du monde des choses et des hommes est désigné dans
Gen. 11 et m par le nom de Yahvé-Elohim, pourquoi ce titre
ne lui est-il plus jamais accordé (1) dans le reste du Pentateuque
où il serait cependant souvent en place Par exemple dans
Gen. ix, 1-17 où il s'agit de l'alliance de Dieu avec Noé et
toutes les créatures vivantes, M. Naville trouve naturel qu'on
dise Elohim car c'est comme une création nouvelle (2). D'après
sa théorie on devrait bien plutôt y employer Yahvé-Elohim Si
l'auteur de la Genèse attachait aux différents noms divins des

sens théologiques aussi subtils, il aurait dû être conséquent
avec sa théologie dans le reste de son œuvre et nommer par

(1) Dans Ex. ix, 3o le texte massorétique a Yahvé-Elohim, mais les
Septante ont le simple tòv Gsóv.

(2) Revue de l'histoire des religions, 1917, p. 182, i83.



M. EDOUARD NAVILLE ET LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE 79

exemple dans Ex. xx, ii Elohim et non Yahvé le dieu qui créa
le monde en six jours En réalité l'explication de M. Naville
fait de Moïse un métaphysicien ce comme l'époque n'en connaissait

pas ». Plutôt que de recourir à ces subtilités, n'est-il pas
beaucoup plus naturel d'attribuer ces deux noms divins à des

rédacteurs différents et cela d'autant plus qu'en général à

l'alternance de Yahvé et d'Elohim correspondent d'autres
divergences, de style et surtout de fond.

Pendant que nous en sommes à ces noms de Dieu, signalons
encore l'argument que M. Naville oppose à ce que M. Doumergue
appelle avec passablement d'exagération ce la grande objection
de la Haute-Critique », c'est-à-dire les théories d'Exode m et vi
sur la date de la révélation à Israël du nom de Yahvé.

On sait que dans Ex. vi, 2 suiv. Dieu déclare : ce Je suis
Yahvé je suis apparu à Abraham, à Isaac et à Jacob comme
El Schaddaï, mais je n'ai pas été connu d'eux sous mon nom de
Yahvé » ; et la même ignorance du nom de Yahvé avant Moïse
semble impliquée dans Ex. m, i3-i5 où Moïse suppose que les
Israélites vont lui demander le nom du Dieu qui l'envoie vers
eux. A teneur de ces deux passages il paraîtrait donc qu'avant
Moïse les Israélites ne connaissaient pas le véritable nom de
leur divinité : Yahvé. N'est-ce pas la preuve que les récits de la
Genèse dans lesquels Dieu est nommé Yahvé sont d'une autre
plume que celle qui écrivit les deux passages sus-mentionnés

M. Naville ne souscrit pas à ce raisonnement (1) : dans
Ex. m, i3-i5 Moïse, si je comprends bien M. Naville, fournirait
simplement au moyen d'une étymologie populaire Vexplication
du nom, déjà connu depuis longtemps, de Yahvé ; dans Ex. vi, 2

suiv. d'autre part, ce nom » serait synonyme de ce qualité » : je
ne me suis pas fait connaître ce en ma qualité de Yahvé », c'est-à-
dire ce dans mon caractère de Yahvé », le nom étant ce une
forme ou un mode de la personnalité ». Or, sous ce rapport,
ce Yahvé a un sens spécial, il veut dire le dieu qui est garant
de ses promesses, qui se fait connaître, ou plutôt, comme l'on
dit en hébreu, qui fait connaître son nom par ses actes » (2) ;

et M. Naville conclut : ce Yahvé va montrer aux Israélites ce

(1) Revue de l'histoire des religions, 1917, p. 188 suiv.

(2) Revue de l'histoire des religions, 1917, p. 193.



8o PAUL HUMBERT

qu'il dit plus tard à Jérémie (xvi, ai) : ce c'est pourquoi, voici je
leur fais connaître cette fois, je leur fais connaître ma puissance
et ma force, et ifs sauront que mon nom est Yahvé. »

La solution de M. Naville n'est-elle pas plus artificielle que
réelle si les Israélites ne demandaient dans Ex. m, i3-i5 que
l'explication du nom de Yahvé, Moïse aurait employé une tournure

de style bien maladroite (ce S'ils me disent : quel est son
nom ») et faisant croire cela même qui n'était pas sa pensée,
à savoir que le nom même de la divinité était inconnu
jusqu'alors. Pour la portée du mot ce nom », je suis d'accord avec
M. Naville quand il remarque que dans l'Antiquité orientale
ce le nom est la personne même envisagée sous un certain
aspect », qu'il ce représente certains attributs physiques ou
moraux qui distinguent la personne ». Mais cette observation
ne se retourne-t-elle pas contre t'explication que l'on veut fournir
du passage Si le nom est ainsi gros de certains attributs, le

nom de Yahvé n'avait nullement besoin d'être commenté puisque

nom et qualité allaient de pair et s'offraient simultanément
à l'esprit Un Egyptien avait-il besoin qu'on lui expliquât le

nom de Khnoum, un Babylonien celui de Rammân le nom et
l'être sont indissolublement unis (i), connaître l'un c'est, ipso
facto, connaître l'autre. Ainsi lorsqu'Isis cherche par ses
artifices à s'emparer du nom mystérieux de Râ, il ne lui suffit pas

que le Dieu paraphrase son nom, elle veut posséder le nom lui-
même et, dès qu'elle l'obtient, elle exerce par là même la
puissance propre à Râ (2). Si donc, d'après Ex. m, i3-i5, le nom
du dieu doit être expliqué, c'est qu'il n'était pas connu
jusqu'alors.

En outre, l'explication d'Ex, vi, 2 suiv. par M. Naville est

également forcée : il est dit dans Ex. vi, que Dieu s'est révélé

aux patriarches comme El Schaddaï, mais qu'il se révèle désormais

sous le nom de Yahvé. Si ce nom » signifie ici ce qualité »,

il y a alors tautologie puisque, d'après M. Naville, Yahvé veut
dire celui qui est fort, puissant, qui délivre merveilleusement,
ce qui serait synonyme d'El Schaddaï (Dieu Tout-Puissant) et
ferait évanouir l'opposition entre les deux moitiés du verset 3

(1) Cp. les premiers mots d'Enuma Elisch.
(a) Ed. Navillb, La religion des anciens Egyptiens, p. 191 suiv.



M. EDOUARD NAVILLE ET LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE 8l

Je n'aperçois donc pas que M. Naville ait fourni d'Ex, m et vi
une explication vraiment satisfaisante ; c'est bien plutôt le cas
de suivre la recommandation de Fustel de Coulanges rappelée
par M. Naville : « prendre les :textes tels qu'ils ont été écrits,
au sens propre et littéral..., les admettre naïvement sans y rien
mêler du nôtre ». Ainsi entendus, ces deux passages de l'Exode
sont un précieux témoin de la divergence de points de vue et

par conséquent de la pluralité des sources dans le Pentateuque.
Quelques échantillons de la critique littéraire du Pentateuque

dévoilent donc déjà le caractère composite de ces cinq livres :

doublets et contradictions, non seulement de forme mais aussi de
fond, dans les narrations et les lois ne s'expliquent naturellement
que si l'œuvre n'est pas une. Et que dire des hiatus, des lacunes
dans le plan ce Tout ce qui s'écarte de la ligne droite que l'auteur

s'est tracée est laissé de côté... Moïse veut arriver à

Abraham... » déclare M. Naville. Tout converge-t-il vraiment
vers l'élection du patriarche même les unions des Elohim avec
les belles Ailes de la terre dans Gen. vi, i-4 Un plan rigoureux,

aux mailles serrées, préside-t-il réellement à la composition

de la Genèse Que fait alors l'épisode de Juda et Tamar
(Gen. xxxvin) au beau milieu de la biographie de Joseph
Pourquoi la consécration d'Aaron et de ses fils qu'un plan
organique situerait après Ex. xxxix est-elle différée jusqu'à
Lév. vm etc.

Mais le verdict de la critique littéraire doit, en saine méthode,
être confronté avec celui de la critique historique. Autrement
dit, après les textes littéraires les faits eux-mêmes et les lois du
Pentateuque doivent être analysés au point de vue de l'hypothèse

de la mosaïcité. Sont-ils rapportés par un témoin oculaire,
ont-ils un caractère historique ou légendaire Enquête capitale
à laquelle i! faut soumettre les livres de Moïse au même titre
que les livres sacrés de la Perse ou de la Chine. Ici de nouveau
nous ne pouvons pas refaire cette vaste enquête dont nous
signalerons seulement un exemple particulièrement symptomati-
que. D'après Nombres i, n et xxvi (cp. Ex. xn, 37 ; xxxvin, 26;
Nbres xi, 21) le total des Israélites recensés au désert était au
minimum de 600 000 mâles de plus de vingt ans, soit, avec
femmes et enfants, deux millions et demi d'âmes, sans parler
des bagages et des troupeaux. Passons la parole à Reuss : « Ou

6



8a PAUL HUMBERT

bien ces chiffres sont exacts, alors le départ de cette formidabie
masse d'individus et d'animaux d'un seul endroit (Ex. xn, 37),
dans la seconde moitié d'une seule nuit, pendant laquelle on

mangea encore l'agneau pascal (xn, 22, [±i, 5i), le passage de la
mer également dans une seule nuit (xiv, 20, 24), le séjour de

quarante ans dans une contrée où il était impossible de nourrir
tant de bêtes, les campements réguliers en une seule place
(Nbres n), les marches, avec femmes et bêtes, dans un pays de

montagnes sans routes, organisées comme sur un champ d'exercice

(Nbres x, 11 suiv.), les assemblées de tout le peuple devant
le tabernacle (Nbres x, 3) vers lequel conduisait une longue rue
où tout le monde pouvait voir passer Moïse quand il s'y rendait
(Ex. xxxm, 8)..., tout cela est matériellement, mathémathique-
ment impossible » (1). Nous voilà en effet bien loin des Bédouins
des steppes sinaïtiques bien loin aussi d'un témoin oculaire des

conditions, des possibilités de la vie nomade
Conclusion corroborée par l'examen des lois mosaïques, car

la majorité de celles-ci nous transportent dans un tout autre
milieu que le désert, visent une civilisation sédentaire et agricole

(cp. Lev. xix, 9 ; xxv ; Deut. xix, 14, etc.). On répond que
Moïse ce a en vue l'avenir », que la Loi est rédigée en vue
d'éventualités futures comme le séjour en Canaan et l'institution
de la royauté (2). Mais où connaît-on dans l'Antiquité des codes

pareils, codes théoriques, sans attaches avec la réalité ambiante
et réglant des situations purement idéales et éventuelles et
comment Moïse qui, d'après la tradition, n'avait jamais vécu
qu'en Egypte et au désert, serait-il si minutieusement informé
des conditions de vie en Canaan, pourtant différentes de celles
de la vallée du Nil ou du désert ce sont là impossibilités
psychologiques. Voit-on d'autre part ces libres fils du désert
courbés sous les innombrables rites de la législation sinaïtique

Certes l'élément rituel joue un grand rôle dans les mœurs des

Primitifs, mais l'ethnographie n'enseigne pas que tous les rites
soient primitifs ni qu'il n'y ait aucune relation entre les rites et
le stade de culture de ceux qui les pratiquent. Sous ce rapport,
comment des hordes de nomades auraient-elles pu se conformer par

(1) Rbuss, Bible, t. 1, p. 86.

(2) Rev. de théol. et phil., 1920, p. ao8.



M. EDOUARD NAVILLE ET LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE 83

exemple aux prescriptions du Lévitique (Lév. xv) sur l'impureté
et la pureté sexuelles où puiser au désert les flots d'eau nécessaires

pour laver toutes ces souillures La comparaison du
Coran est instructive à cet égard : parlant des ablutions nécessaires

en cas d'impureté sexuelle, Mohammed a soin d'ajouter :

«r Si vous ne trouvez pas d'eau, frottez-vous le visage et les
mains avec du sable fin et pur » (Sour, v, 9) (1). Si c'est Moïse

qui a rédigé le Lévitique, pourquoi donc, écrivant au désert et

pour des nomades, n'a-t-il pas prévu ces accommodements rendus
inévitables par la pénurie d'eau on ne peut pourtant pas dire
que, si les lois de Lév. xv sont mosaïques, elles ne s'appliqueront

qu'une fois les Israélites entrés en Canaan
On nous assure que les prescriptions du Deutéronome

relatives à la royauté sont, elles aussi, rédigées ce en vue d'une
éventualité possible », car, sitôt sur sol cananéen, Israël sera

presque fatalement entraîné à imiter les mœurs du pays. Quel
miracle d'intuition cela suppose Le regard de Moïse pénétrerait

par delà l'époque de Josué et des Juges, et le législateur
prendrait plus d'un siècle à l'avance toutes mesures en vue de

ce nouvel état de choses C'est psychologiquement invraisemblable,

et cela d'autant plus qu'au début de la conquête Israël
ne formait pas encore une entité politique susceptible d'avoir un
chef unique, mais se composait d'une poussière de clans
indépendants les uns des autres (2)

On sait que la centralisation du culte réclamée par le
Deutéronome (ch. xn) passe pour une preuve de sa composition
tardive. Ici aussi M. Naville estime que Moïse prévit ce qui se

passerait après la conquête de Canaan. En effet le verset 8 de

ce chapitre déclare formeflement qu'au moment où cette loi fut
promulguée (c'est-à-dire en Transjordane, cp. Deut. ni, 29) on
ne l'observait pas encore. Mais, comme Reuss l'a relevé avec
sagacité : ce C'est à Moïse que nous attribuerions cette déclaration,

à lui qui doit avoir réuni toute la nation en un seul camp
dans lequel se serait déjà trouvé le seul sanctuaire, à Moïse qui

(1) C'est en vertu de cet ordre que, dans l'Islam, les ablutions avant la
prière peuvent, en cas de nécessité, se faire au moyen de sable. C'est le
tayammoum.

(a) Cp. Juges 1.



84 PAUL HUMBERT

doit avoir veillé à l'observation de ces prescriptions avec une
rigueur telle que la peine de mort était édictée contre quiconque
sacrifierait ailleurs » (i)

Ni l'unité littéraire du Pentateuque, ni la mosaïcité de ses

narrations et de ses lois ne tiennent donc debout devant un
examen littéraire et historique attentif. Nous n'en avons pu
rappeler que quelques preuves, renvoyant le lecteur à ces
œuvres admirables de clarté, de modération et d'impartialité que
sont les Introductions à l'Ancien Testament de M. Lucien Gautier,

de M. Cornili ou de M. Driver.
Cependant un interrogatoire capital doit être encore institué :

celui des témoins externes, des documents de l'histoire israélite
autres que le Pentateuque. A cet égard surtout M. Naville est

injuste pour la critique biblique en l'accusant d'être trop
philologique et ésotérique, car les défenseurs de la tradition ne

possèdent pas le monopole de la critique ce documentaire ».
Les textes des Juges, de Samuel, des Rois, des Prophètes

sont eux aussi des documents de première valeur et que la

critique a largement mis à contribution. A Reuss, Duhm et
Wellhausen revient spécialement le mérite d'avoir entrepris
cette enquête systématique et d'avoir établi par les faits externes

que l'histoire d'Israël n'a pas connu à l'époque mosaïque et

jusque sous Josias ou même jusqu'après l'exil les législations
du Deutéronome et du Lévitique, et n'a pas connu entre autres
l'institution du ce tabernacle » (2). M. Naville n'a jamais répondu
à cette démonstration qui est pourtant l'événement capital de

la critique du Pentateuque au siècle passé, et l'on n'aura du
problème une vision complète que lorsqu'on aura étudié à fond
ces deux ouvrages classiques : les ce Prolégomènes » de Wellhausen,

et la ce Théologie des Prophètes » de Duhm.
Qu'est-il résulté de cet interrogatoire des témoins le fait

indubitable que la communauté religieuse soi-disant créée au
désert, avec le tabernacle comme centre unique et son organisa-
tien minutieuse et uniforme à la fois, disparaît sans laisser de
traces aussitôt qu'Israël a mis le pied sur sol cananéen, mais

que ce mosaïsme latent reparaît subitement à la surface au

(1) Cp. Lév. xvn, 4» et Reuss, Bible, t. 1, p. 123.

(2) Wbllhausbn, Prolegomena (3e éd,), p. 40 suiv.



M. EDOUARD NAVILLE ET LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE 85

début de l'époque post-exilique La conclusion qui s'impose
c'est que le Code sacerdotal, au lieu d'être mosaïque et au
début de l'histoire d'Israël, est le point de départ du judaïsme
post-exilique et que sa rédaction appartient au cinquième siècle
seulement. Et quant au Deutéronome avec sa centralisation du
culte à Jérusalem et son opposition radicale aux hauts-lieux, il
ne régit la pensée et la vie d'Israël qu'à partir du règne de

Josias et fut promulgué vraisemblablement en 621 (11 Rois xxn, 3).
Or, rétablis ainsi dans leur perspective historique, les matériaux

du Pentateuque, narrations et législations, se suivent enfin
organiquement, s'expliquent naturellement en fonction du temps
et du milieu. Une évolution naturelle, organique, préside à leur
développement et les vraisemblances historiques et psychologiques

sont respectées. Eloquente confirmation de ce que la critique,

littéraire et historique, interne statuait déjà.
Nous ne pouvons, une fois de plus, citer ici qu'un ou deux

faits. Les premiers prophètes par exemple, ces hérauts du
yahvisme pur, si préoccupés du retour à l'idéal des origines
nationales, si ardents à reprocher au peuple ses défaillances
morales et religieuses, connaissent-ils les législations du Lévitique

ou du Deutéronome, et s'y soumettent-ils « M'avez-vous
offert sacrifices et offrandes pendant les quarante ans du désert,
ô maison d'Israël ?» s'écrie ironiquement le Dieu d'Amos (v, 25).
« J'aime la piété du cœur et non les sacrifices, la connaissance
de Dieu et non les holocaustes » proclame Osée (vi, 6). ce Que
m'importe la multitude de vos sacrifices... » reprend le grand
Esaïe (1, 11). ce Je n'ai rien prescrit à vos pères, le jour où je
les fis sortir d'Egypte, en matière d'holocaustes et de sacrifices »
conclut Jérémie (vu, 22). Les prophètes préexiliques
emploieraient-ils semblable langage si le Lévitique mosaïque et normatif
avait été en vigueur de leur temps Si le sabbat était du temps
d'Osée un jour de mortification comme dans le Code sacerdotal
(Ex. xxxr, i3 suiv. ; Lév. xix, 3, 3o ; xxm, 3 ; xxiv, 8 ; xxvi, 2 ;

cp. Neh. xm, i5 suiv.), en parlerait-il comme d'une fête

joyeuse (Osée 11, i3). Si des lois et des rites existent du
temps des plus anciens prophètes, ils n'en font en tout cas ni
des préceptes divins, ni des ordonnances mosaïques, et le témoignage

d'Esaïe est péremptoire sur ce sujet : tous ces préceptes,
ce sont « commandements humains » (Es. xxix, i3).



86 PAUL HUMBERT

Même constatation pour le dogme essentiel du Deutéronome :

l'abolition des bârnôt et la centralisation du culte à Jérusalem.
D'après les livres des Juges et de Samuel (et déjà d'après la
Genèse) on sacrifie où l'on veut, dans n'importe quelle localité,
partout où il y a des autels (Juges vi, 26-28 ; xm, i5-23 ; xvn, 5 ;

xvm, 3o ; 1 Sam. vi, i4-i5 ; vn. 17; ix, 12; xi, i5 ; xvi, 2-5;
1 Rois xvm, 3o.32 ; xix, 10.14 ; xix, 21, etc.). Pas question à

cette époque d'un sanctuaire unique, celui de Silo ne doit sa

prééminence qu'à la présence de l'arche. Ni Amos, ni Osée ne
blâment en soi cette pluralité des lieux de culte, mais seulement
l'immoralité de ceux qui s'y pressent (Amos in, 14 ; iv, 4-5;
v, 5; Osée vin, n, etc.). L'auteur d'Esaïe xix, 19 admettrait-il
des massèbes dans le culte de Yahvé si Deut. xvi, 22 avait déjà
force de loi Bien plus, le Pentateuque lui-même renferme des

données analogues, par exemple Ex. xx, 24-26 où la multiplicité
des autels est nettement affirmée et même exigée. Ainsi ce qui
n'existe pas avant ia réforme de Josias est réetamé énergique-
ment par le Deutéronome ; puis, faisant un pas de plus, le Code

sacerdotal le supposera comme allant de soi. Wellhausen l'a
dit : le tabernacle du désert traduit en réalité historique le postulat
légal de l'unité du culte, ce que le Code exprime en déclarant

que le tabernacle existe dès l'exode. Ces différences d'attitude
ne s'expliquent qu'en admettant que la législation lévitique se

fonde sur un état de fait qui, pour le Deutéronome, n'est encore
qu'un « desideratum ».

On n'aurait qu'à relever les assertions de l'Ancien Testament
relatives aux prêtres pour constater également que l'Antiquité
hébraïque n'a pas connu ces prêtres et ces lévites absolument
distincts des laïques, et que même le Deutéronome unit encore
en une seule personne (les prêtres-lévites) deux offices entre qui
le Code sacerdotal établira une séparation bien tranchée.

Sans insister davantage, je rappelle que l'étude comparative
des lois du Pentateuque et l'analyse des données historiques
externes ont montré que cette législation a passé par trois étapes
succesives : la législation yahviste et élohiste, celle du Deutéronome,

celle du Code sacerdotal. Lois sur les sacrifices, sur les

fêtes, sur le sanctuaire, sur les prêtres, etc., se présentent toutes
sous un triple aspect suivant qu'elles appartiennent à l'une ou
l'autre des couches du Pentateuque. De pareilles divergences



M. EDOUARD NAVILLE ET LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE 87

sur une matière identique sont incompréhensibles sous la plume
d'un seul et même écrivain, Moïse. Eût-il quarante ans à sa

disposition, un Bédouin appelé à établir un code des obligations
ne composera pas trois codes foncièrement différents les uns des

autres, reflétant des mentalités et des situations historiques très
diversement évoluées. Tout cela ne se comprend qu'au cours
d'une histoire séculaire, sous la pression organique des circonstances,

en vue de besoins immédiats, en fonction de l'évolution
de la société entière : or c'est justement ce que confirme l'histoire

d'Israël.
Cela étant, et toutes choses se passant comme si la législation

deutéronomique n'entrait en vigueur qu'en 621, que penser de

l'hypothèse de M. Naville relative à la découverte du Deutéronome

sous Josias Se fondant sur des analogies égyptiennes,
M. Naville entend le récit de 11 Rois xxn et xxm dans ce sens

qu'Hilqija trouva dans les fondations du temple de Jérusalem la
loi de Moïse, le Deutéronome qui y aurait été enfoui au moment
de la construction du temple et qui devait être rédigé en accadien

puisque le scribe Schaphan dut en faire lecture à Hilqija.
Le Deutéronome aurait donc été composé au plus tard sous
Salomon.

Cette hypothèse met dans les textes plus qu'ils ne renferment,
car il n'est dit nulle part que le grand'prêtre trouva ce document

dans les fondations. Le fait qu'Hilqija sait au premier
coup d'œil que c'est le livre de la loi de Moïse prouve que
ce texte n'est pas pour lui un grimoire accadien mais qu'il le
déchiffre immédiatement. La douloureuse surprise du roi à

l'ouïe du contenu de ce livre atteste la nouveauté, l'originalité
de ce dernier. Chose frappante surtout : nulle mention n'est
faite dans les récits de la construction du temple salomonique
(1 Rois vi-viii) d'un épisode aussi caractéristique que le dépôt
d'un Code de loi mosaïque dans les fondations. Enfin, et ceci

corrobore les précédentes remarques, les témoins externes ignorent

avant l'époque de Josias les exigences du Deutéronome
Ou bien faudrait-il supposer que ce code de loi était tombé en
désuétude depuis l'époque de Salomon il resterait cependant
bien étrange qu'il n'eût laissé de traces dans aucune institution,
dans aucun récit, dans la polémique d'aucun protagoniste du

yahvisme comme Elie ou les premiers prophètes D'ailleurs



88 PAUL HUMBERT

même avant et pendant le règne de Salomon, alors que, dans

l'hypothèse, le Code devrait être connu et obéi, on n'en trouve
nul indice dans la réalité de l'Histoire puisque des textes comme
Ex. xx, 24 ; 1 Sam. ix et x ; 1 Rois in, 2-4 présupposent au
contraire la multiplicité des lieux de culte.

A l'appui de la thèse d'un Deutéronome primitivement rédigé
en accadien et par conséquent très antique, M. Naville fait
encore valoir le fait suivant : dans 11 Chron. xxxiv, 14 il est dit
qu'Hilqija ce trouva le livre de la loi de Yahvé de la main de

Moïse ». L'expression ce de la main de » (beyad) signifie en

général ce par l'intermédiaire de » et on l'applique d'ordinaire
ici à la loi transmise par Moïse. Mais M. Naville l'applique
littéralement au livre écrit de la main de Moïse (1) et en infère

que cela veut dire que ce livre était écrit ce comme l'aurait écrit
Moïse » ou ce comme l'on écrivait de son temps », c'est-à-dire en
accadien cunéiforme. Cette interprétation s'appuie sur un texte
bien tardif et donne d'ailleurs des mots ce de la main » (beyad)
une explication bien subtile. Elle s'inspire en outre d'une
explication erronée d'Esaïe vm, 1 où l'on prétend que l'expression
« avec une plume d'homme » désigne l'écriture humaine, c'est-à-

dire cananéenne, en opposition à l'écriture divine, c'est-à-dire
cunéiforme (2). M. Naville me permettra-t-il, quoique je ne sois

qu'un hébraïsant, de lui soumettre pour ce passage une explication

qui, à ma connaissance, n'a point encore été mise en
avant

Esaïe doit écrire sur un objet exposé au public (peu importe
ici le matériel) les mots symboliques : ce Mahêr schâlâl khâsch
baz ». Or, a-t-on remarqué que cette expression, unique dans
l'Ancien Testament, est la traduction littérale et même double
de la locution égyptienne as khaq (3) ; ce hâte-toi, pille », c'est-
à-dire : proie facile. Esaïe emploierait-il peut-être ici une expression

égyptienne courante alors même en Juda dans ce cas

l'écriture humaine désignerait l'écriture populaire, cananéenne
(ec en caractères lisibles pour la foute » comme traduit le Rabbi-

(1) Ed. Naville, Découverte de la Loi, p. 23.

(2) Cp. Alf. Jeremias, Das AT im Lichte des Alten Orients (2e éd.) p. 424.

(3) Cp. les renvois dans Budge, Egyptian Hieroglyphic Dictionary,
p. 82 b., et Erman, Aegyptische Grammatik (3* éd.) § 187.



M. EDOUARD NAVILLE ET LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE 8<)

nat français), en opposition aux écritures hiéroglyphique ou
hiératique et non à l'écriture cunéiforme. En ce cas, et M. Naville
appréciera mieux que personne le bien-fondé de mon hypothèse,
nous n'aurions dans ce passage aucun témoignage de l'emploi
du cunéiforme en Juda à la fin du vme siècle.

Une brève remarque avant de conclure. Si le Code sacerdotal
est post-exilique et s'adresse aux prêtres du Temple, comment
se fait-il, demande M. Naville, que le temple n'y soit pas
mentionné une seule fois Wellhausen l'a expliqué de la façon la
plus naturelle : si le tabernacle du désert est une fiction
postexilique destinée à postuler la préexistence du temple et de

l'unité de culte, le rédacteur n'a pas été malhabile au point de

mentionner explicitement cet édifice, car c'eût été détruire d'une
main ce quii bâtissait de l'autre. Mais tout dans cette fiction
atteste indirectement l'existence du Temple, Lorsqu'on voit par
exemple les prêtres aaronides et les lévites officier autour de ce

tabernacle du désert et qu'on se souvient par ailleurs que l'histoire

n'a pas connu ces deux classes distinctes d'officiants avant
Ezéchiel et que ce prophète lui-même ignore encore le grand-
prêtre, n'aperçoit-on pas du même coup cpie cette distinction du
Code sacerdotal reflète précisément ce qui se passait dans le
second temple dont on a ainsi comme une photographie négative

En résumé la méthode de M. Naville pèche, selon nous, par
de graves a priori, part de la mosaïcité du Pentateuque comme
d'un fait acquis, tandis que celle-ci est en question, et, sur cette
base logiquement fragile, prononce que telles et telles choses

ont dû se passer, choses qui, en réalité, sont affirmées par la
tradition même dont la valeur est objet de critique.

Méthode qui tire de quelques faits archéologiques des
généralisations hâtives et qui empêchent de laisser à d'autres faits
du même ordre leur signification naturelle. Méthode qui nie la
valeur des observations philologiques mais patronne une hypothèse

linguistique des plus aventureuses. Méthode documentaire,
nous dit-on, mais qui néglige de consulter ces documents externes

de premier ordre que sont les livres des Juges, de Samuel,



go PAUL HUMBERT

des Rois et des Prophètes. Méthode qui se prive des grandes
ressources d'une étude comparative des données narratives et
législatives du Pentateuque.

Méthode surtout qui ne se soumet pas au contrôle souverain
de l'Histoire. Or l'histoire d'Israël telle que la retracent les
données fondamentales de la littérature hébraïque projette une
lumière révélatrice sur les résultats de l'étude comparative des
récits et des lois de Moïse. Aux couches de la narration et de la
législation correspondent en effet des phases successives de
l'histoire israélitico-juive, et cette correspondance ne se légitime
naturellement que s'il y a contemporanéité et rapport de cause
à effet entre les diverses périodes historiques et les diverses
couches littéraires. Il est donc inexact qu'on n'aperçoive pas la
cause et le but des ce sources » du Pentateuque. Chacune apparaît

à son tour, conditionnée par les nécessités historiques.
Chacune poursuit son but, précisé, imposé par les tâches de
l'heure.

Le Deutéronome, par exemple, est promulgué au moment où,
après le déclin de la puissance assyrienne, des restaurations
nationales s'opèrent de toutes parts en Orient, en Babylonie avec
le Nouvel-Empire chaldéen et Nabopolossar, en Egypte avec
la xxvie dynastie, en Juda avec Josias. Chaque peuple reprend
conscience de son originalité et la réforme deutéronomique est

précisément un vigoureux effort pour préserver l'autonomie de

Juda, pour substituer un état fortement centralisé au particularisme

néfaste de jadis (i), pour tenter une philosophie de la
décadence et de la prospérité d'Israël.

Le Code sacerdotal, de son côté, surgit à l'instant où Israël
disparaît de l'Histoire comme organisme politique pour renaître
en tant qu'Eglise. Voilà pourquoi l'organisation politique y
passe à l'arrière-plan, s'efface devant les préoccupations
cultuelles. Le but en est pratique et consiste à mettre l'idéal cultuel
de la jeune communauté sous forme d'Histoire-Sainte (2). C'est

Israël-Eglise qui veut vivre, qui réagit contre ce qui pourrait
entamer son unité religieuse et cultuelle, qui, à la manière
sémitique, traduit la valeur suprême de son idéal en concepts

(1) Cp. Gunkel dans Schriften des Alten Testaments, I, 1 p. 11.

(2) Cp. Bertholet, Biblische Theologie des Alten Testaments, p. 5.



M. EDOUARD NAVILLE ET LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE gì

du temps, qui statue la préexistence, c'est-à-dire l'absoluité de

sa constitution religieuse, qui se sépare de tout ce qui est
profane et païen pour se replier sur soi-même. Voilà des causes et
des buts très précis.

Ces auteurs ou ces écoles yahviste, élohiste, deutéronomiste
et sacerdotale sont anonymes. Est-ce un motif sérieux de révoquer

en doute leur existence L'auteur, pourtant si individualiste,

du poème de Job a gardé lui aussi l'anonymat anonymes,
les rédacteurs du livre sacré de l'Iran le sont aussi et ils
s'échelonnent au cours d'une évolution séculaire (i), comme les rédacteurs

des livres de Moïse, de sorte que l'Avesta, comme tout
et comme parties, est une compilation aussi bien que le
Pentateuque.

A notre avis M. Naville n'a donc nullement mis en péril la
manière actuelle de concevoir l'origine et la formation du
Pentateuque, car il a passé à côté des raisons essentielles qui militent
en faveur de la thèse critique. Le Pentateuque pose un gros
problème : comment situer harmonieusement la littérature dite
mosaïque dans l'histoire de la culture israélite comment, thème

plus général, comprendre l'histoire de la société et de la religion
israélites de façon à satisfaire aux exigences d'un développement

organique Cette question fondamentale ne peut se résoudre

qu'avec le recul de la critique historique, tandis que l'hypothèse

un peu myope de la mosaïcité du Pentateuque fait de ce

problème une insoluble énigme. Or M. Naville s'est, malheureusement,

abstenu d'envisager l'origine du Pentateuque dans toute
sa réalité, sa complexité et son ampleur historiques, comme
corollaire de cet autre problème plus vaste encore : l'histoire
de la civilisation israélite.

Dans le détail les travaux de M. Naville sur l'Ancien Testament

renferment par contre de fort intéressantes gloses égypto-
logiques et les hébraïsants lui en seront très reconnaissants.
Leur portée n'est peut-être d'ailleurs pas toujours aussi décisive

que le croit l'auteur, car un coloris égyptien se comprend presque

à n'importe quel siècle de l'histoire du peuple d'Israël. Au
surplus certains détails soi-disant imposés par l'ambiance égyp-

(1) Cp. Geldner dans Geiger und Kuhn, Grundriss der iranischen Philologie,

t. 11, p. i-3g.



92 PAUL HUMBERT

tienne le sont, je crois, plutôt par les conditions de la Mésopotamie

ou par l'ambiance orientale en général.
Si l'élément de fertilité par excellence est pour Gen. n un

fleuve se divisant en branches (i), ceci se comprend en Chaldée
aussi bien qu'aux rives du Nil. M. Naville exclut qu'un Israélite
du ixe siècle ait décrit Eden de cette manière : cependant le
Coran ne peint-il pas, au septième siècle de notre ère, le paradis
sous des couleurs semblables, avec des eaux courantes et des

palmeraies (2) C'est le milieu oriental en général, et pas
spécialement l'Egypte, qui dicte le choix de cette image.

Si le même chapitre de la Genèse nous montre le Créateur
façonnant comme Khnoum l'homme avec de la glaise, est-ce un
indice irréfragable d'origine égyptienne (3) L'image ne revient-
elle pas à réitérées fois dans le poème babylonien de la création,

dans ce qu'on appelle la cosmogonie chaldéenne et dans
d'autres textes babyloniens encore (4) Mais nous n'insistons

pas.
Au terme de cette étude critique, je tiens à redire mon

respect pour l'énergie et la chaleur avec lesquelles le grand égyp-
tologue genevois défend sa thèse, mon respect profond surtout
pour son amour de la Bible. Les faits et ce qui me paraît la
saine méthode de l'Histoire m'empêchent seuls de céder à son

argumentation.

Neuchâtel.

Paul Humbert.

(1) Revue de l'hist. des religions, 1918, p. iS.

(2) Cp. p. ex. Sour, ni, i3. 194.

(3) Revue de l'hist. des religions, 1918, p. 17.

(4) Cp. Dhormb, Choix de textes religieux assyro-babyloniens, p. 65-67,
8«, 87, 96, 97, etc.


	[Étude critique :] M. Edouard Naville et la critique du pentateuque

