
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1921)

Heft: 41

Artikel: Fragments sur Kant : introduction à la philosophie pratique philosophie
religieuse

Autor: Flournot, Théodore

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380041

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380041
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FRAGMENTS SUR KANT

INTRODUCTION A LA PHILOSOPHIE PRATIQUE

PHILOSOPHIE RELIGIEUSE

Désireux de faire entendre, dans ce fascicule consacré à sa

mémoire, la voix de Flournoy lui-même, nous avons demandé
aux siens s'il ne se trouverait pas parmi ses papiers quelque
chose que l'on pût nous confer. Avec une extrême obligeance
la famille Flournoy a mis à notre disposition quelques pages
consacrées à la philosophie de Kant et rédigées sans doute en

1884 déjà en vue du premier cours donné par Th. Flournoy
à V Université de Genève. Nous en avons tiré les fragments
qu'on va lire. Les Archives de Psychologie, dans leur
numéro 6g, en publient un autre qui traite de L'idée centrale
de la philosophie de Kant. M. Ed. Claparède, dans la belle

biographie qui ouvre ce même fascicule des Archives, donne

sur ces fragments et sur les débuts de Elournoy comme

professeur des détails précis auxquels nous renvoyons nos
lecteurs.

C'est avec une émotion et une reconnaissance particulières
que nous publions ces pages où Flournoy expose plusieurs des

idées qui restèrent pour lui, à travers toute sa carrière, des

certitudes vitales.



294 THÉODORE FLOURNOY

INTRODUCTION A LA PHILOSOPHIE PRATIQUE

L'esprit humain ne possède pas seulement la faculté de

connaître, mais encore celle de vouloir, de désirer. De
même que la première prend corps pour ainsi dire et nous
apparaît objectivement, hors de nous, dans le fait des sciences,
— de même aussi la seconde se manifeste dans ces grands
phénomènes qui concernent la conduite, la vie pratique de
l'humanité ; les systèmes de morale, les législations, les

institutions civiles et politiques. L'homme ne se sépare pas
moins de l'animal par ce second fait que par le premier.
Tout comme l'animal a une certaine connaissance de ce qui
l'entoure et de lui-même, mais n'a pas cette connaissance

réfléchie, systématique, rationnelle, qui constitue la
« science » et caractérise l'homme, — de même aussi il a une
certaine conduite, il suit, dans ses rapports avec les
animaux de son espèce et ceux des autres espèces, une certaine
routine, — mais nous ne sachions pas que les animaux aient
jamais élaboré une doctrine morale, un code, un ensemble
de règles et de lois destinées à dominer leur vie pratique.
Il y a en somme la même différence entre la connaissance
instinctive, terre à terre, de l'animal, et la connaissance

scientifique de l'homme, qu'entre la conduite pratique des

animaux, toute instinctive, naturelle, mécanique pour ainsi
dire, et la vie pratique des hommes, modelée tant bien que
mal par eux sur les lois ou principes moraux, juridiques ou
religieux. Dans les deux cas, cette différence, ce caractère
distinctif de l'homme, se résume et s'exprime par un mot :

la raison. L'homme est un être raisonnable ; de tout temps
on a expliqué, ou du moins exprimé par là, cette différence
qui saute aux yeux entre lui et l'animal. Peu importe,
naturellement, ce que les animaux sont en réalité ; à supposer
qu'ils aient à un degré quelconque une science et des
institutions morales comme les nôtres, que les fourmis et les

abeilles, je suppose, aient des sciences et des codes comme



FRAGMENTS SUR KANT 29t)

les nôtres, nous en conclurons qu'elles ont aussi la raison,
et non que l'homme n'en a pas. La comparaison avec les

animaux tels qu'ils apparaissent à l'observation vulgaire
sert uniquement à faire comprendre, à montrer sur le fait,
ce qu'on entend par la raison. C'est le principe, la faculté,
indéfinissable au premier abord, l'x qu'on statue chez

l'homme, pour expliquer ce qu'il y a de réfléchi, de

conscient, de « raisonné » (on retombe inévitablement sur
le mot de raison qui seul exprime la chose, cercle vicieux
inévitable) dans sa connaissance et dans sa conduite, —
c'est le principe, la source de la « science » et de la « morale »

(en entendant ce dernier mot dans toute sa généralité, éthique,

politique, etc.), l'origine des traités de « physique »

aussi bien que du « code » civil. C'est donc un fait vulgaire
et incontesté que la raison est théorique, —et pratique. Le
fait de prendre une connaissance raisonnée des faits
n'implique pas encore celui d'ériger un système de lois propres
à servir de modèle à la conduite ; on peut logiquement
concevoir une race qui aurait toutes les facultés scientifiques
de la nôtre, mais qui n'aurait aucunement l'idée de
soumettre sa vie pratique à des maximes et règles rationnelles,
et qui serait à cet égard comme les animaux, vivant entre
eux d'une certaine façon régulière, systématique, bien
ordonnée, mais faisant cela tout naturellement, par instinct,
et n'ayant nullement l'idée de statuer d'avance la moindre
prescription pour y conformer leur vie. Une telle race pourrait

appliquer sa connaissance à sa conduite même, constater

et formuler les lois auxquelles elle obéit en fait, comme
elle constate celles auxquelles obéit la nature inorganique,
élaborer ainsi une théorie de la conduite humaine, une
morale, une politique, une science des phénomènes sociaux,

— mais elle n'aurait pas un seul instant l'idée que cette
constatation de ce qui est dût ou pût influer sur ce qui
sera, elle ne songerait pas une minute à faire un code, à

promulguer des lois, avec l'idée de lier par là la conduite
future des individus — pas plus que le physiologiste, en



296 THÉODORE FLOURNOY

constatant les lois de la digestion normale, et en les inscrivant

dans un livre, n'a l'idée de les imposer à son propre
tube intestinal. En un mot, la raison théorique n'implique
pas logiquement la raison pratique. En fait nous constatons
leur liaison, et nous disons qu'elles se tiennent indissolublement

; mais pour l'étude, pour l'analyse, ce sont deux choses

spécifiquement différentes et qui doivent être étudiées à

part. Il peut en être dans la société, dans ce milieu objectif
qui contient à la fois les traités de physique et les codes des

nations, comme il en est dans la vie psychique individuelle,
où tout état de conscience réel, concret, réunit intimement
un aspect cognitif, un aspect volitif, et un aspect sensilif.
Ces trois choses sont inséparables, c'est la vie psychique
elle-même, la conscience, qui est, dans son unité réelle, à

la fois objective et subjective, intelligence et volonté et

sentiment, — mais néanmoins le psychologue, dans son étude,
distingue et sépare ces facteurs si différents, et les considère
isolément. De même, la raison scientifique et la raison pratique

sont sans doute inséparables, mais pourtant logiquement
distinctes. Et Kant peut à son gré opposer, dans son
langage, la raison pratique à la raison théorique ou spéculative,

— ou bien l'usage « pratique » à l'usage « spéculatif» de
la raison. Cela revient au même, ce sont des questions de

mots.
Après l'étude de la raison dite spéculative, c'est-à-dire de

la théorie de la science, Kant va donc aborder celle de la
raison pratique, c'est-à-dire la théorie de la moralité, de ce

que les hommes doivent faire, en embrassant sous ce titre
absolument tout ce qui se rapporte à la vie pratique de

l'humanité (la morale proprement dite, c'est-à-dire la règle
de la vie individuelle et le droit, droit civil, politique, droit
des gens, etc.). De tous temps la philosophie s'est occupée
de cette seconde partie de l'homme autant et même plus
que de la première, et les Grecs déjà distinguaient dans la

philosophie (outre la logique, qui est toujours quelque chose
à part, l'étude de la pensée pour elle-même) la physique ou



FRAGMENTS SUR KANT 297

étude de ce qui est, de la nature aussi bien dans l'homme
(psychologie) que hors de lui (physique proprement dite) et

Yéthique ou étude de ce qui doit être, répondant à la question

: que faut-il faire comment faut-il se conduire —
Kant avait retrouvé cette même division chez Wolff. Mais on
peut tout naturellement s'attendre à ce que le philosophe
critique ne va pas traiter cette importante partie de la
philosophie comme le faisaient les écoles dogmatiques ou
sceptiques, et notre devoir est de chercher comment se sont
développées chez Kant les idées relatives à la philosophie
pratique, et à quoi il a abouti à cet égard.

Mettons-nous d'abord en face du problème tel qu'il se

pose de la façon la plus générale à tout esprit qui réfléchit,
— tel qu'il engendre par conséquent tous les essais de

philosophie morale. Le fait donné à l'observation, soit
sous la forme des lois régnantes (qu'elles soient juridiques
ou religieuses, codifiées ou simplement à l'état de coutume
et de tradition) soit dans le jugement que nous portons tous
sur la conduite les uns des autres, soit dans l'approbation
ou la condamnation que nous entendons retentir dans le
fond de notre propre cœur à l'égard de nos propres actions
exécutées ou simplement projetées — le fait donné ou impliqué

dans tout cela, c'est que l'homme est tenu, contraint,
obligé de se conduire d'une certaine façon plutôt que d'une
autre. Et cette obligation, cette contrainte, cette nécessité a

un caractère tout particulier, indéfinissable, que nous
désignons par le mot « morale », pour la distinguer de l'obligation

ou contrainte physique, comme celle de céder au sommeil

au bout d'un certain temps d'activité, d'aller au fond
de l'eau si on n'a pas appris à nager, etc.

Les Allemands ont l'avantage de posséder un mot spécial

pour exprimer cette nécessité d'un genre particulier qui
s'oppose à la nécessité physique : c'est sollen par opposition

à müssen. Notre mot devoir, comme verbe, répond
malheureusement à ces deux idées si différentes ; ce n'est

que comme substantif qu'il revêt spécialement et propre-



298 THÉODORE FLOURNOY

ment la nuance morale ; mais alors il exprime plutôt l'objet,

le contenu, la matière de l'obligation (le Pflicht
allemand), et non plus, comme sollen, le fait général, abstrait,
d'être tenu et forcé moralement et non plus contraint par
une nécessité physique. Le mot obligation ou nécessité

morale, quoique ayant toujours l'inconvénient d'être un
substantif et non un verbe, est ce qui correspond le mieux
à sollen.

Or voici les problèmes que ce fait donné, ce fait d'expérience

immédiate et incontestée, suscite à la réflexion
philosophique : qu'est-ce que c'est que nous devons réellement
Les autorités politiques ou religieuses, et l'opinion commune
nous disent : nous devons ceci, nous devons cela. C'est fort
bien, mais est-ce bien sûr? ne se trompent-ils pas? Les lois,
l'opinion ne mériteraient-elles pas beaucoup de corrections
Ce qui conduit à poser les questions suivantes : tout
d'abord, à quelle source faut-il s'adresser pour savoir ce

qu'on doit, pour connaître les maximes, les préceptes, les

règles qui expriment les obligations morales Quel est en
un mot le principium cognoscendi des lois morales

Ce point préliminaire tranché, il se présente trois questions

: i° comme après tout la raison, le besoin d'unité de

l'esprit humain, ne perd jamais ses droits et qu'on
présuppose instinctivement et nécessairement que les divers
préceptes moraux doivent former un tout, une unité, comme
la conduite elle-même et se ramener à un petit nombre de

principes moraux suprêmes (et probablement à un seul),
d'où l'on peut déduire l'infinie multitude des règles pratiques,

on se demande quel est ce principe suprême de la
moralité, la maxime dernière qui doit planer sur toute la
conduite, la formule qui embrasse d'une façon générale tous
les devoirs particuliers. 20 Cette formule suprême obtenue,
on en déduit systématiquement l'ensemble des règles qui
doivent régir la conduite de l'individu soit isolément,
soit dans ses rapports avec d'autres êtres, c'est-à-dire qu'on
construit le système de la morale, de la politique, etc.



FRAGMENTS SUR KANT 299

3° Mais reste encore une autre question qui ne manque pas
de se poser entre temps : celle de la nature propre du
sollen, de cette nécessité qui s'impose sans s'imposer,
puisqu'elle ne s'impose pas physiquement. D'où vient-elle
quelle est sa valeur n'est-elle pas une illusion, une
tromperie, etc. Quelle peut bien être la réalité de ces choses

qui doivent être et ne sont pas Comment peut-on être
tenu autrement que par la nécessité physique, par ce qui
est, par les causes efficientes Ces diverses questions sont
étroitement connexes et s'appellent mutuellement. Sans
rechercher les réponses qu'elles ont reçues dans le cours
des âges (ce qui serait sortir de notre cadre), nous devons
examiner les opinions qui s'étaient fait jour du temps de Kant et

qui ont influé sur sa pensée. On peut naturellement s'attendre
de sa part à une évolution parallèle à celle qu'il fit dans le
domaine spéculatif. Parti de l'école Leibnitzo-wolfienne, il
ne tarde pas à s'en écarter sur bien des points, à se faire
une sorte de position intermédiaire entre Wolff et ses adversaires

; puis il incline fortement vers les opinions venues
d'Angleterre, et finalement il arrive à son point de vue
particulier, où l'on retrouve la nette et forte empreinte de

son caractère individuel, et il expose sa philosophie morale
dans trois ouvrages répondant en gros aux trois problèmes
énumérés ci-dessus : dans l'un, il établit la formule suprême
de la moralité (Fondement de la métaphysique des mœurs),
dans un autre il discute l'origine, la nature, la valeur de
l'obligation (Critique de la raison pratique), dans le dernier il
déduit de sa formule le système des devoirs (Métaphysique
des mœurs). Quant au point préliminaire, la détermination
du moyen de connaître, la fixation de la méthode, Kant ne
l'a pas exposé spécialement ; mais il le tranche par le fait,
et montre sa méthode à l'œuvre ; c'est, ici comme dans le
domaine théorique, la méthode transcendentale.



3oO THEODORE FLOURNOY

PHILOSOPHIE RELIGIEUSE

Préambule.

Les quatre parties de la Religion dans les limites de la
raison se terminent chacune par une sorte d'appendice intitulé

Remarque générale et traitant successivement quatre
sujets qui jouent un grand rôle dans la religion chrétienne :

1° L'ACTION DE LA GRACE 2° LES MIRACLES 3° LES

MYSTERES — 4° LES moyens de grâce. Ces remarques se
rattachent étroitement aux sujets traités par Kant dans les parties
correspondantes : l'existence du mal radical et le devoir
d'en sortir, •— la lutte du bon principe contre le mauvais

pour la domination sur l'homme, — la victoire du bon principe

et l'établissement du règne de Dieu, et de l'Eglise, sur
la terre, — le culte véritable ou la religion sous la domination

du bon principe.
Cette place toute spéciale accordée à ces questions, le

fait que Kant ne les traite pas dans le corps même de son
travail et que cependant il ne veut pas les passer sous

silence, correspond exactement à la valeur qu'il leur attribue
et à la position qu'ils occupent, suivant lui, à l'égard de la

religion rationnelle. Ce sont (comme il l'explique en note à

la fin de la première partie, note 6) des hors-d'œuvre,

Parerga, des parties accessoires qu'on ne peut pas admettre
clans une religion fondée seulement sur la raison, mais qui
s'y rattachent cependant comme des questions inévitables,
quoique insolubles pour la raison et d'ailleurs inutiles à la

religion rationnelle proprement dite. En effet, la raison, dit
Kant, l'homme dans la conscience qu'il a de son impuissance

à réaliser complètement la loi morale, dans son
incapacité à donner satisfaction à ses besoins moraux, s'élève
à l'idée d'objets ou de causes capables de lui venir en aide.
Mais ce sont naturellement des idées transcendantes, dont
la raison n'a aucun moyen de constater et de légitimer la



FRAGMENTS SUR KANT 3oi

valeur objective, la vérité. La raison ne conteste pas la

possibilité ou la réalité de ces choses qui la dépassent
absolument, elle ne prétend pas que les faits de cet ordre supérieur

soient impossibles ou n'aient pas lieu, seulement elle

ne peut pas non plus les admettre, elle ne peut pas leur
concéder une place dans les maximes de sa pensée et de

ses actions. La raison pose même en principe que ces

puissances supérieures n'ont pas besoin d'être connues, si
elles existent, pour venir au secours de la bonne volonté de

l'homme ; elle compte que si dans le champ insondable du
surnaturel il y a en effet quelque chose de plus que ce

qu'elle est capable de concevoir, quelque chose de nécessaire

pour secourir et compenser notre impuissance morale,
ce quelque chose remplira son office incognito chez l'individu

qui veut sérieusement le bien. Cette foi de la raison

peut s'appeler une foi réfléchie (« réfléchissante », c'est-à-

dire qui réfléchit à la possibilité de ces choses surnaturelles)

par opposition à la foi dogmatique qui se donne pour une
connaissance certaine, pour un savoir (Wissen), prétention
qui semble à la raison manquer de sincérité ou de sage
réserve. En effet, quand il s'agit d'une chose qui est absolument

solide et inébranlable par elle-même, comme la loi
morale l'est pour la vie pratique, les difficultés d'ordre
transcendant qu'on y aperçoit sont bien secondaires et les

solutions transcendantes par lesquelles on les supprime sont
des hors-d'œuvre qui ne peuvent prétendre constituer un
savoir. La religion rationnelle, sans donc se prononcer sur
les questions de la grâce, des miracles, des mystères et des

moyens préconisés pour obtenir les secours d'en haut (la
grâce), n'a cependant pas de place pour elles dans son sein

proprement dit, et ne peut admettre ces affirmations à titre
d'éléments religieux. L'introduction de ces facteurs dans la
la religion entraînerait au contraire de graves inconvénients.
Car ces idées qui sont transcendantes non seulement au

point de vue spéculatif mais même au point de vue moral,
en ce sens qu'elles vont au delà des vérités constitutives de

n



3o2 THÉODORE FLOURNOY

l'ordre moral, ces idées, quand on les adopte, ont pour effet de

conduire, la première au mysticisme (affirmation de soi-disant
expériences internes portant sur les effets de la grâce), la
seconde à la superstition (affirmation de soi-disant expériences

externes révélatrices d'une action miraculeuse de Dieu),
la troisième à l'illuminisme (qui consiste à se croire éclairé
d'en haut à l'endroit des choses surnaturelles et à s'imaginer
qu'on a la connaissance des mystères), la quatrième à la

thaumaturgie (c'est-à-dire à la téméraire tentative d'agir sur
les puissances surnaturelles), autant d'aberrations où tombe
la raison quand elle sort de ses limites dans un but soi-

disant moral, c'est-à-dire dans l'idée de plaire à Dieu.
On voit que l'opinion de Kant est très réservée et

prudente. Elle se résume en deux mots : au point de vue
théorique, on ne sait rien de tout cela et il n'y a qu'à lever
les épaules à ces questions qui dépassent absolument notre
intelligence. Au point de vue pratique, elles sont, si l'on
veut, une raison d'être subjective en ce que notre faiblesse
à réaliser la loi morale évoque en nous l'idée de ces secours
surnaturels, mais il n'y a pas cependant à les faire entrer
en ligne de compte, parce qu'ils sont au fond pratiquement
inutiles. La seule chose nécessaire, c'est notre résolution à

nous, c'est notre volonté morale. Si nous faisons notre

ouvrage, nous pouvons bien compter que la coopération
d'en haut ne nous manquera pas, si elle existe et nous est

nécessaire. Aidons-nous, et le ciel nous aidera, tandis qu'à
l'inverse, il est parfaitement immoral, et par conséquent
inutile, de compter sur l'aide du ciel si nous ne faisons rien
de notre côté. D'autre part ces idées sont dangereuses en
menant inévitablement à toutes les aberrations trop connues
de l'esprit religieux.

i. La régénération et la grâce.

L'homme n'est ou ne vaut au sens moral, que pour autant

qu'il s'est fait lui-même. Sa qualité morale^ sa bonté ou sa

méchanceté, doit forcément être son propre ouvrage, résul-



FRAGMENTS SUR KANT 3o3

ter de son libre arbitre, car sans cela il n'en serait pas
responsable et ses actes seraient dépourvus de valeur morale.
Quand donc on dit que l'homme est naturellement bon,
qu'il a été créé bon, cela veut dire simplement que ses

prédispositions primitives sont bonnes, qu'il a été créé pour
le bien, mais non qu'il est déjà lui-même bon. Pour qu'il
soit bon ou méchant, il faut qu'il le devienne par lui-même,

par sa libre volonté ; il faut qu'il se fasse lui-même bon ou
méchant, en acceptant pour maximes (ou au contraire en

rejetant) les mobiles que renferment les prédispositions de

sa nature, acceptation ou rejet qui doit être laissé entièrement

à son libre choix. S'il se trouvait d'ailleurs que pour
devenir bon ou meilleur, l'homme ait absolument besoin
d'un secours surnaturel ayant pour effet soit de diminuer
les obstacles, soit de lui fournir une assistance positive,
toujours est-il encore qu'il faut pourtant bien que l'homme
commence par s'en rendre digne, en voulant ce secours, en

l'acceptant, et cela n'est pas peu de chose. Cette acceptation
libre et volontaire devenue à son tour maxime de conduite,
permettrait seule en effet d'imputer l'amélioration survenue
à celui qui aurait ainsi progressé, et de le regarder comme
un homme bon, car une transformation magique opérée en
nous sans notre aveu par un pouvoir qui nous est étranger,
ne saurait conférer aucune valeur morale à notre personne
ni faire de nous des êtres moralement bons.

Pour redevenir bon, il faut donc que l'homme mauvais le
redevienne lui-même, que lui-même se refasse bon. Or un
pareil fait dépasse toutes nos idées ; comment est-il possible,
concevable, qu'un homme naturellement mauvais se fasse

lui-même bon, qu'un mauvais arbre porte de bons fruits Nous

ne pouvons pas comprendre comment cela se peut ; mais ce

n'est pas une raison pour rejeter la chose et en contester la

possibilité, puisque nous avons déjà admis le mystère tout
aussi incompréhensible et inverse de la chute du bien dans le

mal, de l'arbre prédisposé au bien et qui a produit de mauvais

fruits. Là aussi la liberté intervenait ; or un être créé



3o4 THÉODORE FLOURNOY

pour le bien et qui tombe dans le mal n'est, pas plus intelligible

que son retour, sa résurrection du mal vers le bien.
Ainsi on ne peut contester la possibilité de ce dernier fait,
quoi qu'il soit incompréhensible comme tout ce qui
enveloppe la liberté. En dépit de notre déchéance nous entendons

retentir dans notre âme, sans qu'il ait rien perdu de

sa force, le commandement qui nous enjoint de « devenir
des hommes meilleurs ». Il faut dès lors que nous puissions

y parvenir, dussent nos propres forces n'y pas suffire à

elles seules et notre œuvre se borner à nous mettre en état
de recevoir puis à accepter une assistance supérieure,
insondable et impénétrable pour nous.

On voit par là le fond de la pensée de Kant : le sentiment

moral de l'indignité, du mal en un mot, du péché et
de l'obligation d'en sortir, de devenir meilleur, de reconquérir

la valeur morale, est pris par Kant absolument au
sérieux. Cela prime tout le reste pour lui. La réalité de notre
déchéance et la possibilité de ce retour, de cette résurrection

au bien, sont indéniables à ses yeux ; elles ont beau
être des mystères indiscutables qui confondent notre
intelligence, il n'est pas question de les mettre en doute un seul

instant, dût-on même, pour permettre cette inconcevable
renaissance, recourir à l'idée chrétienne de la grâce venant
au secours de l'homme, au miracle d'une puissance
supérieure accroissant sa force naturelle. Et quelle preuve en
faveur d'une conviction qui blesse pareillement l'intelligence

scientifique Aucune autre que l'évidence morale, ou

pour mieux dire la libre et personnelle reconnaissance de

la loi morale. Nier les conséquences qui en découlent
logiquement, ce serait nier la moralité, effacer la différence
entre le bien et le mal moral et faire de l'homme une chose,

produit mécanique de la rencontre des sensations, sans
valeur absolue, sans personnalité réelle. C'est la valeur,
l'intérêt, le sel de la vie qui se volatilise et disparaît. Entre
prendre au sérieux le sentiment de la dignité morale de

l'homme, le sentiment de sa destination suprême au devoir



FRAGMENTS SUR KANT 3o5

et ne pas le prendre au sérieux, l'assimiler à toutes les

autres sensations, aux états de conscience que l'évolution
aveugle produit fatalement et qui de ce fait sont dépourvus
de toute valeur propre, il n'y a que le choix individuel qui
puisse décider. Le fond des choses nous échappe. Aucune
démonstration logique ni scientifique n'atteint à ces raisons
dernières de l'être ; et nul n'a les moyens de prouver à

autrui qu'il a tort d'admettre l'une plutôt que l'autre
alternative, ou de les rejeter toutes deux.

Mais cette régénération librement voulue de l'individu
présuppose qu'il a conservé dans toute sa pureté un germe
de bien indestructible et incorruptible. Or ce germe ne saurait

certainement pas être l'égoïsme, qui est précisément la

source de tout mal lorsque c'est lui qu'on prend comme
guide suprême de la conduite. Ici Kant ajoute une longue
note et se lance dans une de ces distinctions de mots et de

nuances sur lesquelles il est si habile. L'égoïsme, c'est-à-
dire l'amour de soi (Selbstliebe), peut, comme l'amour en
général (Liebe überhaupt), se diviser en deux faits bien
distincts — qui tous deux ne sont considérés ici, cela va sans

dire, qu'autant qu'ils sont rationnels (c'est-à-dire réfléchis,
conscients, acceptés et voulus, et non point instinctifs,
inconscients, comme ils le seraient dans des êtres non
raisonnables, purement animaux). Ce sont d'une part le fait
de se vouloir du bien à soi-même, c'est-à-dire le désir du
bonheur propre (Wohlwollen, benevolentia) et d'autre part,
le fait d'être satisfait de soi, le contentement de soi-même

Wohlgefallen, complacentia). Dans le premier sens, l'égoïsme
est chose toute naturelle : car qui est-ce qui ne désire pas
que tout aille toujours bien pour lui Il est donc tout naturel

de mettre son propre bien au nombre de ses maximes.
Seulement cette maxime n'a absolument rien à faire avec la
moralité, elle n'est ni bonne ni mauvaise moralement parlant

; elle est, elle résulte de notre nature d'être sensible,
voilà tout. Ce n'est que dans le cas où l'individu adopterait
l'égoïsme comme maxime suprême, comme principe absolu



3o6 THÉODORE ÏLOUHNOY

de son libre arbitre, que ce mobile deviendrait la source
d'un conflit sans bornes avec la moralité. Mais tant qu'on
fait abstraction du rapport hiérarchique du mobile égoïste
et du mobile moral, tant qu'on n'érige pas le premier en
principe absolu de la conduite et qu'on ne le considère

qu'en lui-même, comme fait donné par la nature, il est

indifférent, étranger au point de vue moral, il n'est ni bien
ni mal, et le rôle que la raison y joue et doit y jouer pour
que cet égoïsme soit rationnel et non pas bestial, consiste
en cela seulement que la raison se constitue la servante
de l'inclination naturelle, c'est-à-dire veille à ce qu'on ne
choisisse jamais comme fins que celles qui sont compatibles
avec le bonheur le plus grand et le plus durable, et comme

moyens ceux qui sont les plus appropriés à réaliser la félicité

qu'on a en vue.
Quant à l'autre sens du mot égoïsme, le contentement de

soi-même, la satisfaction qu'on éprouve en regardant son
petit moi, si par là on entend le plaisir de constater qu'on
a bien réussi dans la poursuite du bonheur, le fait qu'on
est content des maximes adoptées en vue de satisfaire les
inclinations naturelles, on retombe sur le premier sens indiqué

ci-dessus, c'est le piaisir du marchand dont les spéculations

ont bien réussi et qui est content de lui, c'est-à-dire
satisfait des bonnes idées qu'il a eues. Ce contentement
coïncide donc avec le désir du bonheur ; le second sens
reviendrait alors au premier. Mais si on entend le contentement

de soi-même au sens absolu, c'est-à-dire le fait d'être
satisfait — non pas des conséquences de ses actions, de la
réussite obtenue — mais de soi-même, alors on a là une
espèce toute particulière de l'égoïsme, de l'amour de soi. Ce

contentement-là n'est possible — du moins pour ceux qui
tiennent à la moralité (ï) — qu'à la condition que toutes nos
maximes soient subordonnées à la loi morale, c'est-à-dire

(i) C'est là une restriction toujours sous-entendue, Kant ne songe pas à

l'exprimer tout de suite, tant il lui semble inconcevable, énorme, qu'on
puisse faire fi du devoir, de la dignité morale.



FRAGMENTS SUR KANT 3o7

que cette dernière règne souverainement sur notre volonté.
Le contentement de soi-même, entendu dans ce sens, implique

donc la moralité parfaite, la sainteté de l'individu. « Il
» est impossible qu'un homme à qui la moralité n'est pas
» indifférente et qui a conscience de maximes qui ne cadrent
» pas avec la loi morale en lui, soit content de lui-même,
» il est impossible qu'il ne soit pas amèrement mécontent
» de soi ». Mais alors l'égoïsme ainsi entendu, cet amour
rationnel et moral de soi-même coïncide exactement avec
la moralité, et l'on se demande pourquoi on emploierait
encore pour le désigner l'expression d'égoïsme, d'amour
de soi, qui donne le change et induit en erreur Kant, à

juste titre selon nous, condamne cet abus des termes qui
complique et obscurcit inutilement la chose. Ramener,
comme on le fait encore de nos jours, la morale du devoir
à celle de l'égoïsme, l'aspiration vers le bien à la recherche
de la félicité en disant qu'après tout chacun cherche son
plaisir, ce qui lui plaît, c'est-à-dire n'obéit qu'à sa nature,
c'est jouer sur les mots ; car tout dépend de ce qu'on entend

par égoïsme, par félicité, par nature. En entendant par félicité

le bonheur sensible, le sentiment du bonheur, abstraction

faite de celui du mérite moral, on peut dire que, de par
notre nature, la félicité est et n'est pas tout à la fois l'objet
suprême de nos désirs. Tout dépend de ce qu'on sous-
entend en se servant du terme « nature ». Si on a en vue
la nature au sens scientifique et sensible, c'est-à-dire si on
considère l'homme en tant qu'être dépendant des objets de

la sensibilité, alors il est vrai de dire que, de par sa nature,
c'est la félicité qui est l'objet premier, absolu, de ses désirs.
Mais si par nature on entend d'une façon générale, comme
on peut le faire, ce qui est inné, l'essence de l'individu,
alors l'homme étant un être doué de raison et de liberté, on
peut dire que cette même félicité est bien loin d'être l'objet
premier, l'objet suprême et absolu de nos maximes. Cet

objet est au contraire le fait d'être digne de la félicité,
c'est-à-dire l'accord de toutes nos maximes avec la loi



3o8 THÉODORE FLOURNOY

morale ; et ce fait de ne désirer la félicité que sous la
condition de la dignité morale constitue le caractère moral
(sittliche Denkungsart).

Il résulte en somme de cette longue note que Kant entend

par égoïsme (Selbstliebe) non pas ce contentement moral de

soi, qui est précisément la moralité, c'est-à-dire l'antipode
de l'égoïsme, mais l'égoïsme au premier sens, c'est-à-dire le
désir naturel de la félicité. Et c'est comme cela qu'il faut
entendre la phrase qui a amené cette digression : l'égoïsme
ne peut pas être ce germe de bien resté intact parce qu'il
est indestructible et incorruptible, germe d'où sortira la
régénération. Il ne le saurait être, puisqu'il devient au
contraire la source du mal moral dès qu'on en fait le principe
de toutes les maximes et qu'on l'érigé en règle absolue de

la vie, bien qu'en lui-même et tant qu'on ne lui assigne pas
cette domination suprême sur la volonté libre, il ne soit ni
bien ni mal. Le germe du bien c'est au contraire l'amour
rationnel et moral de soi — que Kant refuse d'appeler aussi

égoïsme — c'est-à-dire le contentement basé uniquement sur
le respect de la loi morale, sur la soumission de la volonté
à cette loi.

Si le mobile qui nous pousse au bien est le respect de la
loi morale, la restauration en nous de la disposition
primordiale au bien, la régénération ne consiste pas dans

l'acquisition de ce mobile perdu, car nous n'avons jamais
pu le perdre et, s'il était possible de le perdre, on ne pourrait

plus jamais le retrouver. Elle consiste dans le
rétablissement de sa pureté. Il faut que ce principe suprême de

toutes nos maximes, le respect de la loi morale, cesse d'être
mélangé, ou même subordonné et soumis à d'autres mobiles
(les inclinations) et que la volonté l'accepte et le reconnaisse
comme étant, dans toute sa pureté, à lui seul, le mobile

suffisant de toute détermination. Il faut, en d'autres
termes, revenir au bien primordial, à la sainteté des maximes

qu'on adopte dans l'accomplissement de son devoir, c'est-à-

dire que toutes les maximes soient adoptées purement et



FRAGMENTS SUR KANT 3oQ

exclusivement par respect pour la loi morale. La sainteté
des maximes n'est d'ailleurs pas encore la sainteté des

individus, parce qu'il y a fort loin de la maxime au fait, de

l'intention à l'acte ; mais quand on a la sainteté des maximes,

on est pourtant sur la voie pour s'approcher indéfiniment

de la sainteté personnelle.
Il résulte de là qu'il ne faut pas confondre deux sortes de

régénérations correspondant aux deux sortes de vertus. Le
mot vertu s'applique en effet à deux choses différentes : la

vertu extérieure, phénoménale (virtus phœnomenon) qui
concerne le caractère empirique de l'individu et consiste
dans la légalité des actions, dans l'accomplissement du
devoir. Cette vertu suppose seulement que l'individu a pour
maxime constante d'agir conformément à la loi, de remplir
son devoir. Mais les mobiles qui ont fait adopter cette
maxime restent ici absolument indéterminés ; on peut les

prendre où on veut. La régénération, à ce point de vue, le

passage du mal au bien, du vice à la vertu, consiste dans

l'acquisition graduelle et lente de la vertu par le moyen
de réformes successives dans la conduite. Peu à peu l'habitude

se prend, les nouvelles maximes s'enracinent, le
penchant au vice se transforme en penchant opposé, et l'homme
devient ainsi vertueux. L'homme se sent vertueux, dans ce

cas, lorsqu'il se sent affermi et consolidé dans les maximes

qui résument ses devoirs, peu importe d'ailleurs — ceci est
le point capital — quel est le principe de ces maximes, le
mobile auquel la volonté a obéi en les acceptant. Le devoir
comme tel, le respect de la loi morale, peut n'y jouer aucun
rôle ; l'ivrogne ou l'intempérant, quel qu'il soit, qui se

convertit à la tempérance, le menteur qui revient à la vérité,
le coquin qui se transforme en honnête citoyen, n'en deviennent

pas moins vertueux, dans ce sens-là du mot vertu,
quand même ce n'est pas par amour du bien en lui-même,

par horreur du mal moral, par respect pour la loi morale,
qu'ils se sont réformés, mais par suite de considérations
d'intérêt personnel : l'intempérant pour des raisons de santé,



3lO THÉODORE FLOURNOY

le menteur pour retrouver sa considération, le coquin pour
n'avoir pas maille à partir avec la justice, ou parce que
l'honnêteté en affaires est encore un meilleur moyen de faire
son chemin. Tous ces gens vertueux, qui le deviennent par
eudémonisme, par le principe de la félicité, n'en sont pas
moins vertueux, de la vertu phénoménale, empirique, légale,
extérieure. Mais autre est la vertu nouménale, intelligible,
morale, intérieure, la bonté morale à laquelle seule Dieu
prend plaisir. L'homme vertueux, dans ce second sens, est

celui qui n'a pas besoin d'un autre mobile, pour accomplir
son devoir, que de l'idée même du devoir, qui veut le bien
uniquement parce que c'est le bien. C'est ici le mobile, et

non l'acte, qui importe et qui est l'essentiel. Or il est clair
qu'à ce second point de vue, la régénération, le passage du
mal au bien, ne peut plus s'effectuer lentement, peu à peu,
par réformes successives ; car tout dépend du principe
suprême de toutes les maximes. Tant que ce principe est

impur, tant que le mobile fondamental de la conduite n'est

pas exclusivement le respect de la loi morale, l'homme est
mauvais. Pour qu'il redevienne vertueux, il faut un
renversement de cette base de toutes les maximes, c'est-à-dire
une révolution subite et totale dans l'intention morale de

l'individu, un passage à la sainteté des maximes. La vertu,
dans le premier sens, n'exigeait pas un changement du

cœur, mais seulement un changement de mœurs ; dans les

circonstances que nous envisageons maintenant il faut un
changement de cœur, un renouvellement de ce qu'il y a de

plus intime et de plus profond dans l'individu, une transformation

du mobile suprême de toutes nos maximes : « on ne
» peut devenir un nouvel homme que par une sorte de nou-
» velie naissance, par une nouvelle création pour ainsi dire
» et par un changement de cœur », et Kant renvoie à Jean

III, 5, où il est parlé de la nouvelle naissance d'eau et d'esprit.
Kant est ainsi amené à traiter deux points dont il a

d'ailleurs déjà souvent parlé : i° la possibilité de cette
régénération, de ce changement de l'homme corrompu, revenant



FRAGMENTS SUR KANT 3ll

au bien par ses propres forces, 2° la façon dont il faut amener

cette régénération chez autrui, c'est-à-dire la façon de

prêcher ou d'enseigner le bien.
Pour ce qui est d'abord de ce second point, il est clair

que la transformation morale (moralische Bildung) de

l'homme ne doit pas, ne peut pas commencer par
l'amélioration des mœurs, mais par le changement dans la manière
de penser, par l'établissement et la fondation d'un caractère.

Qu'on se rappelle que le « caractère » consiste précisément,

pour Kant, dans le règne de la loi morale ; cela seul

peut faire de l'individu quelqu'un, autre chose qu'une
machine ou un animal. Quand la loi morale ne règne pas
en nous et que nous nous laissons aller à toutes les incitations

sensibles, à tous les entraînements de nos passions,
c'est la suppression de la personnalité, de l'individualité,
du caractère, la chute dans l'animalité ou le mécanisme.
C'est malheureusement juste le contraire qu'on fait
ordinairement, on met la charrue devant les bœufs ; on combat
les vices un à un, individuellement, mais on laisse intacte
leur racine générale et commune. Quant, au moyen de

réveiller le bon principe, le respect de la loi morale, Kant
répète ce qu'il a souvent dit, que le mieux est d'exposer les

devoirs de la façon la plus pure, sans mélange de considérations

étrangères relevant du domaine de l'intérêt, et de

développer, en proposant des exemples, en racontant des

actions, le jugement natif et instinctif que les ignorants et
les enfants possèdent eux-mêmes fort bien. Ils ont un sens

parfaitement juste de ce qui est bien et de ce qui est mal

— sens qu'on peut développer en lui fournissant des occasions

de s'affirmer — et ils distinguent fort bien ce qui est

fait véritablement par devoir de ce qui procède de mobiles
étrangers ; la collaboration de ces derniers à une bonne
action suffit à lui enlever, pensent-ils, loute valeur morale.

Il ne faut pas non plus apprendre aux élèves à admirer les
actions vertueuses, quelques sacrifices qu'elles aient pu
coûter, car si vertueux qu'on soit, tout ce qu'on peut faire



3l2 THÉODORE FLOURNOY

de bien n'est pourtant jamais autre chose et plus que le

devoir, et comme le devoir est l'expression de ce qui, au

point de vue moral, est dans l'ordre, il ne mérite aucune
admiration. Rien plus, cette admiration marquerait une
dégradation, une décadence de notre sentiment du devoir ;

nous aurions l'air de penser que c'est une chose extraordinaire

et méritoire que de lui obéir. Et pourtant il y a quelque

chose en nous qui ne laisse pas, lorsque nous le
considérons comme il doit être considéré, de nous remplir d'un
suprême étonnement, quelque chose qui mérite à juste titre
l'admiration, et qu'il est même bienfaisant, édifiant,
(Seelenerhebend) d'admirer, c'est l'existence en nous de cette

disposition morale primitive qui nous porte au respect de la
loi morale. Comment se fait-il donc, peut-on se demander,

que nous qui dépendons de la nature par tant de besoins,
nous la dépassions tellement par cette idée qui nous est

innée, la disposition originelle au bien
Ne sommes-nous pas nés pour jouir La jouissance

n'est-elle pas la seule chose qui rende la vie désirable
D'où vient ce fait merveilleux et mystérieux que notre
raison nous ordonne impérieusement, sans pourtant
sanctionner son ordre par l'appât d'aucune récompense ni la
menace d'aucune peine, de renoncer à la jouissance sitôt

qu'il faudrait pour cela fouler aux pieds la loi morale Pour

que l'homme le plus ordinaire sente tout le poids de cette

question, il suffit de lui avoir enseigné au préalable la sainteté

impliquée dans la loi du devoir. Il n'a pas même besoin
de s'élever jusqu'à l'idée de la liberté qui jaillit de cette loi
et ne peut être tirée d'aucune autre source. L'impossibilité
de comprendre, de pénétrer cette disposition intime dont
nous pressentons l'origine divine, portera l'esprit jusqu'à
l'enthousiasme et le rendra capable de tous les sacrifices

que pourra lui dicter le respect du devoir. Le meilleur

moyen pour éveiller les sentiments moraux (Gesinnungen),
c'est de provoquer souvent cette émotion qu'excite en nous
la sublimité de la destination morale de l'homme. Voilà le



FRAGMENTS SUR KANT 3l3

véritable antidote contre le penchant inné au renversement
des mobiles de nos maximes ; c'est en faisant appel à ce

respect absolu et inconditionné de la loi, comme au mobile
suprême qui doit inspirer notre conduite, qu'on rétablira
dans toute sa pureté l'ordre moral primitif qui doit régner
en nous, la hiérarchie originelle des mobiles et du même

coup la disposition au bien.
Tel est l'avis de Kant sur la méthode à suivre pour

provoquer la régénération morale. On voit par là la valeur
qu'avait à ses yeux la sainteté du devoir.

Revenons au premier point : la possibilité de ce retour
au bien, de cette révolution dans la manière de penser, de

ce changement de cœur. Comment l'homme, corrompu
comme il l'est par l'altération qu'a subi le principe de ses

maximes, peut-il, par ses propres forces, exécuter ce

prodige La réponse de Kant est fort simple et il concède que
cette possibilité est incompréhensible, mais il affirme qu'elle
n'en est pas moins réelle, parce que c'est le devoir qui
ordonne cette restauration du bien en nous et que le devoir
ne nous ordonne rien qui ne soit exécutable. La nécessité
morale d'un fait garantit, aux yeux de Kant, sa possibilité,
peu importe que notre intelligence y voie clair ou non.
Sollen implique toujours können, quand bien même on ne

peut pas dire ni comprendre comment ce können est possible.

L'homme est mauvais, et il l'est parce que le principe
ultime, le mobile suprême de toutes ses maximes n'est pas
le devoir, mais le plaisir. Voilà un fait. Et d'autre part, il
est moralement tenu de devenir bon. Voilà un autre fait. Or
il ne peut le devenir qu'en transformant ce mobile suprême

par une décision unique, irrévocable, qui fait de lui un
autre homme ; il faut qu'il « revête le nouvel homme ».

Comment cela peut-il se faire, demandait déjà Nicodème
dans le récit évangélique que Kant lui-même cite plus d'une
fois Comment cela peut-il se faire demande Kant à son
tour et son lecteur avec lui. A cela il n'y a pas de réponse,

parce que ce changement est un acte de liberté, et que la



3l4 THÉODORE FLOURNOY

liberté est insondable. La régénération est à la fois possible,

et incompréhensible : possible, parce qu'elle est ordonnée

par le devoir, incompréhensible parce qu'elle réclame
un acte de liberté de la part de l'individu lui-même. Le
premier point ne réclame pas d'autres explications, c'est
l'axiome indémontré, indémontrable, mais irréfutable aussi,
de Kant. Le second l'amène à des considérations intéressantes

sur la différence entre la conversion aux yeux de
Dieu qui voit le fond du cœur et aux yeux de l'homme qui
ne voit que ses effets dans le temps, sur ce que c'est qu'un
changement libre, donc inconcevable dans le temps, enfin
sur la distinction qu'il convient d'établir dans chaque
religion entre la morale et le culte.

2. Le miracle.

Dans la remarque générale qui sert d'appendice à sa

seconde partie, le combat du bon principe avec le mauvais,
Kant traite une question qui depuis longtemps a été et est

encore une pomme de discorde entre la science et la
religion, et au sein même de la religion, celle du miracle.

On peut diviser les réflexions de Kant en trois parties :

dans la première, il traite du miracle au point de vue de la

religion, et arrive à cette conclusion qu'il est inutile et
oiseux de contester les miracles au milieu desquels la tradition

nous montre qu'est née la vraie religion, la religion
morale, c'est-à-dire le christianisme. Car c'est toujours lui
que Kant a en vue sans le nommer. On peut accepter les
miracles en raison de leur valeur et de leur utilité pour
frayer la voie à la vraie religion, mais en tout cas cette

religion, une fois établie, n'en a plus besoin, puisqu'elle
repose sur un témoignage ineffaçablement gravé dans notre
âme et que c'est même un indice d'incrédulité morale
coupable que de vouloir garantir et confirmer par des miracles
les préceptes du devoir inscrits dès l'origine dans le cœur
de l'homme par la raison. Ce serait nier qu'ils aient par eux-
mêmes une autorité suffisante. En conséquence il faut bien



FRAGMENTS SUR KANT 3l5

se garder de considérer la croyance aux miracles historiques
comme un élément constitutif de la religion et de la
présenter comme quelque chose qui puisse nous rendre agréables

à Dieu, la seule chose agréable à Dieu étant la soumission

du cœur au devoir, la consécration à tous les devoirs
humains considérés comme des commandements de Dieu.

Cette opinion de Kant est bien intéressante et mériterait
d'être méditée par les chefs des deux partis dont les luttes
ont divisé le protestantisme au cours de ces dernières années

et notamment à Genève. « Vous n'avez pas le droit d'ériger
» la foi aux miracles historiques en condition sine qua non,
» en facteur indispensable de la vraie religion », dirait
Kant à ceux qu'on nomme les orthodoxes. « Mais vous
n'avez pas non plus le droit de contester et de nier ces

miracles au nom de la science », dirait-il à ceux qui s'inlitu-
lent libéraux.

Dans la seconde partie, il traite des miracles en général
(et non plus des miracles anciens, dits historiques) c'est-à-

dire du rôle que la croyance à la possibilité du miracle peut
jouer dans la vie ordinaire et il montre que ce rôle est nul.

Dans la troisième partie enfin, tout entière contenue dans
la note finale, il traite de la question du miracle dans ses

rapports avec la science. Ce point est le plus intéressant ;

Kant n'a fait que l'esquisser, mais d'une main assez nette

cependant pour qu'on puisse aisément développer sa pensée.
Kant définit le miracle : un événement dont la cause et

les lois de production sont absolument inconnues et le
resteront forcément. Les adversaires du miracle se réclament
de l'autorité de la science, à quoi les partisans du miracle

répliquent en rappelant que les savants eux-mêmes avouent
leur ignorance et qu'en somme nous ne connaissons pas
même la cause de la pesanteur, de la force magnétique, etc.

Il est intéressant d'examiner l'opinion de Kant dans ce

litige si compliqué et délicat.
Il est bien vrai que nous ignorons quelle est la cause de

la pesanteur ou celle du magnétisme. Est-ce une attraction



3l6 THÉODORE FLOURNOY

essentielle à la matière, est-ce la pression d'un éther supérieur

Quelque hypothèse qu'on adopte, voici de nouveaux
phénomènes dont il faut trouver la cause ; on finit toujours
par tomber sur de l'inexplicable, on aboutit nécessairement

au mystère. Mais ceci accordé, il n'en reste pas moins que
nous connaissons les lois suivant lesquelles agissent ces

forces mystérieuses, et cela d'une façon suffisamment détaillée

pour rendre compte des phénomènes. Nous savons, dans
des limites déterminées, quelles sont les conditions
indispensables pour que certains effets se produisent (par exemple

: la chute des pierres, l'ascension d'un ballon, etc.). Et
cela suffit pour que notre raison fasse un emploi sûr et
certain de ces forces et pour qu'elle puisse expliquer les

phénomènes. Elle les explique sinon d'une façon absolue

(simpliciter) en remontant jusqu'aux causes mêmes, à

l'essence ultime des forces agissantes, du moins d'une façon
relative (secundum quid), en descendant de ces lois aux
phénomènes observés, en subordonnant les faits d'expérience

aux lois connues. Or c'est ce qui n'a pas lieu pour
le miracle : le miracle est par définition un événement dont
on ne peut expliquer la production par aucune loi. C'est

pour cela que la science, dont la fonction consiste à

déterminer les lois des phénomènes, bien qu'elle ignore les causes

premières et l'essence des forces en présence, rejette
le miracle qui est la négation de la loi et conséquemment
de la science elle-même. Dès lors on s'explique la différence
d'impression que cause à l'esprit humain un fait nouveau et

inexpliqué, suivant qu'on le regarde comme naturel ou
comme miraculeux. Un phénomène étrange et contraire à

tout ce que nous savons, une propriété nouvelle et qui
s'écarte de toutes les lois déjà connues, une merveille,
comme on dit quelquefois, ne fait que piquer la curiosité et
stimuler l'esprit tant qu'on la regarde comme étant, malgré
son étrangeté, un fait naturel, tandis que l'idée d'un vrai
miracle écrase et abat complètement l'esprit. Car les
merveilles naturelles ouvrent à la raison de nouvelles perspec-



FRAGMENTS SUR KANT 3l7

lives, lui font espérer la découverte de nouvelles lois, lui
promettent de nouveaux aliments et de nouveaux gains,
tandis que le miracle lui fait peur, l'inquiète, ébranle sa

confiance dans les lois déjà admises comme vraies ; or la

raison, si l'on supprime les lois expérimentales, ne sert plus
à rien du tout dans le monde ensorcelé et enchanté du miracle

; elle n'est plus même d'aucun usage moral, car on ne
voit pas ce que signifierait dans un monde sans lois le devoir
et l'accomplissement du devoir, puisque, dans un pareil
monde, les mobiles moraux eux-mêmes sont peut-être des

phénomènes miraculeux dont personne ne peut savoir avec
certitude s'il doit se les attribuer à lui-même ou à quelque
autre cause impénétrable, de sorte que notre responsabilité
morale pourrait n'être qu'une illusion magique. Notons en

passant cette idée de Kant de lier indissolublement la moralité

elle-même à la certitude des lois, donc à la solidité de

la science et à l'absence du miracle.
On voit donc que le miracle (entendu comme un phénomène

qu'on ne peut rattacher à aucune loi) est inadmissible,
parce qu'il est la négation même de la raison tant morale que
scientifique. Quant à ceux qui, ne croyant pourtant pas pouvoir

s'en passer, tâchent d'adoucir le coup qu'ils portent à la
raison en disant que le miracle n'arrive que rarement, ils
soutiennent une thèse absurde. Cela revient ou à changer
le sens des mots, en appelant miracle tout événement rare
et encore inexpliqué ; ou à affirmer quelque chose d'incontrôlable.

Comment savent-ils, en effet, que les miracles sont
rares N'y en a-t-il qu'un par siècle ou y en a-t-il eu beaucoup

jadis et plus un seul aujourd'hui La fréquence du
miracle ne peut pas se déterminer objectivement, puisqu'on
ne peut pas contrôler scientifiquement de pareils faits ; on
ne peut donc en juger qu'en se basant sur les nécessités
de notre raison, sur les maximes indispensables à son usage,
et alors il faut dire ou qu'il arrive journellement des miracles,

quoique cachés, dissimulés sous l'apparence d'événements

naturels, ou qu'il n'en arrive jamais, et l'on doit alors

n



3l6 THÉODORE FLOURNOY

exclure la notion de miracle de nos théories et lui refuser
toute valeur pratique. Le premier parti étant absurde — on
ne peut regarder comme un miracle ce qui s'explique
naturellement — il ne reste que le second. Il faut ériger en
maxime de notre raison (soit théorique dans l'explication
des faits, soit pratique dans la conduite de nos actions)
qu'il n'y a pas de miracles, que tout arrive et se produit
suivant une loi régulière, connue ou inconnue. Kant nie
donc le miracle. Mais notez bien une chose, c'est qu'il ne
le nie pas comme le nient la plupart de ceux qui parlent au
nom de la science et qui prétendent par là engager la réalité

absolue. Cela, c'est du dogmatisme. Kant, lui, est critique

; il n'affirme rien quant au fond des choses. Ce n'est

pas comme vérité de fait, comme dogme absolu, qu'il rejette
le miracle, c'est comme maxime de notre raison ; il le dit
nettement et y insiste visiblement. La question ne peut être
tranchée par les faits : il n'y a aucun moyen de déterminer
ni la réalité ni la fréquence des miracles ; l'exclusion du
miracle est une affaire de méthode, elle est commandée par
les nécessités de notre pensée. Or c'est l'axiome critique
par excellence qu'il ne faut pas faire de notre pensée la
mesure des choses en soi. Nous ne sommes pas autorisés à

attribuer une vérité absolue aux axiomes que pose notre
raison, lorsqu'elle s'applique à connaître. Voilà pourquoi il
faut considérer la négation du miracle comme une maxime
de notre raison, comme une condition de son emploi, tout
en réservant la question de sa vérité absolue. Voici d'ailleurs
sur ce point les termes mêmes dans lesquels Kant formule
sa pensée : « Personne, écrit-il, ne saurait s'exagérer la pro-
» fondeur de ses connaissances au point de prétendre déci-
» der par exemple que les choses étonnantes que nous offre
» la nature sont le simple résultat des lois naturelles et que
» le Créateur n'y intervient pas directement. C'est un phéno-
» mène étonnant au plus haut point que la conservation et
» le maintien de l'espèce dans le règne animal et végétal :

» chaque individu nouveau reproduit le type original ; chez



FRAGMENTS SUR KANT 3l9

» les plantes chaque printemps fait jouer le même subtil
» mécanisme qui reproduit exactement jusqu'à la beauté si

» délicate des couleurs, sans que les forces destructives de

» la nature inorganique aient pu, pendant la mauvaise sai-

» son, porter à cet égard le moindre préjudice aux graines
» de la plante. Eh bien, en présence de faits de ce genre,
» je dis qu'il est impossible de prétendre savoir (einsehen)
» si le simple jeu des lois naturelles suffit à les produire,
» ou s'ils ne réclament pas à chaque fois un acte immédiat
» du Créateur. Tout ce qu'on peut dire, c'est que ces faits
» sont expérimentalement connus. Pour nous par consé-
» quent ils ne sont pas autre chose que des effets naturels
» et ils ne doivent jamais être jugés autrement, comme il
» convient à la modestie de la raison. Vouloir dépasser ces
» limites (soit pour affirmer, soit pour nier qu'il y ait là
» autre chose que des effets naturels), c'est être téméraire
» et présomptueux, quoi qu'en disent ceux qui prétendent
» que l'affirmation du miracle est une preuve d'humilité
» dans la manière de penser. »




	Fragments sur Kant : introduction à la philosophie pratique philosophie religieuse

