Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1921)

Heft: 41

Artikel: Fragments sur Kant : introduction a la philosophie pratique philosophie
religieuse

Autor: Flournot, Théodore

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380041

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380041
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FRAGMENTS SUR KANT

INTRODUCTION A LA PHILOSOPHIE PRATIQUE
PHILOSOPHIE RELIGIEUSE

Désireux de faire entendre, dans ce fascicule consacré a sa
mémoire, la voix de Flournoy lui-méme, nous acons demandé
auz siens s’il ne se trouverait pas parmi ses papiers quelque
chose que Uon pit nous confier. Avec une extréme obligeance
la famille Flournoy a mis a notre disposition quelques pages
consacrées a la philosophie de Kant et rédigées sans doute en
1884 déja en oue du premier cours donné par Th. Flournoy
a U Université de Genéve. Nous en avons tiré les fragments
quon va lire. Les Archives de Psychologie, dans leur
numeéro 69, en publient un autre qui traite de L'idée centrale
de la philosophie de Kant. M. Ed. Claparéde, dans la belle
biographie qui ouvre ce méme fascicule des Archives, donne
sur ces fragments et sur les débuts de Flournoy comme
professeur des détails précis auxquels nous renvoyons nos
lecteurs.

C’est avec une émotion et une reconnaissance particuliéres
que nous publions ces pages oti Flournoy expose plusieurs des
idées qui restérent pour lui, a travers toule sa carriére, des
certitudes yitales.



294 THEODORE FLOURNOY

INTRODUCTION A LA PHILOSOPHIE PRATIQUE

L’esprit humain ne posséde pas seulement la faculté de
connaitre, mais encore celle de vouloir, de désirer. De
meéme que la premiére prend corps pour ainsi dire et nous
apparait objectivement, hors de nous, dans le fait des sciences,
— de méme aussi la seconde se manifeste dans ces grands
phénomeénes qui concernent la conduite, la vie pratique de
I’humanité ; les systémes de morale, les législations, les
institutions civiles et politiques. L’homme ne se sépare pas
moins de 'animal par ce second fait que par le premier.
Tout comme I'animal a une certaine connaissance de ce qui
Ventoure et de lui-méme, mais n’a pas cette connais-
sance réfléchie, systématique, rationnelle, qui constitue la
« science » et caractérise ’homme, — de méme aussi il a une
certaine conduite, il suit, dans ses rapports avec les ani-
maux de son espece et ceux des aulres espéces, une certaine
rouline, — mais nous ne sachions pas que les animaux aient
jamais élaboré une doctrine morale, un code, un ensemble
de regles et de lois destinees & dominer leur vie pratique.
Il y a en somme la méme différence entre la connaissance
instinctive, terre a terre, de l'animal, et la connaissance
scientifique de ’'homme, qu’entre la conduite pratique des
animaux, toute instinctive, naturelle, mécanique pour ainsi
dire, et la vie pratique des hommes, modelée tant bien que
mal par eux sur les lois ou principes moraux, juridiques ou
religieux. Dans les deux cas, cette différence, ce caractere
distinctif de 'homme, se résume et s’exprime par un mot :
la raison. L’homme est un étre raisonnable ; de tout temps
on a expliqué, ou du moins exprimé par la, cette différence
qui saute aux yeux entre lui et 'animal. Peu importe, natu-
rellement, ce que les animaux sont en réalité; & supposer
qu’ils aient & un degré quelconque une science et des insti-
tutions morales comme les notres, que les fourmis et les
abeilles, je suppose, aient des sciences et des codes comme



~

FRAGMENTS SUK KANT 299

les notres, nous en conclurons qu’elles ont aussi la raison,
et non que 'homme n’en a pas. La comparaison avec les
animaux tels qu’ils apparaissent & l'observation vulgaire
sert uniquement & faire comprendre, & montrer sur le fait,
ce qu'on entend par la raison. C’est le principe, la faculté,
indéfinissable au premier abord, I'x qu'on statue chez
I'homme, pour expliquer ce qu’il y a de réfléchi, de
conscient, de « raisonné » (on retombe inévitablement sur
le mot de raison (ui seul exprime la chose, cercle vicieux
inévitable) dans sa connaissance et dans sa conduite, —
c’est le principe, la source de la « science » et de la « morale »
(en entendant ce dernier mot dans toute sa généralité, éthi-
que, politique, etc.), l'origine des traités de « physique »
aussi bien que du « code » civil. C’est donc un fait vulgaire
et incontesté que la raison est théorique, — et pratique. Le
fait de prendre une connaissance raisonnée des faits n’im-
plique pas encore celui d’ériger un systeme de lois propres
a servir de modele a la conduite ; on peut logiquement
concevoir une race (ui aurait toutes les facultés scientifiques
de la notre, mais qui n'aurait aucunement l'idée de sou-
metire sa vie pratique 4 des maximes et régles rationnelles,
et qui serait a cet égard comme les animaux, vivant entre
eux d'une certaine facon réguliére, systématique, bien
ordonnée, mais faisant cela tout naturellement, par instinet,
et n’ayant nullement 1'idée de statuer d’avance la moindre
prescription pour y conformer leur vie. Une telle race pour-
rait appliquer sa connaissance a sa conduite méme, consta-
ter et formuler les lois auxquelles elle obéit en fait, comme
elle constate celles auxquelles obéit la nature inorganique,
élaborer ainsi une théorie de la conduite humaine, une
morale, une politique, une science des phénomenes sociaux,
— mais elle n’aurait pas un seul instant l'idée que cette
constatation de ce qui est dat ou pat influer sur ce qui
sera, elle ne songerait pas une minute a4 faire un code, a
promulguer des lois, avec 'idée de lier par la la conduite
future des individus — pas plus que le physiologiste, en



296 THEODORE FLOURNOY

constatant les lois de la digestion normale, et en les inscri-
vant dans un livre, n’a l'idée de les imposer & son propre
tube intestinal. En un mot, la raison théorique n’implique
pas logiquement la raison pratique. En fait nous constatons
leur liaison, et nous disons (u’elles se tiennent indissoluble-
ment ; mais pour I'étude, pour 'analyse, ce sont deux choses
spécifiquement différentes et qui doivent étre étudiées a
part. Il peut en étre dans la sociéié, dans ce milieu objectif
qui contient & la fois les traités de physique et les codes des
nations, comme il en est dans la vie psychique individuelle,
ou tout état de conscience réel, concret, réunit intimément
un aspect cognitif, un aspect volitif, et un aspect sensiltif.
Ces trois choses sont inséparables, c’est la vie psychique
elle-méme, la conscience, qui est, dans son unité réelle, a
la fois objective et subjective, intelligence et volonté et
sentiment, — mais néanmoins le psychologue, dans son étude,
distingue et sépare ces facteurs si différents, et les considere
isolément. De méme, la raison scientifique et la raison prati-
que sont sans doute inséparables, mais pourtant logiquement
distinctes. Et Kant peut & son gré opposer, dans son lan-
gage, la raison pratique & la raison théorique ou spécula-
tive, — ou bien l'usage « pratique » a I'usage « spéculatif » de
la raison. Cela revient au méme, ce sont des (uestions de
mots.

Apres l'étude de la raison dite spéculative, c’est-a-dire de
la théorie de la science, Kant va donc aborder celle de la
raison pratique, c’est-a-dire la théorie de la moralité, de ce
que les hommes doivent faire, en embrassant sous ce titre
absolument tout ce qui se rapporte a la vie pratique de
I’humanité (la morale proprement dite, c’est-a-dire la regle
de la vie individuelle et le droit, droit civil, politique, droit
des gens, etc.). De tous temps la philosophie s’est occupée
de cette seconde partie de I'homme autant et méme plus
que de la premiere, et les Grees déja distinguaient dans la
philosophie (outre la logique, qui est toujours quelque chose
a part, I'étude de la pensée pour elle-méme) la physique ou



FRAGMENTS SUR KANT 297

étude de ce qui est, de la nature aussi bien dans I’homme
(psychologie) que hors de lui (physique proprement dife) et
I'éthique ou étude de ce qui doit étre, répondant a la ques-
tion : que faut-il faire ? comment faut-il se conduire ? —
Kant avait retrouvé cette méme division chez Wolff. Mais on
peut tout naturellement s’attendre 4 ce que le philosophe
critique ne va pas traiter cette importante partie de la philo-
sophie comme le faisaient les écoles dogmatiques ou scep-
tiques, et notre devoir est de chercher comment se sont
développées chez Kant les idées relatives a la philosophie
pratique, et a quoi il a abouti a4 cet égard. :

Mettons-nous d’abord en face du probléeme tel qu’il se
pose de la facon la plus générale a tout esprit qui réfléchit,
— tel qu’il engendre par conséquent tous les essais de
philosophie morale. Le fait donné a lobservation, soit
sous la forme des lois régnantes (qu’elles soient juridiques
ou religieuses, codifiées ou simplement & 'état de coutume
et de tradition) soit dans le jugement que nous portons tous
sur la conduite les uns des autres, soit dans l'approbation
ou la condamnation que nous entendons retentir dans le
fond de notre propre cceur a 'égard de nos propres actions
exécutées ou simplement projetées — le fait donné ou impli-
qué dans tout cela, c’est que 'homme est tenu, contraint,
obligé de se conduire d'une certaine facon plutdét que d'une
autre. Et cette obligation, cette contrainte, cette nécessité a
un caractere tout particulicr, indéfinissable, que nous dési-
gnons par le mot « morale », pour la distinguer de I'obliga-
tion ou contrainte physique, comme celle de céder au som-
meil au bout d'un certain temps d’activité, d’aller au fond
de 'eau si on n’a pas appris a nager, etc.

Les Allemands ont 'avantage de posséder un mot spécial
pour exprimer cette nécessit¢é d'un genre particulier qui
s'oppose & la nécessité physique : c’est sollen par opposi-
tion 4 miissen. Notre mot devoir, comme verbe, répond
malheureusement a4 ces deux idées si différentes ; ce n'est
que comme substantif qu’il revét spécialement et propre-



268 THEODORE FLOURNOY

ment la nuance morale ; mais alors il exprime plutot I'ob-
jet, le contenu, la matiére de Iobligation (le Pflicht alle-
mand), et non plus, comme sollen, le fait général, abstrait,
d’étre tenu et forcé moralement et non plus contraint par
une nécessité physique. Le mot obligation ou nécessité
morale, quoique ayant toujours linconvénient d’étre un
substantif et non un verbe, est ce qui correspond le mieux
a sollen.

Or voici les problémes que ce fait donné, ce fait d’expé-
rience immeédiate et incontestée, suscite a la réflexion philo-
sophique : qu’est-ce que c’est que nous devons réellement ?
Les autorités politiques ou religieuses, et 'opinion commune
nous disent : nous devons ceci, nous devons cela. C'est fort
bien, mais est-ce bien sir? ne se trompent-ils pas ? Les lois,
Popinion ne mériteraient-elles pas beaucoup de corrections ?
Ce qui conduit a poser les (uestions suivantes: tout
d’abord, & quelle source faut-il s’adresser pour savoir ce
qu’on doit, pour connaitre les maximes, les préceptes, les
régles qui expriment les obligations morales ? Quel est en
un mot le principium cognoscendi des lois morales ?

Ce point préliminaire tranché, il se présente trois ques-
tions : 1° comme apres tout la raison, le besoin d’unité de
Pesprit humain, ne perd jamais ses droits et qu'on pré-
suppose instinctivement et nécessairement que les divers
précepies moraux doivent former un tout, une unité, comme
la conduite elle-méme et se ramener & un petit nombre de
principes moraux suprémes (et probablement a un seul),
d’out I'on peut déduire 'infinie multitude des regles prati-
ques, on se demande quel est ce principe supréme de la
moralité, la maxime derniére qui doit planer sur toute la
conduite, la formule qui embrasse d’une facon générale tous
les devoirs particuliers. 2° Cette formule supréme obtenue,
on en déduit systématiquement l'ensemble des regles qui
doivent régir la conduite de lindividu soit isolément,
soit dans ses rapports avec d’autres étres, c’est-a-dire qu’on
construit le systeme de la morale, de la politique, elc.



FRAGMENTS SUR KANT 299

3° Mais reste encore une autre question qui ne manque pas
de se poser entre temps: celle de la mnature propre du
sollen, de cette nécessité qui s'impose sans s’'imposer, puis-
qu'clle ne s’impose pas physiquement. D’ou vient-elle ?
quelle est sa valeur ? n’est-elle pas une illusion, une trom-
perie, etc. ? Quelle peut bien étre la réalité de ces choses
qui doivent étre et ne sont pas ? Comment peut-on étre
tenu autrement que par la nécessité physique, par ce qui
est, par les causes efficientes ? Ces diverses (uestions sont
étroitement connexes et s’appellent mutuellement. Sans
rechercher les réponses qu’elles ont recues dans le cours
des ages (ce qui serait sortir de notre cadre), nous devons exa-
miner les opinions qui s’étaient fait jour du temps de Kant et
qui ont influé sur sa pensée. On peut naturellement s’attendre
de sa part a une évolution parallele a celle qu’il fit dans le
domaine spéculatif. Parti de 1'école Leibnitzo-wolfienne, il
ne tarde pas a s’en écarter sur bien des points, a se faire
une sorte de position intermédiaire entre Wolfl et ses adver-
saires ; puis il incline fortement vers les opinions venues
d’Angleterre, et finalement il arrive 4 son point de vue
particulier, ou l'on retrouve la nette et forte empreinte de
son caractere individuel, et il expose sa philosophie morale
dans trois ouvrages répondant en gros aux trois problemes
énumerés ci-dessus: dans l'un, il établit la formule supréme
de la moralité (Fondement de la métaphysique des meeurs),
dans un autre il discute ’origine, la nature, la valeur de I'obli-
gation (Critigue de la raison pratigue), dans le dernier il
déduit de sa formule le systeme des devoirs (Métaphysique
des meeurs). Quant au point préliminaire, la détermination
du moyen de connaitre, la fixation de la méthode, Kant ne
I'a pas exposé spécialement; mais il le tranche par le fait,
et montre sa méthode a l'ceuvre ; c’est, ici comme dans le
domaine théorique, la méthode transcendentale.



300 THEODORE FLOURNOY

PHILOSOPHIE RELIGIEUSE

Préambule.

Les quatre parties de la Religion dans les limites de la
raison se terminent chacune par une sorte d’appendice inti-
tulé Remarque générale et traitant successivement quatre
sujets qui jouent un grand role dans la religion chrétienne :
I° LACTION DE LA GRAGE — 20 LES MIRACLES — 3° LES MYS-
TERES — 4° LES MOYENS DE GRACE. Ces remarques se ratta-
chent étroitement aux sujets traités par Kant dans les parties
correspondantes : l'existence du mal radical et le devoir
d’en sortir, — la lutte du bon principe contre le mauvais
pour la domination sur I'’homme, — la victoire du bon prin-
cipe et ’établissement du régne de Dieu, et de I'Eglise, sur
la terre, — le culte véritable ou la religion sous la domina-
tion du bon principe.

Cetle place toute spéciale accordée a ces (uestions, le
fait que Kant ne les traite pas dans le corps méme de son
travail et que cependant il ne veut pas les passer sous
silence, correspond exactement a la valeur qu’il leur attribue
et a la position qu’ils occupent, suivant lui, & I'égard de la
religion rationnelle. Ce sont (comme il 'explique en note a
la fin de la premiére partie, note 6) des hors-d’ceuvre,
Parerga, des parties accessoires qu'on ne peut pas admetire
dans une religion fondée seulement sur la raison, mais qui
s’y rattachent cependant comme des questions inévitables,
quoique insolubles pour la raison et d’ailleurs inutiles a la
religion rationnelle proprement dite. En effet, la raison, dit
Kant, 'homme dans la conscience qu'il a de son impuis-
sance a réaliser completement la loi morale, dans son inca-
pacité & donner satisfaction 4 ses besoins moraux, s'éléve
a l'idée d’objets ou de causes capables de lui venir en aide.
Mais ce sont naturellement des idées transcendantes, dont
la raison n’a aucun moyen de constater et de légitimer la



FRAGMENTS SUR KANT 3o1

valeur objective, la vérité. La raison ne conteste pas la
possibilité ou la réalité de ces choses qui la dépassent abso-
lument, elle ne prétend pas que les faits de cet ordre supé-
rieur soient impossibles ou n’aient pas lieu, seulement elle
ne peut pas non plus les admettre, elle ne peut pas leur
concéder une place dans les maximes de sa pensée et de
ses actions. La raison pose méme en principe que ces
puissances supérieures n'ont pas besoin d’étre connues, si
elles existent, pour venir au secours de la bonne volonté de
I'homme ; elle compte que si dans le champ insondable du
surnaturel il y a en effet quelque chose de plus que ce
qu’elle est capable de concevoir, quelque chose de mnéces-
saire pour secourir et compenser notre impuissance morale,
ce quelque chose remplira son office incognito chez l'indi-
vidu qui veut sérieusement le bien. Cette foi de la raison
peut s’appeler une foi REFLECHIE (« réfléchissante », c’est-a-
dire (ui réfléchit a la possibilité de ces choses surnaturelles)
par opposition a la foi poGMATIQUE qui se donne pour une
connaissance certaine, pour un savoir (Wissen), prétention
qui semble & la raison manquer de sincérité ou de sage
réserve. En effet, quand il s’agit d'une chose (ui est absolu-
ment solide et inébranlable par elle-méme. comme la loi
morale l'est pour la vie pratique, les difficultés d’ordre
transcendanl qu'on y apercoit sont bien secondaires et les
solutions transcendantes par lesquelles on les supprime sont
des hors-d’ceuvre (ui ne peuvent prétendre constituer un
savoir. La religion rationnelle, sans donc se prononcer sur
les questions de la grace, des miracles, des mystéres et des
moyens préconisés pour obtenir les secours d’en haut (la
grice), n’a cependant pas de place pour elles dans son sein
proprement dit, et ne peut admettre ces affirmations a titre
d’éléments religieux. L’introduction de ces facteurs dans la
la religion entrainerait au contraire de graves inconvénients.
Car ces idées qui sont {ranscendantes non seulement au
point de vue spéculatif mais méme au point de vue moral,
en ce sens qu'elles vont au dela des vérités constitutives de

24



302 THEODORE FLOURNOY

I'ordre moral, ces idées, quand on les adopte, ont pour effet de
conduire, la premieére au mysticisme (affirmation de soi-disant
expériences internes portant sur les effets de la grace), la
seconde a la superstition (affirmation de soi-disant expérien-
ces externes révélatrices d'une action miraculeuse de Dieu),
la troisieme a I'tlluminisme (qui consiste & se croire éclairé
d’en haut a 'endroit des choses surnaturelles et & s'imaginer
qu'on a la connaissance des mysteres), la quatriéme a la
thaumaturgie (c’est-a-dire a la téméraire tentative d’agir sur
les puissances surnaturelles), autant d’aberrations ou tombe
la raison quand elle sort de ses limites dans un but soi-
disant moral, c¢’est-a-dire dans I'idée de plaire & Dieu.

On voit que l'opinion de Kant est tres réservée et pru-
dente. Elle se résume en deux mots: au point de vue
THEORIQUE, on ne sait rien de tout cela et il n’y a qu’a lever
les épaules & ces questions qui dépassent absolument notre
intelligence. Au point de vue pPRATIQUE, elles sont, si l'on
veut, une raison d’étre subjective en ce que notre faiblesse
a réaliser la loi morale évoque en nous l'idée de ces secours
surnaturels, mais il n'y a pas cependant a les faire entrer
en ligne de compte, parce qu’ils sont au fond pratiqguement
inutiles. La seule chose nécessaire, c¢’est notre résolution a
nous, c¢’est nolre volonté morale. Si nous faisons notre
ouvrage, nous pouvons bien compter que la coopération
d’en haut ne nous manquera pas, si elle existe et nous est
nécessaire. Aidons-nous, et le ciel nous aidera, tandis qu’a
I'inverse, il est parfaitement immoral, et par conséquent
inutile, de compter sur 'aide du ciel si nous ne faisons rien
de notre coté. D’autre part ces idées sont dangereuses en
menant inévitablement & toutes les aberrations trop connues
de l'esprit religieux.

1. La régénération et la grdce.

L’homme n’est ou ne vaut au sens moral, que pour autant
qu’il s'est fait lui-méme. Sa qualilé morale, sa bonté ou sa
méchanceté, doit forcément étre son propre ouvrage, résul-



FRAGMENTS SUR KANT 303

ter de son libre arbitre, car sans cela il n’en serait pas res-
ponsable et ses actes seraient dépourvus de valeur morale.
Quand donc on dit que 'homme est naturellement bon,
quil a été créé bon, cela veut dire simplement que ses
prédispositions primitives sont bonnes, qu’il a été créé pour
le bien, mais non qu’il est déja lui-méme bon. Pour qu’il
soit bon ou méchant, il faut qu’il le devienne par lui-méme,
par sa libre volonté ; il faut qu’il se fasse lui-méme bon ou
méchant, en acceptant pour maximes (ou au contraire en
rejetant) les mobiles que renferment les prédispositions de
sa nature, acceptation ou rejet qui doit étre laissé entiere-
ment & son libre choix. il se trouvait d’ailleurs ue pour
devenir bon ou meilleur, ’homme ait absolument besoin
d’'un secours surnaturel ayant pour effet soit de diminuer
les obstacles, soit de lui fournir une assistance positive,
toujours est-il encore qu’il faut pourtant bien que I'homme
commence par s’en rendre digne, en voulant ce secours, en
lacceptant, et cela n’est pas peu de chose. Cetle acceptation
libre et volontaire devenue & son tour maxime de conduite,
permettrait seule en effet d’imputer l'amélioration survenue
a celui (ui aurait ainsi progressé, et de le regarder comme
un homme bon, car une transformation magique opérée en
nous sans notre aveu par un pouvoir qui nous est étranger,
ne saurait conférer aucune valeur morale & notre personne
ni faire de nous des étres moralement bons.

Pour redevenir bon, il faut donc que ’homme mauvais le
redevienne lui-méme, que lui-méme se refasse bon. Or un
pareil fait dépasse toutes nos idées ; comment est-il possible,
concevable, qu'un homme naturellement mauvais se fasse
lui-méme bon, qu'un mauvais arbre porte de bons fruits ? Nous
ne pouvons pas comprendre comment cela se peul; mais ce
n’est pas une raison pour rejeter la chose et en contester la
possibilité, puisque nous avons déja admis le mystere tout
aussiincompréhensible et inverse de la chute du bien dans le
mal, de l'arbre prédisposé au bien et qui a produit de mau-
vais fruits. La aussi la liberté intervenait ; or un étre créé



304 THEODORE FLOURNOY

pour le bien et qui tombe dans le mal n’est pas plus intelli-
gible que son retour, sa résurrection du mal vers le bien.
Ainsi on ne peut contester la possibilité de ce dernier fait,
quoi qu’il soit incompréhensible comme tout ce qui enve-
loppe la liberté. En dépit de notre déchéance nous enten-
dons retentir dans notre ame, sans qu’il ait rien perdu de
sa force, le commandement qui nous enjoint de « devenir
~ des hommes meilleurs ». Il faut dés lors que nous puissions
y parvenir, dussent nos propres forces n’y pas suffire a
elles seules et notre ceuvre se borner a nous metire en état
de recevoir puis a4 accepter une assistance supérieure,
insondable et impénétrable pour nous.

On voit par la le fond de la pensée de Kant: le senti-
ment moral de I'indignité, du mal en un mot, du péché et
de l'obligation d’en sortir, de devenir meilleur, de recon-
quérir la valeur morale, est pris par Kant absolument au
sérieux. Cela prime tout le reste pour lui. La réalité de notre
déchéance et la possibilité de ce retour, de cette résurrec-
tion au bien, sont indéniables a ses yeux; elles ont beau
étre des mystéres indiscutables qui confondent notre intelli-
gence, il n’est pas question de les mettre en doute un seul
instant, dat-on méme, pour permettre cette inconcevable
renaissance, recourir a l'idée chrétienne de la griace venant
au secours de ’homme, au miracle d'une puissance supé-
rieure accroissant sa force naturelle. Et quelle preuve en
faveur d’'une conviction qui blesse pareillement lintelli-
gence scientifique ? Aucune autre que I'évidence morale, ou
pour mieux dire la libre et personnelle reconnaissance de
la loi morale. Nier les conséquences qui en découlent logi-
quement, ce serait nier la moralité, effacer la différence
entre le bien et le mal moral et faire de ’homme une chose,
produit mécanique de la rencontre des sensations, sans
valeur absolue, sans personnalité réelle. Cest la valeur,
Iintérét, le sel de la vie qui se volatilise et disparait. Entre
prendre au sérieux le sentiment de la dignité morale de
I'homme, le sentiment de sa destination supréme au devoir



FRAGMENTS SUR KANT 305

et ne pas le prendre au sérieux, l'assimiler a toutes les
autres sensations, aux élats de conscience que l'évolution
aveugle produit fatalement et qui de ce fait sont dépourvus
de toute valeur propre, il n’y a que le choix individuel qui
puisse décider. Le fond des choses nous échappe. Aucune
démonstration logique ni scientifique n’atteint & ces raisons
dernieres de I'éire ; et nul n’a les moyens de prouver &
autrui qu’il a tort d’admettre l'une plutdét que l'autre alter-
native, ou de les rejeter toutes deux.

Mais ceite régénéralion librement voulue de T'individu
présuppose qu’il a conservé dans toute sa pureté un germe
de bien indestructible et incorruptible. Or ce germe ne sau-
rait certainement pas étre I'égoisme, qui est précisément la
source de tout mal lorsque c¢’est lui qu'on prend comme
guide supréme de la conduite. Ici Kant ajoute une longue
note et se lance dans une de ces distinctions de mots et de
nuances sur lesquelles il est si habile. L’égoisme, c’est-a-
dire 'amour de soi (Selbstliebe), peut, comme I'amour en
général (Liebe iiberhaupt), se diviser en deux faits bien dis-
tincts — qui tous deux ne sont considérés ici, cela va sans
dire, qu’autant qu’ils sont rationnels (c’est-a-dire réfléchis,
conscients, accepltés et voulus, et non point instinctifs,
inconscients, comme ils le seraient dans des étres non rai-
sonnables, purement animaux). Ce sont d'une part le fait
de se vouloir du bien & soi-méme, c’est-a-dire le désir du
bonheur propre (Wohlwollen, benevolentia) et d’autre part,
le fait d’étre satisfait de soi, le contentement de soi-méme
(Wohlgefallen, complacentia). Dans le premier sens, I'égoisme
est chose toute naturelle : car ui est-ce qui ne désire pas
que tout aille toujours bien pour lui ? Il est donc tout natu-
rel de mettre son propre bien au nombre de ses maximes.
Seulement cette maxime n’a absolument rien a faire avec la
moralité, elle n’est ni bonne ni mauvaise moralement par-
lant ; elle est, elle résulte de notre nature d’étre sensible,
voila tout. Ce n’est que dans le cas ou l'individu adopterait
I’égoisme comme maxime supréme, comme principe absolu



306 THEODORE FLOURNOY

de son libre arbitre, que cé mobile deviendrait la source
d’'un conflit sans bornes avec la moralité. Mais tant gu’on
fait abstraction du rapport hiérarchique du mobile égoiste
et du mobile moral, tant qu'on n’érige pas le premier en
principe absolu de la conduite et qu'on ne le considere
quen lui-méme, comme fait donné par la nature, il est
indifférent, éiranger au point de vue moral, il n’est ni bien
ni mal, et le role que la raison y joue et doit y jouer pour
que cet égoisme soit rationnel et non pas bestial, consiste
en cela seulement (ue la raison se constitue la servante
de l'inclination naturelle, c’est-a-dire veille & ce qu’'on ne
choisisse jamais comme fins que celles qui sont compatibles
avee le bonheur le plus grand et le plus durable, et comme
moyens ceux qui sont les plus appropriés a réaliser la féli-
cité qu'on a en vue. _

Quant a l'autre sens du mot égoisme, le contentement de
sol-méme, la satisfaction qu'on éprouve en regardant son
petit moi, si par la on entend le plaisir de constater qu'on
a bien réussi dans la poursuite du bonheur, le fait qu'on
est content des maximes adoptées en vue de satisfaire les
inclinations naturelles, on retombe sur le premier sens indi-
qué ci-dessus, c¢’est le piaisir du marchand dont les spécula-
tions ont bien réussi et qui est content de lui, c’est-a-dire
satisfait des bonnes idées qu’il a eues. Ce contentement
coincide done avec le désir du bonheur; le second sens
reviendrait alors au premier. Mais si on entend le contente-
ment de soi-méme au sens absolu, c’est-a-dire le fait d’étre
satisfait — non pas des conséquences de ses actions, de la
réussite obtenue — mais de soi-méme, alors on a la une
espéce toute particuliere de 1'égoisme, de I'amour de soi. Ce
contentement-la n’est possible — du moins pour ceux qui
tiennent a la moralité (1) — qu’a la condition que toutes nos
maximes soient subordonnées a la loi morale, c’est-a-dire

(1) Cest la une restriction toujours sous-entendue, Kant ne songe pas a
Iexprimer tout de suite, tant il lui semble inconcevable, énorme, quon
puisse faire fi du devoir, de la dignité morale.



FRAGMENTS SUR KANT 307

que cette derniere régne souverainement sur notre volonté.
Le contentement de soi-méme, entendu dans ce sens, impli-
que donc la moralité parfaite, la sainteté de l'individu. « Il
» est impossible qu'un homme & qui la moralité n’est pas
» indifférente et qui a conscience de maximes qui ne cadrent
» pas avec la loi morale en lui, soit content de lui-méme,
il est impossible qu’il ne soit pas amérement mécontent
» de sol». Mais alors I'égoisme ainsi entendu, cet amour
rationnel et moral de soi-méme coincide exactement avec
la moralité, et 'on se demande pourquoi on emploierait
encore pour le désigner l'expression d’égoisme, d’amour
de soi, qui donne le change et induit en erreur ? Kant, &
juste titre selon nous, condamne cet abus des termes qui
complique et obscurcit inutilement la chose. Ramener,
comme on le fait encore de nos jours, la morale du devoir
a celle de ’égoisme, I'aspiration vers le bien & la recherche
de la félicité en disant qu’aprés tout chacun cherche son
plaisir, ce qui lui plait, c¢’est-a-dire n’obéit qu’'a sa nature,
c’est jouer sur les mots ; car tout dépend de ce qu'on entend
par égoisme, par félicité, par nature. En entendant par féli-
cité le bonheur sensible, le sentiment du bonheur, abstrac-
tion faite de celui du mérite moral, on peut dire que, de par
notre nature, la félicité est et n’est pas tout a la fois I'objet
supréme de nos désirs. Tout dépend de ce qu'on sous-
entend en se servant du terme « nature ». Si on a en vue
la nature au sens scientifique et sensible, ¢’est-a-dire si on
considere 'homme en tant qu’étre dépendant des objets de
la sensibilité, alors il est vrai de dire que, de par sa nature,
c’est la félicité qui est 'objet premier, absolu, de ses désirs.
Mais si par nature on entend d'une facon générale, comme
on peut le faire, ce qui est inné, l'essence de l'individu,
alors 'homme étant un étre doué de raison et de liberté, on
peut dire que cette méme félicité est bien loin d’étre I'objet
premier, l'objet supréme et absolu de nos maximes. Cet
objet est au contraire le fait d'étre digne de la félicité,
c’est-a-dire l'accord de toutes nos maximes avec la loi

Z



308 THEODORE FLOURNOY

morale ; et ce fait de ne désirer la félicité que sous la
condition de la dignité morale constitue le caractére moral
(stttliche Denkungsart).

Il résulte en somme de cette longue note que Kant entend
par égoisme (Selbstliebe) non pas ce contentement moral de
soi, qui est précisément la moralité, c’est-a-dire 'antipode
de I'égoisme, mais ’égoisme au premier sens, c'est-a-dire le
désir naturel de la félicité. Et c’est comme cela qu’il faut
entendre la phrase qui a amené cette digression : 1'égoisme
ne peut pas étre ce germe de bien resté intact parce (u’il
est indestructible et incorruptible, germe d’ou sortira la
régénération. Il ne le saurait étre, puisqu’il devient au con-
traire la source du mal moral dés qu’on en fait le principe
de toutes les maximes et qu’on I'érige en regle absolue de
la vie, bien qu’en lui-méme et tant (u’'on ne lui assigne pas
cette domination supréme sur la volonté libre, il ne soit ni
bien ni mal. Le germe du bien c’est au contraire 'amour
rationnel et moral de soi — que Kant refuse d’appeler aussi
égoisme — c’est-a-dire le contentement basé uniquement sur
le respect de la loi morale, sur la soumission de la volonté
a cette lol. '

Si le mobile qui nous pousse au bien est le respect de la
loi morale, la restauration en nous de la disposition pri-
mordiale au bien, la régénération ne consiste pas dans
Pacquisition de ce mobile perdu, car nous n’avons jamais
pu le perdre et, s’il était possible de le perdre, on ne pour-
rait plus jamais le retrouver. Elle consiste dans le réta-
blissement de sa pureTE. Il faut que ce principe supréme de
toutes nos maximes, le respect de la loi morale, cesse d’étre
mélangé, ou méme subordonné et soumis a d’autres mobiles
(les inclinations) et que la volonté 'accepte et le reconnaisse
comme étant, dans toute sa pureté, a lui seul, le mobile
SUFFISANT de toute détermination. Il faut, en d’autres ter-
mes, revenir au bien primordial, a4 la sainteté des maximes
qu'on adopte dans 'accomplissement de son devoir, c¢’est-a-
dire que toutes les maximes soient adoptées purement et



FRAGMENTS SUR KANT 309

exclusivement par respect pour la loi morale. La sainteté
des maximes n’est d’ailleurs pas encore la sainteté des indi-
vidus, parce qu’il y a fort loin de la maxime au fait, de
Iintention & I'acte ; mais quand on a la sainteté des maxi-
mes, on est pourtant sur la voie pour s’approcher indéfini-
ment de la sainteté personnelle.

Il résulte de la qu’il ne faut pas confondre deux sortes de
régénérations correspondant aux deux sortes de vErRTUS. Le
mot vertu s’applique en effet &4 deux choses différentes : la
vertu extérieure, phénoménale (virtus phwnomenon) qui
concerne le caractere empirique de l'individu et consiste
dans la légalité des actions, dans l'accomplissement du
devoir. Cette vertu suppose seulement que l'individu a pour
maxime constante d’agir conformément a la loi, de remplir
son devoir. Mais les mobiles qui ont fait adopter cette
maxime restent ici absolument indéterminés ; on peut les
prendre ou on veut. La régénération, & ce point de vue, le
passage du mal au bien, du vice a la vertu, consiste dans
I'acquisition graduelle et lente de la vertu par le moyen
de réformes successives dans la conduite. Peu & peu I'habi-
tude se prend, les nouvelles maximes s’enracinent, le pen-
chant au vice se transforme en penchant opposé, et 'homme
devient ainsi vertueux. L’bomme se sent vertueux, dans ce
cas, lorsqu’il se sent affermi et consolidé dans les maximes
qui résument ses devoirs, peu importe d’ailleurs — ceeci est
le point capital — quel est le principe de ces maximes, le
mobile auquel la volonté a obéi en les acceptant. Le devoir
comme tel, le respect de la loi morale, peut n’y jouer aucun
role ; l'ivrogne ou lintempérant, quel qu’il soit, qui se
convertit & la tempérance, le menteur qui revient a la vérité,
le coquin qui se transforme en honnéte citoyen, n’en devien-
nent pas moins vertueux, dans ce sens-la du mot vertu,
quand méme ce n’est pas par amour du bien en lui-méme,
par horreur du mal moral, par respect pour la loi morale,
qu’ils se sont réformés, mais par suite de considérations
d’intérét personnel : 'intempérant pour des raisons de santé,



310 THEODORE FLOURNOY

le menteur pour retrouver sa considération, le coquin pour
n’avoir pas maille &4 partir avec la justice, ou parce (ue
I'honnéteté en affaires est encore un meilleur moyen de faire
son chemin. Tous ces gens vertueux, qui le deviennent par
eudémonisme, par le principe de la félicité, n’en sont pas
moins vertueux, de la vertu phénoménale, empirique, légale,
extérieure. Mais autre est la vertu nouménale, intelligible,
morale, intérieure, la bonté morale a laquelle seule Dieu
prend plaisir. L’homme vertueux, dans ce second sens, est
celui qui n’a pas besoin d'un autre mobile, pour accomplir
son devoir, que de l'idée méme du devoir, qui veut le bien
uniquement parce que c’est le bien. Clest ici le mobile, et
non l'acte, qui importe et qui est I’essentiel. Or il est clair
qu’a ce second point de vue, la régénération, le passage du
mal au bien, ne peut plus s’effectuer lentement, peu a peu,
par REFORMES successives; car lout dépend du principe
supréme de toutes les maximes. Tant que ce principe est
impur, tant que le mobile fondamental de la conduite n’est
pas exclusivement le respect de la loi morale, ’homme est
mauvais. Pour qu’il redevienne vertueux, il faut un ren-
versement de cette base de toutes les maximes, c’est-d-dire
une révolution subite et totale dans l'intention morale de
I'individu, un passage & la sainteté des maximes. La vertu,
dans le premier sens, n’exigeait pas un changement du
cceur, mais seulement un changement de mceurs ; dans les
circonstances que nous envisageons maintenant il faut un
changement de cceur, un renouvellement de ce qu’il y a de
plus intime et de plus profond dans I'individu, une transfor-
mation du mobile supréme de toutes nos maximes : « on ne
» peut devenir un nouvel homme que par une sorte de nou-
» velle naissance, par une nouvelle création pour ainsi dire
» et par un changement de cceur », et Kant renvoie a Jean
I1I, 5, ou il est parlé de la nouvelle naissance d’eau et d’esprit.

Kant est ainsi amené a traiter deux points dont il a
d’ailleurs déja souvent parlé : 1° la possibilité de cette régeé-
nération, de ce changement de 'homme corrompu, revenant



FRAGMENTS SUR KANT 311

au bien par ses propres forces, 2° la facon dont il faut ame-
ner cette régénération chez autrui, c’est-a-dire la facon de
précher ou d’enseigner le bien.

Pour ce qui est d’abord de ce second point, il est clair
que la transformation morale (moralische Bildung) de
I’homme ne doit pas, ne peut pas commencer par I'amé-
lioration des meeurs, mais par le changement dans la maniére
de penser, par l'établissement et la fondation d’'un carac-
tere. Qu’on se rappelle que le « caractere » consiste précisé-
ment, pour Kant, dans le regne de la loi morale ; cela seul
peut faire de l'individu quelquun, autre chose qu’une
machine ou un animal. Quand la loi morale ne regne pas
en nous et que nous nous laissons aller & toutes les incita-
tions sensibles, & tous les entrainements de nos passions,
¢’est la suppression de la personnalité, de lindividualité,
du caractere, la chute dans l'animalité ou le mécanisme.
(C’est malheureusement juste le contraire qu'on fait ordi-
nairement, on met la charrue devant les beeufs ; on combat
les vices un & un, individuellement, mais on laisse intacte
leur racine générale et commune. (Quant au moyen de
réveiller le bon principe, le respect de la loi morale, Kant
répete ce qu’il a souvent dit, que le mieux est d’exposer les
devoirs de la facon la plus pure, sans mélange de considé-
rations étrangeres relevant du domaine de lintérét, et de
développer, en proposant des exemples, en racontant des
actions, le jugement natif et instinctif que les ignorants et
les enfants possedent eux-mémes fort bien. Ils ont un sens
parfaitement juste de ce qui est bien et de ce qui est mal
— sens quon peut développer en lui fournissant des occa-
sions de s’affirmer — et ils distinguent fort bien ce qui est
fait véritablement par devoir de ce qui procede de mobiles
étrangers ; la collaboration de ces derniers 4 une bonne
action suffit & lui enlever, pensent-ils, loute valeur morale.
Il ne faut pas non plus apprendre aux éléves a admirer les
actions vertueuses, quelques sacrifices qu’elles aient pu
colter, car si vertueux qu’'on soit, tout ce qu'on peut faire



31a THEODORE FLOURNOY

de bien n’est pourtant jamais autre chose et plus que le
devoir, et comme le devoir est I'expression de ce qui, au
point de vue moral, est dans l'ordre, il ne mérite aucune
admiration. Bien plus, cette admiration marquerait une
dégradation, une décadence de notre sentiment du devoir;
nous aurions 'air de penser que c’est une chose extraordi-
naire et méritoire ue de lui obéir. Et pourtant il y a quel-
que chose en nous (ui ne laisse pas, lorsque nous le consi-
dérons comme il doit étre considéré, de nous remplir d’'un
supréme étonnement, quelque chose (ui mérite i juste titre
Padmiration, et qu’il est méme bienfaisant, édifiant (Seelen-
erhebend) d’admirer, c’est I'existence en nous de cette
disposition morale primitive qui nous porte au respect de la
loi morale. Comment se fait-il done, peut-on se demander,
que nous qui dépendons de la nature par tant de besoins,
nous la dépassions tellement par cette idée (ui nous est
innée, la disposition originelle au bien ?

Ne sommes-nous pas nés pour jouir? La jouissance
n’est-elle pas la seule chose qui rende la vie désirable ?
D’ou vient ce fait merveilleux et mystérieux que notre rai-
son nous ordonne impérieusement, sans pourtant sanc-
tionner son ordre par I'appit d’aucune récompense ni la
menace d’aucune peine, de renoncer a la jouissance sitot
qu’il faudrait pour cela fouler aux pieds la loi morale ? Pour
que ’homme le plus ordinaire sente tout le poids de cette
question, il suffit de lui avoir enseigné au préalable la sain-
teté impliquée dans la loi du devoir, Il n’a pas méme besoin
de s’élever jusqu’a l'idée de la liberté qui jaillit de cette loi
et ne peut étre tirée d’aucune autre source. L’impossibilité
de comprendre, de pénéirer cette disposition intime dont
nous pressentons l'origine divine, portera l'esprit jusqu’a
I'enthousiasme et le rendra capable de tous les sacrifices
que pourra lui dicter le respect du devoir. Le meilleur
moyen pour éveiller les sentiments moraux (Gesinnungen),
c’est de provoquer souvent cette émotion qu’excite en nous
la sublimité de la destination morale de ’homme. Voila le



FRAGMENTS SUR KANT 313

véritable antidote contre le penchant inné au renversement
des mobiles de nos maximes; c’est en faisant appel a ce
respect absolu et inconditionné de la loi, comme au mobile
supréme (ui doit inspirer notre conduite, qu’on rétablira
dans toute sa pureté l'ordre moral primitif qui doit régner
en nous, la hiérarchie originelle des mobiles et du méme
coup la disposition au bien.

Tel est 'avis de Kant sur la méthode a suivre pour pro-
voquer la régénération morale. On voit par la la valeur
qu’avait & ses yeux la sainteté du devoir.

Revenons au premier point : la possibilité de ce retour
au bien, de cette révolution dans la maniére de penser, de
ce changement de cceur. Comment I’homme, corrompu
comme il I'est par l'altération qu’a subi le principe de ses
maximes, peut-il, par ses propres forces, exécuter ce pro-
dige ? La réponse de Kant est fort simple et il concede que
cette possibilité est incompréhensible, mais il affirme qu’elle
n’en est pas moins réelle, parce que c’est le devoir qui
ordonne cette restauration du bien en nous et que le devoir
ne nous ordonne rien (ui ne soit exécutable. La nécessité
morale d’'un fait garantit, aux yeux de Kant, sa possibilité,
peu importe que notre intelligence y voie clair ou non.
Sollen implique toujours kénnen, quand bien méme on ne
peut pas dire ni comprendre comment ce konnen est possi-
ble. I’homme est mauvais, et il I'est parce que le principe
ultime, le mobile supréme de toutes ses maximes n’est pas
le devoir, mais le plaisir. Voila un fait. Et d’autre part, il
est moralement tenu de devenir bon. Voild un autre fait. Or
il ne peut le devenir qu'en transformant ce mobile supréme
par une décision unique, irrévocable, qui fait de lui un
autre homme ; il faut qu’il « revéte le nouvel homme ».
Comment cela peut-il se faire, demandait déja Nicodéme
dans le récit évangélique que Kant lui-méme cite plus d’'une
fois ? Comment cela peut-il se faire ? demande Kant & son
tour et son lecteur avec lui. A cela il n’y a pas de réponse,
parce que ce changement est un acte de liberté, et que la



314 THEODORE FLOURNOY

liberté est insondable. La régénération est a la fois possi-
ble, et incompréhensible : possible, parce qu'elle est ordon-
née par le devoir, incompréhensible parce qu’elle réclame
un acte de liberté de la part de l'individu lui-méme. Le
premier point ne réclame pas d’autres explications, c’est
I'axiome indémontré, indémontrable, mais irréfutable aussi,
de Kant. Le second 'améne a des considérations intéres-
santes sur la différence entre la conversion aux yeux de
Dieu qui voit le fond du ceeur et aux yeux de ’homme qui
ne voit que ses effets dans le temps, sur ce que c’est qu'un
changement libre, donc inconcevable dans le temps, enfin
sur la distinetion qu’il convient d’établir dans chaque reli-
gion entre la morale et le culte.

a. Le miracle.

Dans la remarque générale qui sert d’appendice a sa
seconde partie, le combat du bon principe avec le mauvais,
Kant traite une question qui depuis longtemps a été et est
encore une pomme de discorde entre la science et la reli-
gion, et au sein méme de la religion, celle du MIRACLE.

On peut diviser les réflexions de Kant en trois parties :
dans la premiere, il traite du miracle au point de vue de la
religion, et arrive & cette conclusion qu’il est inutile et
oiseux de contester les miracles au milieu desquels la tradi-
tion nous monire qu'est née la vraie religion, la religion
morale, c’est-a-dire le christianisme. Car c’est toujours lui
que Kant a en vue sans le nommer. On peut accepter les
miracles en raison de leur valeur et de leur utilité pour
frayer la voie a la vraie religion, mais en tout cas cette
religion, une fois établie, n’en a plus besoin, puisqu’elle
repose sur un témoignage ineffacablement gravé dans notre
ame et que c’est méme un indice d’incrédulité morale cou-
pable que de vouloir garantir et confirmer par des miracles
les préceptes du devoir inscrits des l'origine dans le cceur
de I'homme par la raison. Ce serait nier qu’ils aient par eux-
mémes une autorité suffisante. En conséquence il faut bien



FRAGMENTS SUR KANT 315

se garder de considérer la croyance aux miracles historiques
comme un ¢lément constitutif de la religion et de la pré-
senter comme quelque chose qui puisse nous rendre agréa-
bles a Dieu, la seule chose agréable & Dieu étant la soumis-
sion du cceur au devoir, la consécration a tous les devoirs
humains considérés comme des commandements de Dieu.

Cette opinion de Kant est bien intéressante et meériterait
d’étre méditée par les chefs des deux partis dont les luttes
ont divisé le protestantisme au cours de ces derniéres années
et notamment & Geneve. « Vous n’avez pas le droit d’ériger
» la foi aux miracles historiques en condition sine qua non,
» en facteur indispensable de la vraie religion », dirait
Kant & ceux qu'on nomme les orthodoxes. « Mais vous
n’avez pas non plus le droit de contester et de nier ces
miracles au nom de la science », dirait-il & ceux qui s’intitu-
lent libéraux.

Dans la seconde partie, il traite des miracles en géncral
(et non plus des miracles anciens, dits historiques) c’est-a-
dire du role que la croyance a la possibilité du miracle peut
jouer dans la vie ordinaire et il montre que ce role est nul.

Dans la troisiéme partie enfin, tout entiére contenue dans
la note finale, il traite de la question du miracle dans ses
rapports avec la science. Ce point est le plus intéressant ;
Kant n’a fait que 'esquisser, mais d’'une main assez nette
cependant pour qu'on puisse aisément développer sa pensée.

Kant définit le miracle : un événement dont la cause et
les lois de production sont absolument inconnues et le res-
teront forcément. Les adversaires du miracle se réclament
de l'autorité de la science, 4 quoi les partisans du miracle
répliquent en rappelant que les savants eux-mémes avouent
leur ignorance et qu'en somme nous Ne CONNAissons pas
méme la cause de la pesanteur, de la force magnétique, etc.
Il est intéressant d’examiner l'opinion de Kant dans ce
litige si compliqué et délicat.

Il est bien vrai que nous ignorons quelle est la cause de
la pesanteur ou celle du magnétisme. HEst-ce une atiraction



316 THEODORE FLOURNOY

essentielle a la matiére, est-ce la pression d'un éther supé-
rieur ? Quelque hypothése qu’'on adopte, voici de nouveaux
phénomenes dont il faut trouver la cause ; on finit toujours
par tomber sur de l'inexplicable, on aboutit nécessairement
au mystere. Mais ceci accordé, il n’en reste pas moins que
nous connaissons les lois suivant lesquelles agissent ces
forces mystérieuses, et cela d'une facon suffisamment détail-
lée pour rendre compte des phénomenes. Nous savons, dans
des limites déterminées, quelies sont les conditions indis-
pensables pour que certains effets se produisent (par exem-
ple : la chute des pierres, 'ascension d'un ballon, ete.). Et
cela suffit pour ue notre raison fasse un emploi sir et
certain de ces forces et pour qu’elle puisse expliquer les
phénomeénes. Elle les explique sinon d’une facon absolue
(simpliciter) en remontant jusqu’aux causes mémes, a l'es-
sence ultime des forces agissantes, du moins d’une facon
relative (secundum quid), en descendant de ces lois aux
phénomenes observés, en subordonnant les faits d’expé-
rience aux lois connues. Or c’est ce qui n’a pas lieu pour
le miracle : le miracle est par définition un événement dont
on ne peut expliquer la production par aucune loi. Clest
pour cela que la science, dont la fonction consiste a déter-
miner les lois des phénomenes, bien qu’elle ignore les cau-
ses premieéres et l'essence des forces en présence, rejette
le miracle qui est la négation de la loi et conséquemment
de la science elle-méme. Dés lors on s’explique la différence
d’impression que cause 4 I'esprit humain un fait nouveau et
inexpliqué, suivant qu'on le regarde comme naturel ou
comme miraculeux. Un phénomene étrange et contraire a
lout ce que nous savons, une propriété nouvelle et qui
g’écarte de toutes les lois déja connues, une MERVEILLE,
comme on dit quelquefois, ne fait que piquer la curiosité et
stimuler I'esprit tant qu’on la regarde comme étant, malgré
son étrangeté, un fait naturel, tandis que l'idée d'un vrai
miracle écrase et abat complétement 'esprit. Car les mer-
veilles naturelles ouvrent a la raison de nouvelles perspec-



FRAGMENTS SUR KANT 317

tives, lui font espérer la découverte de nouvelles lois, lui
promettent de nouveaux aliments et de nouveaux gains,
tandis que le miracle lui fait peur, linquiéte, ébranle sa
confiance dans les lois déja admises comme vraies ; or la
raison, si 'on supprime les lois expérimentales, ne sert plus
a rien du tout dans le monde ensorcelé et enchanté du mira-
cle ; elle n’est plus méme d’aucun usage MORAL, car on ne
voit pas ce que signifierait dans un monde sans lois le devoir
et l'accomplissement du devoir, puisque, dans un pareil
monde, les mobiles moraux eux-mémes sont peut-élre des
phénomeénes miraculeux dont personne ne peut savoir avec
certitude s’il doit se les attribuer & lui-méme ou & quelque
autre cause impénétrable, de sorte que notre responsabilité
morale pourrait n’étre qu'une illusion magique. Notons en
passant cette idée de Kant de lier indissolublement la mora-
lité elle-méme a la certitude des lois, donc a la solidité de
la science et & 'absence du miracle.

On voit donc que le miracle (entendu comme un phéno-
mene (uon ne peut rattacher a4 aucune loi) est inadmissible,
parce (u’il est la négation méme de la raison tant morale que
scientifique. Quant & ceux qui, ne croyant pourtant pas pou-
voir s’en passer, tichent d’adoucir le coup qu’ils portent a la
raison en disant que le miracle n’arrive que rarement, ils
soutiennent une thése absurde. Cela revient ou & changer
le sens des mots, en appelant miracle tout événement rare
et encore inexpliqué ; ou & affirmer quelque chose d’incon-
trolable. Comment savent-ils, en effet, que les miracles sont
rares ? N'y en a-t-il qu'un par si¢cle ? ou y en a-t-il eu beau-
coup jadis et plus un seul aujourd’hui? La fréquence du
miracle ne peut pas se déterminer objectivement, puisqu’on
ne peut pas contrdler scientifiquement de pareils faits ; on
ne peut donc en juger qu'en se basant sur les nécessités
de notre raison, sur les maximes indispensables 4 son usage,
et alors il faut dire ou qu’il arrive journellement des mira-
cles, quoique cachés, dissimulés sous l'apparence d’événe-
ments naturels, ou qu’il n’en arrive jamais, et 'on doit alors

22



318 THEODORE FLOURNOY

exclure la notion de miracle de nos théories et lui refuser
toute valeur pratique. Le premier parti étant absurde — on
ne peut regarder comme un miracle ce qui s’explique natu-
rellement — il ne reste que le second. Il faut ériger en
maxime de notre raison (soit théorique dans I'explication
des faits, soit pratique dans la conduite de nos actions)
qu’il n’y a pas de miracles, que tout arrive et se produit
suivant une loi réguliere, connue ou inconnue. Kant nie
donc le miracle. Mais notez bien une chose, c’est qu’il ne
le nie pas comme le nient la plupart de ceux qui parlent au
nom de la science et qui prétendent par ld engager la réa-
lité absolue. Cela, c’est du dogmatisme. Kant, lui, est criti-
que ; il n’affirme rien quant au fond des choses. Ce n’est
pas comme vérité de fait, comme dogme absolu, qu’il rejette
le miracle, c’est comme maxime de notre raison ; il le dit
nettement et y insiste visiblement. La question ne peut étre
tranchée par les faits : il n'y a aucun moyen de déterminer
ni la réalité ni la fréquence des miracles ; I'exclusion du
miracle est une affaire de méthode, elle est commandée par
les nécessités de notre pensée. Or c’est 'axiome critique
par excellence qu’il ne faut pas faire de notre pensée la
mesure des choses en soi. Nous ne sommes pas autorisés a
attribuer une vérité absolue aux axiomes que pose notre
raison, lorsqu’elle s’applique & connaitre. Voild pourquoi il
faut considérer la négation du miracle comme une maxime
de notre raison, comme une condition de son emploi, tout
en réservant la question de sa vérité absolue. Voici d’ailleurs
sur ce point les termes mémes dans lesquels Kant formule
sa pensée : « Personne, écrit-il, ne saurait s’exagérer la pro-
» fondeur de ses connaissances au point de prétendre déci-
» der par exemple que les choses étonnantes que nous offre
» la nature sont le simple résultat des lois naturelles et que
» le Créateur n’y intervient pas directement. C’est un phéno-
» mene étonnant au plus haut point que la conservation et
» le maintien de l'espéce dans le regne animal et végétal :
» chaque individu nouveau reproduit le type original ; chez



»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»
»

»

»
»
»
»

FRAGMENTS SUR KANT 319

les plantes chaque printemps fait jouer le méme subtil
mécanisme qui reproduit exactement jusqu’'a la beauté si
délicate des couleurs, sans que les forces destructives de
la nature inorganique aient pu, pendant la mauvaise sai-
son, porter a cet égard le moindre préjudice aux graines
de la plante. Eh bien, en présence de faits de ce genre,
je dis qu’il est impossible de prétendre savoir (einsehen)
si le simple jeu des lois naturelles suffit & les produire,
ou s’ils ne réclament pas a4 chaque fois un acte immédiat
du Créateur. Tout ce qu'on peut dire, c’est que ces faits
sont expérimentalement connus. Pour nous par consé-
quent ils ne sont pas autre chose que des effets naturels
et ils ne doivent jamais étre jugés autrement, comme il
convient 4 la modestie de la raison. Vouloir dépasser ces
limites (soit pour affirmer, soit pour nier (u’il y ait la
autre chose que des effets naturels), c’est étre téméraire
et présomptueux, quoi qu’en disent ceux (ui prétendent
que laffirmation du miracle est une preuve d’humilité
dans la maniére de penser. »






	Fragments sur Kant : introduction à la philosophie pratique philosophie religieuse

