
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1921)

Heft: 40

Rubrik: Miscellanées

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MISCELLANEES

IDEALISME ET REALISME

Quoique pubiié en 1920, ce beau et curieux livre (1) est un ouvrage de
la guerre. L'auteur a pris part à la grande mêlée. Il a emporté au front
la République et les Lois de Platon ainsi que la Politique d'Aristote. Il
les a méditées pendant ses heures de loisir et il y a trouvé, non seulement

de nobles jouissances, mais encore d'utiles suggestions sur les

problèmes du temps présent. Il en a fait l'objet d'un cours à l'Ecole des

Hautes Etudes en 1916 et de conférences aux troupes en 1917. Enfin il
a repris et remanié ces leçons et il les « offre à la jeunesse qui veut
s'instruire et penser pour mieux agir», dans la conviction que notre
société moderne peut trouver encore des inspirations auprès des grands
philosophes de la Grèce.

M. de Faye veut donc faire œuvre de réformateur. C'est le désir
d'indiquer à ses contemporains une voie sûre qui lui a mis la plume à la
main. Mais il ne s'est pas départi pour cela de la méthode historique
la plus stricte. Il est et demeure un érudit même lorsqu'il se mue en

apôtre. On le voit rien qu'à la façon rigoureuse dont il sépare l'analyse
des théories de Platon et d'Aristote des applications qu'il en tire. Le livre
y perd en unité, mais il conserve, à ce prix, toute sa valeur scientifique.

Dans la première partie de son ouvrage, l'auteur expose les idées

politiques et sociales de Platon et d'Aristote d'une manière objective et

sans s'appesantir sur les questions de critique, d'exégèse et de chronologie

qu'il se contente de signaler et de trancher en notes. Nous ne

pouvons nous arrêter à cette exposition de la pensée des deux grands
maîtres de l'antiquité grecque. Disons seulement qu'elle se recommande

par sa netteté, sa clarté et son exactitude. M. de Faye marque les
différences d'esprit et de méthode qui distinguent Platon d'Aristote, le
premier, incarnant l'idéalisme le plus pur, tourné vers les idées, préoccupé
surtout de fixer le type éternel et parfait sur lequel la réalité doit se
mouler et, quoi qu'on en ait dit, animé d'ardentes ambitions réformatrices

; le second, tourné au contraire vers les faits, préoccupé de les

(1) Eugène de Fave. Idéalisme et réalisme. Une application aux problèmes
d'après-guerre des idées politiques et sociales de Platon et d'Aristote. Paris,
Bossard. 1920.



226 MISCELLANÉES

observer et de les noter avec un soin minutieux, adepte du réalisme,
mais d'un réalisme modéré, mitigé par l'idéalisme platonicien, très différent

de celui dont l'Allemagne a donné le triste exemple. Mais M. de Faye
met aussi en pleine lumière leurs traits communs. L'un et l'autre légifèrent

pour de petits groupements humains. Ils ont en vue la Cité, non la
nation. Et cette Cité ils ne la conçoivent pas comme une simple
agglomération d'individus ; elfe est à leurs yeux un Etre, nous dirions une
personne morale, ayant son âme, son esprit, ses droits et sa mission.
Le réaliste Aristote aussi bien que l'idéaliste Platon assignent à la Cité
la justice pour fin dernière et ils ne craignent pas de faire converger
vers ce but l'éducation, la constitution politique et l'organisation
économique. Enfin ils s'appliquent— M. de Faye ie relève aussi — à substituer

au despotisme d'un tyran, d'une autocratie ou de la plèbe l'autorité
des Lois qu'ils entourent d'un respect religieux.

Le seconde partie de l'ouvrage, la plus originale et la plus personnelle
incontestablement, est une application des idées de Platon et d'Aristote
aux graves problèmes politiques et sociaux de l'heure actuelle. S'inspirant

des philosophes dont il vient d'exposer les doctrines, M. de Faye
marque la direction dans laquelle la société moderne doit marcher pour
vivre.

La guerre a posé une alternative. 11 faut choisir entre l'idéalisme et
le réalisme. L'Allemagne a appliqué le deuxième principe de la manière
la plus géniale, mais aussi la plus cynique. Résultats: guerre, ruines,
destructions de toute espèce. Si l'humanité persiste dans cette voie, si
les Alliés vainqueurs suivent l'exemple de leurs ennemis c'est, à brève
échéance, l'effondrement complet de notre civilisation. Le salut ne se

trouve que dans l'idéalisme qui soumet l'activité des individus et des

peuples à des règles de justice, de vérité et de bienveillance. M. de Faye
se garde bien de préconiser un retour pur et simple à la République de
Platon. Cela ne serait ni possible ni désirable. Mais il estime qu'une
intelligente adaptation de l'idéal grec aux besoins de la société moderne
permettrait à celle-ci, tout en évitant les aberrations du collectivisme
boîchéviste, de se dégager de ce libéralisme économique et politique
dont l'impuissance à donner au monde la paix et le bien-être dans

l'équité n'est que trop manifeste. Et voici les résultats auxquels M. de

Faye arrive.
i. Dans une nation la souveraineté ne doit appartenir ni à un individu,

ni à un clan, ni à une caste ; seules les lois peuvent en être les dépositaires,

(i)
2. Une nation ne peut être grande et forte que si elle a un but qui se

légitime devant la raison ot la conscience et vers lequel convergent les

(i) Sans doute l'intervention du facteur personnel est nécessaire, mais il
doit être réduit au strict minimum.



MISCELLANEES 227

efforts de tous tes individus. C'est un devoir pour chaque peuple de prendre

conscience ]de ses «fins nationafes » et de tes fixer dans des chartes.
La France a déjà, dans fa Déclaration des droits de l'homme, un de ces
documents. Il lui en faudrait d'autres encore qui définissent tes droits de
la nation à l'égard du citoyen ainsi que les droits respectifs des
individus entre eux.

3. Il ne suffit pas de fixer ces «fins nationales» dans une charte, il
faut en faire une réalité vivante et pour cela créer une éducation nationale

qui inculque aux jeunes générations l'idéal collectif où s'expriment
à la fois la tradition, l'âme et la «vocation supérieure» de la nation.
Les organes de cette éducation seront l'école, la presse et éventuellement

l'Eglise.
4. Enfin il est nécessaire de fixer les droits de la nation par rapport

aux autres nations, c'est-à-dire de promulguer une charte de l'humanité,
qui serait la vraie base de la Société des Nations.

Un tel programme, en particulier cette conception des fins nationales
et cette confiance excessive dans l'efficacité des chartes et des lois
pour contenir la poussée des égoïsmes individuels et collectifs, soulèvent

de nombreuses questions et appelleraient de notre part plus d'une
critique. Mais nous n'insistons pas, préférant, en guise de conclusion,
remercier M. de Faye d'avoir quitté momentanément ses travaux
d'érudition pour nous apporter le secours d'une pensée loyale et généreuse,
se mettant ainsi au nombre de ceux auxquels Ch. Secrétan réserve le

premier rang parce qu'«exister, pour eux c'est se rendre utiles».

Ph. Daulte

LA « HAUTE EGLISE » EN ALLEMAGNE

Un parti de la Haute Eglise a surgi en Allemagne en pleine guerre.
Il constitue une synthèse du néo-luthéranisme extrême et du ritualisme
anglais. Ces deux tendances, si rapprochées au fond et sans contact
extérieur jusqu'à ce jour (l'Eglise anglicane étant considérée comme
« réformée » devaient forcément se rencontrer une fois. En octobre

1917, le pasteur Heinrich Hansen de Kropp (Holstein) publia, à
l'occasion du quatre centième anniversaire de la Béformation, quatre vingt-
cinq thèses en latin et en allemand. Ces stimuli et davi, visiblement
inspirés de Luther dans leur forme, quoique leur ressemblant fort peu
parle fond, ont fait peu de bruit. Le pasteur Heinrich Mosel, de Hetzdorf

près "Wolfshagen (Uekermark), en fut cependant frappé et entama
avec leur auteur une correspondance qui eut pour résultat, en juin
1918, un appel à tous les pasteurs qui se sentaient des affinités avec
les idées néo-luthériennes et avec le ritualisme anglais quant à la
notion de l'Eglise et à celle du pastorat. C'est ainsi que, le 9 octobre 1918,



228 MISCELLANÉES

un mois avant la débâcle politique, fut fondée au Vereinshaus de

Berlin la Hochkirchliche Vereinigung, avec six participants! Aujourd'hui

elle en compte deux cent cinquante, dont cent pasteurs, et
publia, dès janvier 1919, une revue mensuelle, die Hochkirche, qui
tire à mille exemplaires, dont cent sont expédiés en Suisse. Le
représentant du mouvement dans notre pays est M. Heinz, curé vieux-
catholique à Rheinfelden, qui distribue la Revue et donne obligeamment

tous les renseignements désirables.
Voici, tout d'abord, quelques-unes des thèses qui caractérisent le

mouvement :

Si le protestantisme veut retrouver son prestige dans la vie publique
ties nations, il devra se souvenir de sa catholicité (i4)-

Le système episcopal est conforme à l'esprit de l'antiquité et aux
Saintes Ecritures.

L'abolition complète de la confession auriculaire a enlevé sa valeur
et sa force à la préparation de la sainte cène (53).

Il est anormal que les professeurs de théologie soient nommés par
l'Etat, puisqu'ils préparent les serviteurs de l'Eglise (57).

Bien des institutions de l'ancienne Eglise ont été abolies à tort par la
Réforme ; abusas non tollit »sum (68).

La théorie de l'opus operatum, appliquée aux sacrements, se défend
à la rigueur. Depuis les jours du piétisme qui signifie le commencement
de la déchéance luthérienne, la valeur objective du sacrement a été
méconnue (5i, 80, 81).

La confession et la consécration des prêtres peuvent être considérées

comme des sacrements de second ordre (85).
Il faut retourner partout à la vraie catholicité (90).
Pour quiconque connaît l'évolution du ritualisme anglican depuis

cinquante ans, il n'y a rien là de nouveau. On peut même reprocher
au mouvement allemand de le copier servilement. Je n'ai qu'à rappeler
les principaux postulats du mouvement anglican: La Sainte Cène, ou
eucharistie, considérée comme un sacrifice, avec l'élévation des
espèces; Y eastward position (l'officiant tournant le dos aux fidèles en
s'adressant à Dieu: ex oriente lux!); le rétablissement d'un tiers-
ordre monacal ; la confession auriculaire ; la vénération de la Vierge et
des saints dans certaines limites ; l'emploi fréquent du signe de la
croix ; ia position assise pour le sermon, debout pour le chant, à

genoux pour les prières ; le célibat recommandé aux prêtres ou pasteurs ;

le rétablissement du chant rythmique des psaumes et des répons ;

l'emploi d'enfants de chœurs munis d'encensoirs et de différents
costumes pour le pasteur (stola, alba, casula); l'élaboration d'un
bréviaire pour les laïques et pour les ecclésiasticnies, semblable au Common

Prayer Book; l'ornementation des Eglises; la limitation du rôle
du sermon; la dépréciation de la Réforme, du Piétisme et de tout sub-



MISCELLANEES 229

jectivisme dans la piété : les échanges fraternels avec le vieux-catholicisme

et les sympathies pour le catholicisme ; le rétablissement des
livres apocryphes de la Bible : l'institution de cultes modèles, de liturgies

détaillées, de retraites spirituelles, etc
Si tout cela nous paraît étrange, voire même inadmissible, il ne faut

pas oublier que le luthéranisme allemand est très bien préparé pour celte
greffe anglicane. Dans les écrits d'un Vilmar, d'un Lohe, d'un Stahr,
et d'autres représentants du Hochluthertum, on trouvera les fondements

théologiques et doctrinaux du mouvement ; le vieux-catholicisme
et l'anglicanisme en fournissent les éléments rituels. La psalmodie, la
position « orientate » du pasteur, les cultes quotidiens, la liturgie avec
répons, même les vêtements selon la mode catholique et les processions
existent encore dans beaucoup de régioas luthériennes. Un nouveau
bréviaire est à peine nécessaire ; le Rituale et le Missale du surintendant

Kœhler, de Trachenberg, (publié en 1889-91 à Halle, chez Strien) y
a pourvu ; de même la liturgie de Lohe destinée à la maison des
diaconesses de Neuendettelsau.

Quel accueil fait-on, en Allemagne et ailleurs, à la Hochkirchliche
Vereinigung? quelles sont ses chances de succès? Il faut admettre
d'emblée qu'il ne s'agit pas d'une curiosité ou d'une fantaisie dont on
puisse sourire pour passer à l'ordre du jour. Bien au contraire. Nous
avons affaire à une des formes de la fraternité et du rapprochement
des Eglises qui, dans le monde anglo-saxon, joue un rôle énorme et

progresse avec une rapidité merveilleuse. Nous sommes à la veille de
la constitution d'un bloc anti-romain qui, sous le patronage de l'Eglise
anglicane, comprendra toutes les Eglises protestantes, orthodoxes ou
autres, non soumises à Rome. Il y a là un mouvement de catholicité
protestante cjui, s'il aboutit, fera trembler l'Eglise romaine. Or, pour
la première fois, l'Ailemagne y participe. Le luthéranisme se souvient
de l'alliage catholique qu'il a conservé. Nous ne serions pas étonné si
le méthodisme episcopal emboîtait le pas derrière lui. Les pays
Scandinaves, la Suède à leur tête, servent d'intermédiaires entre l'anglicanisme

et les luthériens. Et pourquoi l'Eglise morave ne suivrait-elle
pas le mouvement, puisque ses « ordres » viennent d'être reconnus
par la conférence de Lambeth? Seuls, les Réformés gardent leur
réserve habituelle. Et pourtant, si l'épiscopalisme reste leur bête noire,
ils ont fait d'importantes concessions dans le domaine liturgique. Qui
aurait pensé qu'on nous proposerait des formulaires à répons avec le
« Kyrie eleison » (voir supplément à la liturgie de l'Eglise nationale
vaudoise, pour le culte de la Saint-Sylvestre), qu'on ornerait nos Eglises
de fresques et de tableaux et qu'un temple réformé (Saint-Jean de
Lausanne) deviendrait le centre incontesté des innovations liturgiques les
plus hardies et les plus « anglicanes » et cela en marge des lois et des

règlements Décidément, il y a quelque chose de changé dans l'Eglise



23o MISCELLANÉES

réformée. Elle a beau conserver son attitude intransigeante à l'égard
de la concentration rapide de toutes les forces anti-romaines, elle ne
peut se soustraire au courant rituel et décoratif, historique et traditionaliste

qui lui rend en partie ce qu'elle a jeté par dessus bord il y a

quatre siècles avec un empressement peut-être exagéré.
Quel sera l'avenir du groupe allemand de la Haute Eglise? Il ne

manifeste aucune velléité de sécession, ce qui serait d'ailleurs contraire à

ses principes. Très orthodoxe, comme toutes les Eglises ritualistes, il
correspond à un besoin de l'heure, car les Eglises allemandes depuis
la guerre, évoluent vers la droite avec une étonnante unanimité. Le
grand problème, qui consiste à savoir à qui sera conférée ia dignité
du summus episcopus, dont les princes déchus étaient revêtus, pourrait

bien trouver sa solution dans l'institution d'un épiscopat conforme
aux vœux de l'anglicanisme. Somme toute, la hiérarchie allemande,
avec ses surintendants généraux et ordinaires, a préparé le terrain à

cette solution. Reste la question de la succession episcopale et de la
validité des ordres. Ici, l'intervention de la Suède ou du vieux-catholicisme

pourrait jouer un rôle décisif. La Suède surtout, s'est
particulièrement dépensée ces derniers temps en faveur d'une concentration
et a enregistré des progrès signalés.

Il convient de relever un dernier point, si l'on veut comprendre la
portée du mouvement ritualiste. Nous avons affaire ici à une réaction
contre l'individualisme et le subjectivisme protestant. Tout ritualisme
relève d'une tendance à l'objectivité; or ce besoin d'une tradition, de

ce qui demeure, de ce qui existe hors de nous, est profondément senti
de nos jours. Reste à savoir si, en s'efforçant de satisfaire ce besoin en
réintroduisant dans le culte certaines formes traditionnelles, nos Eglises
retiendront leurs fidèles hors du catholicisme romain, qui reste
l'expression la plus adéquate de la tradition, ou si elles lui prépareront
au contraire de nouveaux adeptes. L'histoire du ritualisme anglais est
très instructive à cet égard. Quoi qu'il en soit, Rome suit tous ces
mouvements avec des yeux d'Argus. Elle s'est fait clandestinement
représenter à la conférence On Faith and Order, à Genève, en août
1920 ; elle compta des membres dans la Hochkirchliche Vereinigung,
qui les admet, mais ne veut pas se laisser majoriser. Elle sait attendre,
et ne fera aucune concession pour aller à la rencontre de ceux qui
s'approchent d'elle.

Disons enfin que ce mouvement vers la catholicité est général sur
tous les points du globe, bien qu'il garde les formes les plus variées,
et que la guerre ne l'a pas créé, mais l'a favorisé. Où nous mènera-t-il?
Il convient de le suivre de près, et mieux que par le passé.

Ed. Platziioff-Lejeune.



MISCELLANÉES 23l

DOGMATIQUE LUTHERIENNE

Nous avons ouvert avec respect ce testament spirituel du doyen
Vaucher. (i) Elève de l'ancienne faculté de Strasbourg et rattaché par
un acte volontaire à la confession d'Augsbourg, c'est à Strasbourg
redevenue française que l'auteur a eu la joie suprême, un an avant sa

mort, de prononcer les six conférences ici réunies. Et c'est avec un
respect encore accru que nous avons achevé la lecture d'une œuvre
qui est une œuvre de piété autant que de science. Le doyen Vaucher
apporte un témoignage. Ce témoignage nous vient rappeler qu'il y a à

l'attachement de beaucoup de fidèles à l'orthodoxie des raisons d'ordre
intime, très supérieures au simple poids de la tradition. Les dogmes
du passé, si grand que puisse avoir été dans ieur genèse le rôle de la
spéculation ou de la scolastique, n'en ont pas moins été l'expression
d'expériences caractéristiques, expériences dans lesquelles des âmes
contemporaines peuvent encore prétendre reconnaître les leurs. Par
l'observation de sa propre vie chrétienne, le doyen Vaucher veut mettre

en évidence la vérité psychologique de la doctrine luthérienne
du salut. L'introduction à la dogmatique montrera que s'il y a pour
l'homme un salut, ce salut ne peut être que le salut par la grâce, et que
la certitude entière de sa possession est liée aux moyens de grâce
divins : la parole et les sacrements. L'expérience religieuse centrale,
l'appropriation personnelle du salut de Dieu, étant ainsi psychologiquement

décrite et définie, le travail de la dogmatique aura ensuite à contrôler

les affirmations recueillies par l'Ecriture, l'histoire et la spéculation.
Il peut paraître étrange de voir traiter la doctrine des sacrements

dans une introduction ; cela est conforme cependant au but de
l'auteur, dont la pensée se développe logiquement autour de trois points
centraux : la conscience du péché, la proclamation du salut,
l'appropriation du salut. C'est avec une grande pénétration qu'est étudiée la
conscience du péché qui naît de la simple constatation d'un désordre

pour aboutir au sentiment tragique de la perdition. Car c'est jusque
là que Dieu, intervenant par sa Loi (conscience et loi écrite), désire
conduire l'homme. Quand je reconnais que je ne fais pas, et que je ne
puis pas faire, ce que je dois, je possède, dans la conscience de ce
dualisme intérieur, la vérité psychologique qu'exprime le dogme de la
chute ; l'homme n'est plus ce que Dieu l'a voulu, un abîme le sépare de

son Créateur. Toutefois l'existence même de la Loi, si elle exacerbe le
sentiment de mon péché, atteste que Dieu ne m'abandonne pas à la
mort ; elle enferme en elle une étincelle d'espérance.

(ï) Edouard Vaucher. Introduction psychologique et expérimentale à la
dogmatique luthérienne. Conférences faites à l'université de Strasbourg du
24 mars au 4 avril 1919. — Paris, Fischbacher, 1921. xvi, i37 p. in-12, avec
un portrait.



232 MISCELLANÉES

Alors apparaît au pécheur le message de l'Evangile. Dieu, dont
l'amour est avant tout fidélité, a recommencé dans l'œuvre de la rédemption

l'œuvre compromise de la création. Puisqu'aucun moyen n'est offert
à l'homme de se sauver lui-même, Dieu entre dans l'humanité, et offre
en Jésus-Christ un salut gratuit, et immérité. Cette gratuité du salut
implique l'universalité de la prédestination divine, et condamne toute
espèce de synergisme. Le pécheur sait que le salut ne peut être qu'un
don; il a seulement à se demander par quelles voies il peut le recevoir.
C'est tout d'abord par la voie du témoignage : les individus chrétiens,
et au-dessus d'eux, en tant que représentant une somme imposante
d'expériences, l'Eglise, viennent me garantir l'existence du salut; ma
prière alors se précise, et devient l'appel au secours.

Mais la foi individuelle, sujette à des fluctuations, est une base trop
instable pour soutenir une certitude. Dieu a pourvu à notre faiblesse

par les moyens de grâce. C'est d'abord la Parole. J'entends dans
l'Ecriture une parole dont l'efticacité s'impose à moi : elle m'apporte le
pardon et la paix ; et au fur et à mesure que ma vie religieuse se

développe, le champ lumineux de l'Ecriture s'élargit. « Mon expérience
a toujours marché dans le sens d'une prise de possession plus complète
des enseignements scripturaires. » Cependant, dans son universalité, la
parole écrite laisse subsister un doute : cette parole m'est-elle bien
adressée à moi Le sacrement vient, en individualisant le message,
me rassurer. Par le baptême, Dieu m'a adopté. Par la Cène, une union
réelle et personnelle avec Jésus m'est offerte et garantie. En elle la
certitude atteint sa plénitude. Avec ses éléments matériels le sacrement
m'affirme cette intégralité du salut, que trop de chrétiens semblent
disposés à sacrifier. Le contact entre les deux mondes — de la matière
et de l'Esprit — a été établi par la création, confirmé par l'incarnation,
perpétué par le sacrement. L'objet de l'amour divin est non pas seulement

mon âme, mais le moi humain (âme et corps) et le monde entier.
C'est ainsi que le pécheur angoissé se trouve graduellement amené à

l'espérance par le témoignage de l'Eglise, à la conviction de la réalité
du salut par la parole de Dieu, à la possession personnelle du pardon
assuré lorsqu'il participe avec foi au sacrement. A ce moment cesse le
déchirement intérieur : l'œuvre est accomplie.

Nous nous demandons si le doyen Vaucher est vraiment fidèle, non
au luthéranisme confessionnel, mais à Martin Luther en tendant,
inconsciemment peut-être, à diminuer la part de la foi pour mieux faire
ressortir la nécessité du réalisme sacramentaire. La foi semble d'abord,
pour notre auteur, l'acceptation intellectuelle d'un fait : Dieu m'annonce
dans l'Evangile un salut possible. Devenant ensuite confiance, elle
s'adresse tour à tour aux témoins chrétiens, à l'Eglise, à la parole de

Dieu. Mais elle semble condammée à l'instabilité, incapable par elle-



MISCELLANÉES 233

même de vaincre l'angoisse intérieure aussi longtemps que le sacrement

n'est pas intervenu. Position difficiie à coup sûr, puisque ie bénéfice

du sacrement, mafgré la présence réelle, ne peut être saisi lui-même

que par la foi! Lorsque la foi, quittant tout autre objet, et s'éfevant au-
dessus des nécessaires intermédiaires, s'attache à Jésus Christ, ne
trouve-t-effe pas dans sa personne même l'objet vivant et stable capable
de la guérir de toutes ses hésitations? — Nous ne pensons pas que le
tuthéranisme sacramentaire soit pour beaucoup d'âmes ce qu'il a été

pour Vaucher : la seule sofution compiete du problème du salut. Nous
n'en reconnaissons pas moins l'intérêt de son argumentation ; nous
aimons l'idée de la fusion nécessaire des deux mondes de la matière
et de l'esprit, idée qui apparaît aujourd'hui chez plusieurs penseurs,
très éloignés d'ailleurs du luthéranisme officief, par exemple dans l'école
du messianisme social. Vaucher lui-même a souvent des interprétations
modernes ; ni sa doctrine de l'Ecriture, ni sa notion de la prédestination
universelle ne sont dans la ligne de l'orthodoxie stricte.

Il se dégage de ces pages, qui ont souvent l'accent d'une confession,
une impression étonnante d'humilité et de certitude. Humilité. Rien de
plus touchant que le respect de ce théologien devant l'Ecriture ; rien
de plus saisissant que sa conscience du péché. Il est bon d'entendre
cette voix en face d'autres qui cherchent à définir le problème religieux,
en dehors de la réalité du péché, (i) Certitude. Sans doute une des

sources psychologiques de l'orthodoxie de Vaucher est-elfe dans cette
soif de certitude individueife directe. La faciiité avec laquelle, élevés
dans le relativisme, nous sacrifions cette aspiration naturelle de notre
être, ne serait-effe pas un symptôme de dégénérescence spirituelle,
auquel il conviendrait de prendre garde? Il y a même dans la pensée
chrétienne du doyen Vaucher quelque chose de pathétique ; malheu-
reusement ce pathétique, peut-être de par la modestie de l'auteur, ne
s'extériorise jamais dans le style. L'exposé est clair ; mais l'expression
souvent un peu terne. Nous le regrettons, puisque nous souhaitons que
son témoignage posthume ne demeure pas inaperçu.

A. Lemaître.

LA BIBLE DU CENTENAIRE : LES PSAUMES

On sait que la Société biblique de Paris avait en igi3 conçu le
projet d'une nouvelte traduction de la Bible, qui devait paraître en
1918, à l'occasion du centenaire de cette Société. Les circonstances,

(1) Ainsi Troeltsch (Die Zukunftsmöglichkeiten des Christentums) : L'idée
fondamentale de la guérison d'une humanité infectée par le péché doit être
abandonnée et remplacée par la notion d'une élévation et d'un affranchissement

de la Personnalité qui tire de Dieu une vie personnelle supérieure.

16



234 MISCELLANÉES

hélas n'ont pas permis que cette œuvre considérable fût achevée

pour la date prévue. Trois livraisons seulement ont vu le jour
jusqu'ici : la première du tome I (1916), renfermant fa Genèse et Exode 1 à

ix, 16 ; la première du tome IV (1918), consacrée aux évangiles synoptiques

jusqu'à Luc xxn, 53, et enfin la première du tome III (1919),
comprenant les Psaumes et Proverbes 1, 1 à 11.

A propos de la publication de ce dernier fascicule, nous signalons à

ceux qui regrettent de ne pas compter au nombre des souscripteurs à

l'ouvrage entier — la souscription étant momentanément close — le
tirage spécial, en format réduit, qui a été fait des Psaumes, et qui a
été mis en librairie (1). Les principes exégétiques sur lesquels repose
la Bible du Centenaire ont été exposés dans cette Revue, lors du lancement

de l'œuvre (2). Nous n'y revenons pas. La traduction des Psaumes

se conforme strictement aux principes posés, et se fait remarquer
par sa scrupuleuse sincérité, avouant franchement l'impossibilité de

rendre un texte corrompu, plutôt que de recourir à une traduction
conventionnelle ou à des conjonctures mal appuyées. Le lecteur sera
sans doute surpris de ne pas toujours retrouver des expressions
auxquelles il était habitué et de les voir remplacées par des points de

suspension, mais il sera reconnaissant d'être certain d'avoir en main
une traduction qui ne sacrifie la vérité à aucune préoccupation dogmatique.

Les notes abondantes lui permettront de contrôler les données
des traducteurs, et il lira avec profit la Note générale, à la fois concise
et claire, que M. Paul Humbert a consacrée aux suscriptions des
Psaumes ; nous avons seulement été surpris de ne pas y voir mentionnées

les annotations historiques à côté des annotations musicales,
littéraires et liturgiques.

Les collaborateurs à cet ouvrage sont : M. le pasteur Charles Mercier
(Psaumes 1 à xxix), M. le professeur Paul Humbert (Psaumes xxx à

Lxxii), M. le pasteur L. Randon (Psaumes lxxih à evi), M. le pasteur
A.-B. Henry (Psaumes cvn à cl). L'ensemble du travail a été revu par
M. Adolphe Lods, chargé de cours à la Sorbonne.

Cette traduction constitue certainement, dans nos pays de langue
française, la plus importante contribution moderne à une saine intelligence

des Psaumes ; nous sommes heureux que la Société biblique l'ait
mise, par ce tirage spécial, à la portée de tous. Nous espérons vivement

aussi que la publication des autres livraisons de la Bible du
Centenaire, impatiemment attendues, pourra désormais se poursuivre
normalement.

Aug. Gampert.

(i) Les Psaumes. Traduction nouvelle d'après les meilleurs textes, avec
introduction et notes. Un vol. in-8°, de 188 pages. Paris, Société biblique de

Paris, 1920.

(2) Tome I (1913), pages a48-25i.



MISCELLANÉES 235

V. ScHEiL, Recueil de lois assyriennes. Paris. Geuthner 1921. (ia5 p.
18 francs).

Juristes, biblistes, historiens des religions, ethnographes même,
liront avec le plus vif intérêt cette importante publication. Le P. Scheil

y donne en effet la première traduction complète (avec original assyrien
en transcription) d'une collection de lois exhumées à Assour peu avant
la guerre. Nous avons là un témoignage très précieux et original sur
la civilisation assyrienne de i4oo-i2ooav. J. C, témoignage parallèle à
celui que le code d'Hammourabi donne pour la Babylonie vers 2100 av.
J. C. Un index détailfé facilite l'analyse du recueil et son étude comparative.

La société assyrienne était, à teneur de ce code, régie par des lois
très sévères où les peines corporelles (bastonnade, ablation de telle ou
telle partie du corps, pal, peine de mort), sans parler des corvées, des

ordalies, jouaient un rôle capital. Une foule de délits sont passés en
revue dans ces tabtettes assyriennes, jusques et y compris le proxénétisme

et les manœuvres abortives. Législation digne de cet empire
sanguinaire.

Impossible de montrer ici tout ce que le bibliste retirera de cet
ouvrage. Il rapprochera spécialement ce qui a trait au mariage des

prescriptions Israelites et apprendra pav exemple que, contrairement à
la coutume israélite (cf. Gen. xxxvin, i5) les prostituées assyriennes
ne devaient pas porter le voile, réservé aux seules femmes mariées
(§ 4a)- H verra quels graves châtiments attendaient celui qui déplaçait
les bornes du champ de son voisin (cf. § 8 et Deut. xix, i4 ; Osée v,
10), etc. etc. C'est donc une source de première valeur que le P. Scheil
rend ainsi accessibie à chacun. L'on ne sait ce qu'il faut admirer
davantage, l'acribie, la sûreté, la netteté ou la prudence de cette belle
traduction qui, comme tous les travaux de l'éminent assyriologue, fait
le plus grand honneur à la science française.

Nous sera-t-il permis, en terminant, de relever deux fautes d'impression

dans le texte assyrien: p. 42, ligne 86 1. schamna pour samma;
p. n4, ligne 28 1. immera pour imeru.

Paul Humbert.

LA PHILOSOPHIE DE HŒFFDING

Dans la thèse qu'il vient de présenter à l'Université de Genève (Le
problème religieux dans la philosophie de Hœffding, Genève, Kündig,
1920), M. Francisque Papillon commence par caractériser la philosophie

de Hœffding, puis il examine les principaux problèmes qui se

sont présentés à la réflexion du penseur danois. Il étudie ensuite et
plus spécialement l'un d'eux, celui des valeurs, sous le triple aspect



236 MISCELLANÉES

épistémologique, psychologique et moral, ainsi que le principe de la
conservation de la valeur sur lequel repose la philosophie religieuse
de Hœffding. Dans une troisième partie, enfin, M. Papillon examine
« d'un point de vue plus personnel les conséquences de cette attitude
philosophique » (p. 49) et le sens dans lequel peut s'orienter l'effort de
résoudre les problèmes qu'il vient d'étudier.

Cette thèse est attrayante et d'une lecture facile ; on sent que l'auteur

met son cœur au service de son intelligence dans les problèmes
qu'il traite. Il a fort heureusement insisté sur le caractère psychologique

de la pensée de Hœffding ; il a su mettre en lumière l'aspect qui
en est bien l'un des traits marquants.

Il ne nous paraît pas, cependant, que M. Papillon ait bien saisi
l'unité profonde de cette œuvre, qu'il en ait même compris le sens et
la portée proprement philosophiques ; il en a bien mis en relief l'idée
centrale de « continuité » (Ire partie, ch. II e), sans tirer toutefois les
conséquences que celle-ci comportait. De là vient qu'on ne comprend
pas bien en le lisant le rapport qui unit les divers problèmes entre
eux. Ensuite la plupart des notions fondamentales, celles de valeur et
de conservation de la valeur par exemple, sont à peine définies ; ce
défaut de précision contribue à donner à l'ensemble quelque chose de

vague et d'inconsistant contre lequel il est difficile de se défendre.
Dans la troisième partie, M. Papillon a eu le mérite de présenter des

remarques suggestives sur les problèmes que pose la philosophie
religieuse de Hœffding, en particulier sur l'opposition entre dogmatisme
et symbolisme religieux. Il remarque avec raison que « l'on peut dépasser

l'alternative irréductible que Hœffding pose entre la science et
l'art » et songer à dresser « une table des catégories de la raison pure
religieuse » (p. 54). 11 semblerait que dans ces conditions l'on pût
former non seulement des symboles ou images, mais de véritables
concepts. Or l'existence même de tels concepts n'imptique-t-elle pas
un examen théorique et logique, par conséquent une vraie théorie de
la connaissance religieuse et une métaphysique proprement dite qui ne
serait ni un art ni une science Ne peut-on pas concevoir une
métaphysique rationnelle, qui tiendrait compte des exigences du sentiment
religieux, sans pour cela retomber dans un dogmatisme étroit et rabougri?

Or plusieurs des affirmations du ch. I (IIIe partie) sembtent
contredire ce point de vue que fon pressent ailleurs.

Jean de la Harpe.





LAUSANNE IMPRIMERIE COOPERATIVE LA CONCORDE


	Miscellanées

