Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1921)
Heft: 40
Rubrik: Miscellanées

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MISCELLANEES

IDEALISME ET REALISME

Quoique publié en 1920, ce beau et curieux livre (1) est un ouvrage de
la guerre. L’auteur a pris part a la grande mélée. Il a emporté au front
la République et les Lois de Platon ainsi que la Politiyue d’Aristote. Il
les a méditées pendant ses heures de loisir et il y a trouvé, non seule-
ment de nobles jouissances, mais encore d'utiles suggestions sur les
problémes du temps présent. Il en a fait 'objet d'un cours a I’'Ecole des
Hautes Etudes en 1916 et de conférences aux troupes en 1917. Enfin il
a repris et remanié ces lecons et il les «offre a la jeunesse qui veut
s’instruire et penser pour mieux agir», dans la conviction que notre
société moderne peut trouver encore des inspirations aupres des grands
philosophes de la Grece.

M. de Faye veut donc faire ceuvre de réformateur. C'est le désir
d’indiquer a ses contemporains une voie stre (ui lui a mis la plume a la
main. Mais il ne s’est pas départi pour cela de la méthode historique
la plus stricte. Il est et demeure un érudit méme lorsqu’il se mue en
apotre. On le voit rien qu’a la fagon rigoureuse dont il sépare 'analyse
des théories de Platon et d’Aristote des applications qu’il en tire. Le livre
y perd en unité, maisil conserve, a ce prix, toute sa valeur scientifique.

Dans la premiére partie de son ouvrage, 'auteur expose les idées
politiques et sociales de Platon et d’Aristote d’'une maniére objective et
sans s’appesantir sur les questions de critique, d’exégese et de chrono-
logie qu’il se contente de signaler et de trancher en notes. Nous ne
pouvons nous arréter & cette exposition de la pensée des deux grands
maitres de I'antiquité grecque. Disons seulement qu’elle se recommande
par sa netteté, sa clarté et son exactitude. M. de Faye marque les diffé-
rences d’esprit et de méthode qui distinguent Platon d’Aristote, le pre-
mier, incarnant 'idéalisme le plus pur, tourné vers les idées, préoccupé
surtout de fixer le type éternel et parfait sur lequel la réalité doit se
mouler et, quoi qu'on en ait dit, animé d’ardentes ambitions réforma-
trices ; le second, tourné au contraire vers les faits, préoccupé de les

(1) Eugéne pe Fays. Idéalisme et réalisme. Une applicalion aux problémes
d'aprés-guerre des idées poliliques et sociales de Platon et d’Aristote. Paris,
Bossard, 1930.



226 MISCELLANEES

observer et de les noter avec un soin minutieux, adepte du réalisme,
mais d'un réalisme modéré, mitigé par I'idéalisme platonicien, trés diffé-
rent de celui dont ’Allemagne a donné le triste exemple. Mais M. deFaye
met aussi en pleine lumiére leurs traits communs. L’un et 'autre 1égife-
rent pour de petits groupements humains. Ils ont en vue la Cité, non la
nation. Et cette Cité ils ne la concoivent pas comme une simple agglo-
mération d’individus; elle est & leurs yeux un Etre, nous dirions une
personne morale, ayant son dme, son esprit, ses droits et sa mission.
Le réaliste Aristote aussi bien que I'idéaliste Platon assignent & la Cité
la justice pour fin derniére et ils ne craignent pas de faire converger
vers ce but I'éducation, la constitution politique et I'organisation écono-
mique. Enfin ils s’appliquent — M. de Faye le reléve aussi — & substi-
tuer au despotisme d’un tyran, d'une autocratie ou de la plébe 'autorité
des Lois qu'’ils entourent d’'un respect religieux.

Le seconde partie de 'ouvrage, la plus originale et la plus personnelle
incontestablement, est une application des idées de Platon et d’Aristote
aux graves problémes politiques et sociaux de I'heure actuelle. S’inspi-
rant des philosophes dont il vient d’exposer les doctrines, M. de Faye
marque la direction dans laquelle la société moderne doit marcher pour
vivre.

La guerre a posé une alternative. Il faut choisir entre 'idéalisme et
le réalisme. L’Allemagne a appliqué le deuxiéme principe de la maniére
la plus géniale, mais aussi la plus cynique. Résultats: guerre, ruines,
destructions de toute espéce. Si I’humanité persiste dans cette voie, si
les Alliés vainqueurs suivent 'exemple de leurs ennemis c’est, & bréve
échéance, I'effondrement complet de notre civilisation. Le salut ne se
trouve que dans I'idéalisme qui soumet l'activité des individus et des
peuples a des régles de justice, de vérité et de bienveillance. M. de Faye
se garde bien de préconiser un retour pur et simple a la République de
Platon. Cela ne serait ni possible ni désirable. Mais il estime qu’une
intelligente adaptation de I'idéal grec aux besoins de la société moderne
permettrait a celle-ci, tout en évitant les aberrations du collectivisme
bolchéviste, de se dégager de ce libéralisme économique et politique
dont impuissance & donner au monde la paix et le bien-étre dans
Péquité n’est que trop manifeste. Et voici les résultats auxquels M. de
Faye arrive.

1. Dans une nation la souveraineté ne doit appartenir ni & un individu,
ni 4 un clan, ni 4 une caste ; seules les lois peuvent en étre les déposi-
taires. (1)

2. Une nation ne peut étre grande et forte que si elle a un but qui se
légitime devant la raison ct la conscience et vers lequel convergent les

(1) Sans doute l'intervention du facteur personnel est nécessaire, mais il
doit étre réduit au striet minimum.



MISCELLANEES 227

efforts de tous les individus. C’est un devoir pour chaque peuple de pren-
dre couscience 'de ses « fins nationales » et de les fixer dans des chartes.
La France a déja, dans la Déclaration des droits de CThomme, un de ces
documents. 1l lui en faudrait d’autres encore qui définissent les droits de
la nation & I'égard du citoyen ainsi que les droits respectifs des indi-
vidus entre eux.

3. Il ne suffit pas de fixer ces «fins nationales » dans une charte, il
faut en faire une réalité vivante et pour cela créer une éducation natio-
nale qui inculque anx jeunes génératicns 'idéal collectif ou s’expriment
a la fois la tradition, 'Ame et la « vocation supérieure» de la nation.
Les organes de cette éducation seront l'école, la presse et éventuelle-
ment I'Eglise. ,

4. Enfin il est nécessaire de fixer les droits de la nation par rapport
aux autres nations, c’est-a-dire de promulguer une charte de ’humanité,
qui serait la vraie base de la Société des Nations.

Un tel programme, en particulier cette conception des fins nationales
et cette confiance excessive dans l'efficacité des chartes et des lois
pour contenir la poussée des égoismes individuels et collectifs, soule-
vent de nombreuses questions et appelleraient de notre part plus d'une
critique. Mais nous n’insistons pas, préférant, en guise de conclusion,
remercier M. de Faye d’avoir quitté momentanément ses travaux d’éru-
dition pour nous apporter le secours d’'une pensée loyale et généreuse,
se mettant ainsi au nombre de ceux auxquels Ch. Secrétan réserve le
premier rang parce qu'«exister, pour eux c’est se rendre utiles».

Pu. Davrte

LA « HAUTE EGLISE » EN ALLEMAGNE

Un parti de la Haute Eglise a surgi en Allemagne en pleine guerre.
Il constitue une synthése du néo-luthéranisme extréme et du ritualisme
anglais. Ces deux tendances, si rapprochées au fond et sans contact
extérieur jusqu'a ce jour (’Eglise anglicane étant considérée comme
« réformée »!), devaient forcément se rencontrer une fois. En octobre
1917, le pasteur Heinrich Hansen de Kropp (Holstein) publia, & l'oc-
casion du quatre centiéme anniversaire de la Réformation, quatre vingt-
cing théses en latin et en allemand. Ces stimuli et clavi, visiblement
inspirés de Luther dans leur forme, quoique leur ressemblant fort peu
par le fond, ont fait peu de bruit. Le pasteur Heinrich Mosel, de Hetz-
dorf prés Wolfshagen (Uekermark), en fut cependant frappé et entama
avec leur auteur une correspondance qui eut pour résultat, en juin
1918, un appel a tous les pasteurs qui se sentaient des affinités avec
les idées néo-luthériennes et avec le ritualisme anglais quant 4 la no-
tion de 'Eglise et a celle du pastorat. C’est ainsi que, le g octobre 1918,



228 MISCELLANEES

un mois avant la débacle politique, fut fondée au Vereinshaus de
Berlin la Hochkirchliche Vereinigung, avec six participants! Aujour-
d’hui elle en compte deux cent cinquante, dont cent pasteurs, et
publia, dés janvier 1919, une revue mensuelle, die Hochkirche, qui
tire & mille exemplaires, dont cent sont expédiés en Suisse. Le repré-
sentant du mouvement dans notre pays est M. Heinz, curé vieux-
catholique a Rheinfelden, qui distribue la Revue et donne obligeam-
ment tous les renseignements désirables.

Voici, tout d’abord, quelques-unes des théses qui caractérisent le
mouvement :

Si le protestantisme veut retrouver son prestige dans la vie publique
des nations, il devra se souvenir de sa catholicité (14).

Le systéme épiscopal est conforme a l'esprit de 'antiquité et aux
Saintes Ecritures.

L’abolition compléte de la confession auriculaire a enlevé sa valeur
et sa force a la préparation de la sainte céne (53).

Il est anormal que les professeurs de théologie soient nommés par
I'Etat, puisqu’ils préparent les serviteurs de I'Eglise (57).

Bien des institutions de 'ancienne Eglise ont été abolies a tort par la
Réforme ; abusus non tollit wsum ! (68).

La théorie de 'opus operatum, appliquée aux sacrements, se défend
a la rigueur. Depuis les jours du piétisme ui signifie le commencement
de la déchéance luthérienne, la valeur objective du sacrement a été
méconnue (51, 8o, 81).

La confession et la consécration des prétres peuvent étre considé-
rées comme des sacrements de second ordre (85).

Il faut retourner partout a la vraie catholicité (go).

Pour quiconque connait I'évolution du ritualisme anglican depuis
cinquante ans, il n’y a rien la de nouveau. On peut méme reprocher
au mouvement allemand de le copier servilement. Je n’ai qu’a rappeler
les principaux postulats du mouvement anglican: La Sainte Céne, ou
eucharistie, considérée comme un sacrifice, avec l'élévation des es-
péces; Veastward position ('officiant tournant le dos aux fideles en
s’adressant a Dieu: ex oriente lux!); le rétablissement d'un tiers-
ordre monacal; la confession auriculaire ; la vénération de la Vierge et
des saints dans certaines limites; 'emploi fréquent du signe de la
croix; la position assise pour le sermon, debout pour le chant, & ge-
noux pour les priéres; le célibat recommandé aux prétres ou pasteurs;
le rétablissement du chant rythmique des psaumes et des répons;
IPemploi d’enfants de cheeurs munis d’encensoirs et de différents
costumes pour le pasteur (stola, alba, casula); I'élaboration d'un bré-
viaire pour les laiques et pour les ecclésiastiques, semblable au Com-
mon Prayer Book; I'ornementation des Eglises; la limitation du rédle
du sermon; la dépréciation de la Réforme, du Piétisme et de tout sub-



MISCELLANEES 229

jectivisme dans la piété: les échanges fraternels avec le vieux-catho-
licisme et les sympathies pour le catholicisme; le rétablissement des
livres apocryphes de la Bible : I'institution de cultes modéles, de litur-
gies détaillées, de retraites spirituelles, etc....

Si tout cela nous parait étrange, voire méme inadmissible, il ne faut
pas oublier (ue le luthéranisme allemand est trés bien préparé pour celte
greffe anglicane. Dans les écrits d'un Vilmar, d’'un Loéhe, d’un Stahr,
et d’autres représentants du Hochluthertum, on trouvera les fonde-
ments théologiques et doctrinaux du mouvement; le vieux-catholicisme
et Panglicanisme en fournissent les éléments rituels. La psalmodie, la
position « orientale » du pasteur, les cultes quotidiens, la liturgie avec
répons, méme les vétements selon la mode catholique et les processions
existent encore dans beaucoup de régions luthériennes. Un nouveau
bréviaire est & peine nécessaire ; le Rituale et le Missale du surinten-
dant Keehler, de Trachenberg, (publié en 188¢g-g1 a Halle, chez Strien) y
a pourvu; de méme la liturgie de Lohe destinée a la maison des dia-
conesses de Neuendettelsau.

Quel accueil fait-ou, en Allemagne et ailleurs, a la Hochkirchliche
Vereinigung? quelles sont ses chances de succés? Il faut admettre
d’emblée qu’il ne s’agit pas d'uoe curiosité ou d’'une fantaisie dont on
puisse sourire pour passer i l'ordre du jour. Bien au contraire. Nous
avons affaire & une des formes de la fraternité et du rapprochement
des Eglises qui, dans le monde anglo-saxon, joue un réle énorme et
progresse avec une rapidité merveilleuse. Nous sommes a la veille de
la constitution d'un bloc anti-romain qui, sous le patronage de I'Eglise
anglicane, comprendra toutes les Eglises protestantes, orthodoxes ou
autres, non soumises & Rome. Il y a 14 un mouvement de catholicité
protestante (ui, s’il aboutit, fera trembler I'Eglise romaine. Or, pour
la premiére fois, 'Allemagne y participe. Le luthéranisme se souvient
de l'alliage catholique qu’il a conservé. Nous ne serions pas étonné si
le méthodisme épiscopal emboitait le pas derriére lui. Les pays scan-
dinaves, la Suéde a leur téte, servent d’intermédiaires entre I'anglica-
nisme et les luthériens. Et pourquoi I’Eglise morave ne suivrait-elle
pas le mouvement, puisque ses « ordres » viennent d’étre reconnus
par la conférence de Lambeth ? Seuls, les Réformés gardent leur ré-
serve habituelle. Et pourtant, si I'épiscopalisme reste leur béte noire,
ils ont fait d'importantes concessions dans le domaine liturgique. Qui
aurait pensé qu’'on nous proposerait des formulaires & répons avec le
« Kyrie eleison » (voir supplément a la liturgie de I'Eglise nationale
vaudoise, pour le culte de la Saint-Sylvestre), qu’on ornerait nos Eglises
de fresques et de tableaux et qu'un temple réformé (Saint-Jean de Lau-
sanne) deviendrait le centre incontesté des innovations liturgiques les
plus hardies et les plus « anglicanes » et cela en marge des lois et des
réglements ? Décidément, il y a quelque chose de changé dans I'Eglise



230 MISCELLANEES

réformée. Elle a beau conserver son attitude intransigeante & I'égard
de la concentration rapide de toutes les forces anti-romaines, elle ne
peut se soustraire au courant rituel et décoratif, historique et traditio-
naliste qui lui rend en partie ce qu’elle a jeté par dessus bord il y a
(uatre siécles avec un empressement peut-éire exagéré.

Quel sera I'avenir du groupe allemand de la Haute Eglise? Il ne ma-
nifeste aucune velléité de sécession, ce qui serait d’ailleurs contraire a
ses - principes. Trés orthodoxe, comme toutes les Eglises ritualistes, il
correspond & un besoin de I'heure, car les Eglises allemandes depuis
la guerre, évoluent vers la droite 'avec une étonnante unanimité. Le
grand probléme, ui consiste & savoir & qui sera conférée la dignité
du summaus episcopus, dont les princes déchus étaient revétus, pour-
rait bien trouver sa solution dans l'institution d’un épiscopat conforme
aux veeux de l'anglicanisme. Somme toute, la hiérarchie allemande,
avec ses surintendants généraux et ordinaires, a préparé le terrain a
cette solution. Reste la question de la succession épiscopale et de la
validité des ordres. Ici, I'intervention de la Suéde ou da vieux-catbo-
licisme pourrait jouer un réle décisif. La Suéde surtout, s’est particu-
lierement dépensée ces derniers temps en faveur d’une concentration
et a enregistré des progres signalés.

Il convient de relever un dernier point, si I'on veut comprendre la
portée du mouvement ritualiste. Nous avons affaire ici & une réaction
contre I'individualisme et le subjectivisme protestant. Tout ritualisme
reléve d’une tendance a Pobjectivité; or ce besoin d'une tradition, de
ce qui demeure, de ce qui existe hors de nous, est profondément senti
de nos jours. Reste a savoir si, en s’efforcant de satisfaire ce besoin en -
réintroduisant dans le culte certaines formes traditionnelles, nos Eglises
retiendront leurs fidéles hors du catholicisme romain, qui reste 'ex-
pression la plus adéquate de la tradition, ou si elles lui prépareront
au contraire de nouveaux adeptes. L’histoire du ritualisme anglais est
trés instructive a cet égard. Quoi qu’il en soit, Rome suit tous ces
mouvements avec des yeux d’Argus. Elle s’est fait clandestinement
représenter a la couférence On Fuaith and Order, 4 Genéve, en aofit
1920; elle compla des membres dans la Hochkirchliche Vereinigung,
qui les admet, mais ne veut pas se laisser majoriser. Elle sait attendre,
et ne fera aucune concession pour aller & la rencontre de ceux qui
s’approchent d’elle.

Disons enfin que ce mouvement vers la catholicité est général sur
tous les points du globe, bien qu’il garde les formes les plus variées,
et que la guerre nel’a pas créé, mais I'a favorisé. Ot nous ménera-t-il?
Il convient de le suivre de prés, et mieux que par le passé.

Ep. PLATZHOFF-LEJEUNE.



MISCELLANEES 231

DOGMATIQUE LUTHERIENNE

Nous avons ouvert avec respect ce testament spirituel du doyen
Vaucher. (1) Eléve de l'ancienne faculté de Strasbourg et rattaché par
un acte volontaire a la confession d’Augsbourg, c’est & Strasbourg
redevenue francaise que l'auteur a eu la joie supréme, un an avant sa
mort, de prononcer les six conférences ici réunies. Et c’est avec un
respect encore accru que nous avons achevé la lecture d'une ceuvre
qui est une ceuvre de piété autant que de science. Le doyen Vaucher
apporte un témoignage. Ce témoignage nous vient rappeler qu’il y a a
Pattachement de beaucoup de fidé¢les & I'orthodoxie des raisons d’ordre
intime, trés supérieures au simple poids de la tradition. Les dogmes
du passé, si grand que puisse avoir été dans leur genése le role de la
spéculation ou de la scolastique, n’en ont pas moins été I'expression
d’expériences caractéristiques, expériences dans lesquelles des dmes
contemporaines peuvent encore prétendre reconnaitre les leurs. Par
I'observation de sa propre vie chrétienne, le doyen Vaucher veut met-
tre en évidence la vérité psychologique de la doctrine luthérienne
du salut. L’introduction a la dogmatique montrera que s’il y a pour
Phomme un salut, ce salut ne peut étre que le salut par la grace, et que
la certitude entiére de sa possession est liée aux moyens de grice
divins : la parole et les sacrements. 1.’expérience religieuse centrale,
Pappropriation personnelle du salut de Dieu, étant ainsi psychologique-
ment décrite et définie, le travail de la dogmatique aura ensuite a contré-
ler les affirmations recueillies par I'Ecriture, I'histoire et la spéculation.

Il peut paraitre étrange de voir traiter la doctrine des sacrements
dans une introduction ; cela est conforme cependant au but de I'au-
teur, dont la pensée se développe logiquement autour de trois points
centraux : la conscience du péché, la proclamation du salut, 'appro-
priation du salut. C’est avec une grande pénétration qu’est étudiée la
conscience du péché qui nait de la simple constatation d’'un désordre
pour aboutir au sentiment tragique de la perdition. Car c’est jusque
la que Dieu, intervenant par sa Loi (conscience et loi écrite), désire
conduire 'homme. Quand je reconnais que je ne fais pas, et que je ne
puis pas faire, ce que je dois, je posséde, dans la conscience de ce
dualisme intérieur, la vérité psychologique qu’exprime le dogme de la
chute; '’homme n’est plus ce que Dieu I'a voulu, un abime le sépare de
son Créateur. Toutefois I'existence méme de la Loi, si elle exacerbe le
sentiment de mon péché, atteste que Dieu ne m’abandonne pas a la
mort ; elle enferme en elle une étincelle d’espérance.

(1) Edouard Vaucugr. Introduction psychologique et expérimentale a la
dogmatique luthérienne. Conférences faites a 'université de Strasbourg du
24 mars au 4 avril 1919. — Paris, Fischbacher, 1921. xvi, 137 p. in-12, avec
un portrait.



232 MISCELLANEKES

Alors apparait au pécheur le message de I'Evangile. Dieu, dont
Pamour est avant tout fidélité, a recommencé dans I'ccuvre de la rédemp-
tion I'ceuvre compromise de la création. Puisqu’aucun moyen n’est offert
a 'homme de se sauver lui-méme, Dieu entre dans Phumanité, et offre
en Jésus-Christ un salut gratuit, et immérité. Cette gratuité du salutl
implique I'universalité de la prédestination divine, et condamne toute
espece de synergisme. Le pécheur sait que le salut ne peut étre qu’'un
don; il a seulement a se demander par quelles voies il peut le recevoir.
C’est tout d’abord par la voie du témoignage : les individus chrétiens,
et au-dessus d’eux, en tant ue représentant une somme imposante
d’expériences, I’Eglise, viennent me garantir I'existence du salut; ma
prieére alors se précise, et devient I'appel au secours.

Mais la foi individuelle, sujette & des fluctuations, est une base trop
instable pour soutenir une certitude. Dieu a pourvu a notre faiblesse
par les moyens de grice. C’est d’abord la Parole. Jentends dans
I’Ecriture une parole dont I'efficacité s’impose & moi: elle m’apporte le
pardon et la paix; et au fur et & mesure que ma vie religicuse se
développe, le champ lomineux de I'Ecriture s’élargit. « Mon expérience
a toujours marché dans le sens d’'une prise de possession plus compléte
des enseignements scripturaires. » Cependant, dans son universalité, la
parole écrite laisse subsister un doute : cette parole m’est-elle bien
adressée & moi? Le sacrement vient, en individualisant le message,
me rassurer. Par le baptéme, Dieu m’a adopté. Par la Céne, une union
réelle et personnelle avec Jésus m’est offerte et garantie. En elle la
certitude atteint sa plénitude. Avec ses éléments matériels le sacrement
m’affirme cette intégralité du salut, que trop de chrétiens semblent
disposés a sacrifier. Le contact entre les deux mondes — de la matiére
et de 'Esprit — a été établi par la création, confirmé par I'incarnation,
perpétué par le sacrement. L’objet de 'amour divin est non pas seule-
ment mon Ame, mais le moi humain (Ame et corps) et le monde entier.
C’est ainsi que le pécheur angoissé se trouve graduellement amené a
Pespérance par le témoignage de I'Eglise, a la conviction de la réalité
du salut par la parole de Dieu, & la possession personnelle du pardon
assuré lorsqu’il participe avec foi au sacrement. A ce moment cesse le
déchirement intérieur : I'ceuvre est accomplie.

Nous nous demandons si le doyen Vaucher est vraiment fidele, non
au luthéranisme confessionnel, mais & Martin Luther en tendant, incon-
sciemment peut-&tre, & diminuer la part de la foi pour mieux faire
ressortir la nécessité du réalisme sacramentaire. La foi semble d’abord,
pour notre auteur, I'acceptation intellectuelle d’un fait : Dieu m’annonce
dans I'Evangile un salut possible. Devenant ensuite confiance, elle
s’adresse tour a tour aux témoins chrétiens, a ’Eglise, a la parole de
Dieu. Mais elle semble condammée a l'instabilité, incapable par elle-



MISCELLANEES 233

méme de vaincre l'angoisse intérieure aussi longtemps que le sacre-
ment n’est pas intervenu. Position difficile a coup str, puisque le héné-
fice du sacrement, malgré la présence réelle, ne peut étre saisi lui-méme
que par la foi! Lorsque la foi, quittant tout autre objet, et s’élevant au-
dessus des nécessaires intermédiaires, s’attache i Jésus Christ, ne
trouve-t-elle pas dans sa personne méme I'objet vivant et stable capable
de la guérir de toutes ses hésitations? — Nous ne pensons pas que le
luthéranisme sacramentaire soit pour beaucoup d’ames ce qu’il a été
pour Vaucher : la seule solution compléte du probléme du salut. Nous
n’en reconnaissons pas moins l'intérét de son argumentation; nous .
aimons l'idée de la fusion nécessaire des deux mondes de la matiére
et de l'esprit, idée (ui apparait aujourd’hui chez plusieurs penseurs,
trés éloignés d’ailleurs du luthéranisme officiel, par exemple dans I'école
du messianisme social, Vaucher lui-méme a souvent des interprétations
modernes; ni sa doctrine de I'Ecriture, ni sa notion de la prédestination
universelle ne sont dans la ligne de I'orthodoxie stricte.

1l se dégage de ces pages, (ui ont souvent I'accent d’une confession,
une impression étonnante d’humilité et de certitude. Humilité. Rien de
plus touchant que le respect de ce théologien devant I'Ecriture; rien
de plus saisissant que sa conscience du péché. Il est bon d’entendre
cette voix en face d’autres qui cherchent a4 définir le probleme religieux,
en dehors de la réalité du péché. (1) Certitude. Sans doute une des
sources psychologiques de l'orthodoxie de Vaucher est-elle dans cette
soif de certitude individuelle directe. La facilité avec laquelle, élevés
dans le relativisme, nous sacrifions cette aspiration naturelle de notre
étre, ne serait-elle pas un symptome de dégénérescence spiriiuelle, au-
quel il conviendrait de prendre garde? Il y a méme dans la pensée
chrétienne du doyen Vaucher quelque chose de pathétique; malheu-
reusement ce pathétique, peut-étre de par la modestie de I'auteur, ne
s’extériorise jamais dans le style. L’exposé est clair ; mais I'expression
souvent un peu terne. Nous le regrettons, puisque nous souhaitons que
son témoignage posthume ne demeure pas inapercu.

A. LEMAITRE.

LA BIBLE DU CENTENAIRE ! LES PSAUMES

On sait que la Société biblique de Paris avait en 1913 concu le
projet d’'une nouvelle traduction de la Bible, qui devait paraitre en
1918, a occasion du centenaire de cette Société. Les circonstances,

(1) Ainsi Treeltsch (Die Zukunfismoglichkeiten des Ghristentums): L’idée
fondamentale de la guérison d’'une humanité infectée par le péché doit étre
abandonnée et remplacée par la notion d’une élévation et d’'un affranchisse-
ment de la Personnalité qui tire de Dieu une vie personnelle supérieure.

i6



234 MISCELLANEES

hélas! n’ont pas permis que cette ceuvre considérable fat achevée
pour la date prévue. Trois livraisons seulement ont vu le jour jus-
qu’ici: la premiere du tome I (1916), renfermant la Genése et Exode1a
IX, 16 ; la premiére du tome IV (1918), consacrée aux évangiles synopti-
ques jusqu’a Luc xxi1, 53, et enfin la premiére du tome I1I (1919), com-
prenant les Psaumes et Proverbes 1, 1 & 11.

A propos de la publication de ce dernier fascicule, nous signalons a
ceux qui regrettent de ne pas compter au nombre des souscripteurs a
T'ouvrage entier — la souscription étant momentanément close — le
tirage spécial, en format réduit, qui a été fait des Psaumes, et qui a
été mis en librairie (1). Les principes exégétiques sur lesquels repose
la Bible du Centenaire ont été exposés dans cette Revue, lors du lance-
ment de I'ceuvre (2). Nous n’y revenons pas. La traduction des Psau-
mes se conforme strictement aux principes posés, et se fait remarquer
par sa scrupuleuse sincérité, avouant franchement I'impossibilité de
rendre un texte corrompu, plutét que de recourir & une traduction
conventionnelle ou & des conjonctures mal appuyées. Le lecteur sera
sans doute surpris de ne pas toujours retrouver des expressions aux-
quelles il était habitué et de les voir remplacées par des points de
suspension, mais il sera reconnaissant d’étre certain d’avoir en main
une traduction qui ne sacrifie la vérité & aucune préoccupation dogma-
tique, Les notes abondantes lui permettront de contréler les données
des traducteurs, et il lira avec profit la Note générale, a la fois concise
et claire, que M, Paul Humbert a consacrée aux suscriptions des
Psaumes ; nous avons seulement été surpris de ne pas y voir mention-
nées les annotations historiques a c6té des annotations musicales,
littéraires et liturgiques.

Les collaborateurs a cet ouvrage sont: M. le pasteur Charles Mercier
(Psaumes 1 a xx1x), M. le professeur Paul Humbert (Psaumes xxx a
Lxxi), M. le pasteur L. Randon (Psaumes Lxximx & cvi), M. le pasteur
A.-B. Henry (Psaumes cvi a cL). L’ensemble du travail a été revu par
M. Adolphe Lods, chargé de cours a la Sorbonne. '

Cette traduction constitue certainement, dans nos pays de langue
francaise, la plus importante contribution moderne & une saine intelli-
gence des Psaumes ; nous sommes heureux que la Société biblique l'ait
mise, par ce tirage spécial, a la portée de tous. Nous espérons vive-
ment aussi que la publication des autres livraisons de la Bible du
Centenaire, impatiemment attendues, pourra désormais se poursuivre

normalement.
Ave. GAMPERT.

(1) Les Psaumes. Traduction nouvelle d’aprés les meilleurs textes, avec
introduction et notes. Un vol. in-8°, de 188 pages. Paris, Société biblique de
Paris, 1920.

(2) Tome I (1913), pages 248-251.



MISCELLANEES 235

V. ScHueIL, Recueil de lois assyriennes. Paris. Geuthuner 1921. (135 p.
18 francs).

Juristes, biblistes, historiens des religions, ethnographes méme,
liront avec le plus vif intérét cette importante publication. Le P. Scheil
y donne en effet la premiére traduction compléte (avec original assyrien
en transcription) d’'une collection de lois exhumées & Assour peu avant
la guerre. Nous avons l& un témoignage trés précieux et original sur
la civilisation assyrienne de 1400-1200 av. J. C., témoignage paralléle &
celui que le code d’Hammourabi donne pour la Babylonie vers 2100 av.
J. C. Un index détaillé facilite analyse du recueil et son étude compa-
rative.

La société assyrienne était, a teneur de ce code, régie par des lois
trés séveres ol les peines corporelles (bastonnade, ablation de telle ou
telle partie du corps, pal, peine de mort), sans parler des corvées, des
ordalies, jouaient un réle capital. Une foule de délits sont passés en
revue dans ces tablettes assyriennes, jusques et y compris le proxéné-
tisme et les manceuvres abortives. Législation digne de cet empire
sanguinaire.

Impossible de montrer ici tout ce que le bibliste retirera de cet
ouvrage. Il rapprochera spécialement ce qui a trait au mariage des
prescriptions israélites et apprendra par exemple (ue, contrairement a
la coutume israélite (cf. Gen. xxxviu, 15) les prostituées assyriennes
ne devaient pas porter le voile, réservé aux seules femmes mariées
(§ 42). 1l verra quels graves chatiments attendaient celui qui déplacait
les bornes du champ de son voisin (cf. § 8 et Deut. x1x, 14; Osée v,
10), etc. etc. C’est donc une source de premiére valeur que le P. Scheil
rend ainsi accessible & chacun. L’on ne sait ce qu’il faut admirer
davantage, 'acribie, la streté, la netteté ou la prudence de cette belle
traduction qui, comme tous les travaux de '’éminent assyriologue, fait
le plus grand honneur a la science francaise.

Nous sera-t-il permis, en terminant, de relever deux fautes d’impres-
sion dans le texte assyrien: p. 42, ligne 86 1. schamna pour samma ;
p. 114, ligne 28 1. immeru pour imeru.

PaurL HuMBERT.

LA PHILOSOPHIE DE H{(EFFDING

Dans la thése qu’il vient de présenter a I'Université de Genéve (Le
probléme religieux dans la philosophie de Heeffding, Genéve, Kindig,
1920), M. Francisque Papillon commence par caractériser la philoso-
phie de Heeffding, puis il examine les principaux problémes qui se
sont présentés a la réflexion du penseur danois. Il étudie ensuite et
plus spécialement 'un d’eux, celui des valeurs, sous le triple aspect



236 MISCELLANEES

épistémologique, psychologique et moral, ainsi que le principe de la
conservation de la valeur sur lequel repose la philosophie religieuse
de Heeffding. Dans une troisiéme partie, enfin, M. Papillon examine
«d’un point de vue plus personnel les conséquences de cette attitude
philosophique » (p. 49) et le sens dans lequel peut s’orienter I'effort de
résoudre les problémes qu’il vient d’étudier.

Cette thése est attrayante et d'une lecture facile; on sent que l'au-
teur met son cceur au service de son intelligence dans les problémes
qu’il traite. Il a fort heureusement insisté sur le caractére psycholo-
gique de la pensée de Heeffding ; il a su mettre en lumiére 'aspect qui
en est bien 'un des traits marquants.

Il ne nous parait pas, cependant, que M. Papillon ait bien saisi
l'unité profonde de cette ceuvre, qu’il en ait méme compris le sens et
la portée proprement philosophiques ; il en a bien mis en relief I'idée
centrale de «continuité » (I*¢ partie, ch. Il e), sans tirer toutefois les
conséquences que celle-ci comportait. De la vient qu'on ne comprend
pas bien en le lisant le rappori qui unit les divers problémes entre
eux. Ensuite la plupart des notions fondamentales, celles de valeur et
de conservation de la valeur par exemple, sont & peine définies; ce
défaut de précision contribue & donner & 'ensemble quelque chose de
vague et d’inconsistant contre lequel il est difficile de se défeudre.

Dans la troisiéme partie, M. Papillon a eu le mérite de présenter des
remarques suggestives sur les problémes que pose la philosophie reli-
gieuse de Heeffding, en particulier sur 'opposition entre dogmatisme
et symbolisme religieux. Il remarque avec raison que «!’on peut dépas-
ser l'alternative irréductible que Heeffding pose entre la science et
P’art» et songer & dresser « une table des catégories de la raison pure
religieuse » (p. 54). 1l semblerait que dans ces conditions I'on pit
former non seulemeni des symboles ou images, mais de véritables
concepts. Or l'existence méme de tels concepts n’implique-t-elle pas
un examen théorique et logique, par conséquent une vraie théorie de
la connaissance religicuse et une métaphysique proprement dite quine
serait ni un art ni une scicnce? Ne peut-on pas concevoir une méta-
physique rationnelle, qui tiendrait compte des exigences du sentiment
religieux, sans pour cela retomber dans un dogmatisme étroit et rabou-
gri? Or plusieurs des affirmations du ch. 1 (IlI®* partie) semblent
contredire ce point de vue que l'on pressent ailleurs.

JEAN DE LA HARPE.






LAUSANNE — IMPRIMERIE COOPERATIVE LA CONGORDE



	Miscellanées

