
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1921)

Heft: 40

Artikel: Le dénouement final

Autor: Daulte, Philippe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380036

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380036
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE DENOUEMENT FINAL

Le sujet auquel sont consacrées les pages qui suivent (i) est
de ceux qui éveillent dans une foule d'esprits une insurmontable

défiance. Discuter sur la consommation des choses et la
fin des temps n'est-ce pas forcément quitter le sol ferme du
bon sens et de la certitude pour entrer dans le domaine de la
chimère N'est-ce pas déserter les études sérieuses pour se

livrer à des élucubrations de rêveurs et d'illuminés En un
mot, la préoccupation des accomplissements suprêmes n'est-elle

pas incompatible avec le souci du devoir présent
Il le semble au premier abord et, cependant, en y réfléchissant,

l'on ne tarde pas à se convaincre qu'un tel sujet ne manque

ni d'actualité ni d'importance. En veut-on des preuves
J'en relève trois au moins. Et premièrement l'incontestable
regain de vie des préoccupations eschatologiques. Aujourd'hui,
les sectes où l'on entretient avec un zèle passionné la foi au
retour imminent du Christ se multiplient. Les meetings
sensationnels où des orateurs éloquents dévoilent aux yeux avides de

l'assistance les mystères de l'Au-delà et les péripéties du grand
Dénouement se succèdent les uns aux autres. Les brochures des

Adventistes ou des Etudiants de la Bible, répandues par de

hardis colporteurs, pénètrent dans la plupart de nos maisons.
N'est-il pas urgent, dès lors, d'étudier ces courants d'idées et
de prendre position à leur égard

(i) Etude présentée à la séance de printemps de la Société pastorale
vaudoise sous ce titre : « La foi à la consommation et le devoir présent ».



CK DÉNOUEMENT FINAL 187

Je mentionne en second lieu la hantise de l'avenir qui est un
des traits caractéristiques de notre génération dans son ensemble

et tout particulièrement des masses ouvrières. Quel que soit
le jugement que l'on porte sur le socialisme, il faut reconnaître

que ce qui en fait l'àme, c'est l'attente de la Cité future, la foi
invincible au progrès, la certitude de voir un jour la société
transformée de fond en comble et réorganisée sur une base toute
nouvelle. Or si l'Eglise veut conserver et reconquérir l'empire
des âmes et des consciences, ne doit-elle pas apporter son message

sur ces graves et vitales questions
Enfin n'oublions pas que l'Bîvangile a une tendance eschatologique

nettement marquée. Les travaux de la critique biblique
dans le dernier quart de siècle — encore qu'ils aient souvent
dépassé la mesure — ont établi d'une manière irréfutable que
Jésus-Christ, aussi bien que ses premiers disciples, loin de s'en-

iermer dans les limites du présent, avaient les yeux invinciblement

tournés vers l'avenir, contemplant par avance ce Royaume
de Dieu qui se dressait à l'horizon de leurs pensées et de leurs
espérances comme l'ultime Réalité. L'eschatologie n'est donc pas

pour la théologie un appendice accessoire, voire inutile ; elle en

fait une partie intégrante et ceux qui se vouent à la défense du
christianisme n'ont pas le droit de l'ignorer ou de la dédaigner.

D'ailleurs — et j'ai hâte de le dire — l'idée de la consommation

dégagée de l'enveloppe fantaisiste et mesquine dont l'affublent

beaucoup de ses plus enthousiastes représentants est une
idée sublime, éminemment digne de retenir la pensée et propre
à faire battre les cœurs. Qu'est-elle en effet sinon fa certitude du

triomphe finai Croire à une consommation c'est croire que le
monde ne s'en va pas à l'aventure, dans une course sans fin,
mais qu'if marche au devant d'un But glorieux ; c'est affirmer

que l'œuvre de Dieu dont l'univers actuel ne nous présente
qu'une ébauche, recevra son couronnement, c'est soutenir que
la Justice, l'Amour, la Vérité sortiront victorieux ds la lutte qui
les met aux prises avec l'Iniquité, la Haine, le Mensonge, que
la Vie l'emportera sur la Mort, la Beauté sur la Laideur, la
Douceur sur la Violence, et qu'à l'ordre présent, où nous voyons
le mal inextricablement mêlé au bien, succédera un ordre de
choses parfait qui durera éternellement, Dieu étant tout en tous
et ayant réalisé, à l'absolu, sa pensée créatrice.



PHILIPPE DAULTE

Considérée sous cet angle, l'idée d'une consommation ne saurait

laisser froid aucun chrétien. Je puis donc maintenant, je
pense, entrer au cœur de mon sujet sans avoir à lui chercher
d'autres excuses. J'examinerai tout d'abord si nous pouvons
croire à une telle consommation. J'indiquerai ensuite les
problèmes que pose l'idée chrétienne de la consommation et les
solutions qu'on leur a données. Enfin je chercherai à déterminer
le rôle que la foi à la consommation doit jouer dans la vie et
dans la pensée de la chrétienté d'aujourd'hui.

I

Pouvons-nous croire à un achèvement des choses Sommes-

nous autorisés à poser la perfection finale, non comme une belle
espérance, comme une généreuse hypothèse seulement, mais
comme une certitude Telle est la première question qui se

pose. L'on voit d'emblée ce qu'une pareille foi a d'audacieux.
Elle est comme un défi lancé à l'expérience universelle. Elle a

contre elle le spectacle des faits où, sans doute, l'on peut
discerner les traces d'un progrès et les signes d'une finatité
supérieure, mais où le bien n'apparaît jamais à l'état pur, étant
toujours mêlé au mal, limité, étouffé et parfois même conditionné

par fe mal de telle sorte que, d'un examen du monde, il se dégage

presque irrésistiblement cette impression : tout est relatif, l'absolu

n'est qu'une chimère et la perfection qu'un insaisissable
rêve. Il n'est pas étonnant dès lors que la foi chrétienne en la
consommation s'oppose à la plupart des courants de pensée qui
traversent l'histoire de la philosophie et qu'elle doive défendre
contre eux son droit à l'existence. Jetons un rapide coup d'œil
sur ces doctrines des choses finales qu'on peut ramener à quatre
types, si l'on néglige les nuances et les divergences de détail

pour s'en tenir aux grandes lignes.
Et tout d'abord l'agnosticisme. C'est la théorie prudente ou

désabusée de ceux qui refusent à la pensée humaine le droit ou
la possibilité de franchir les limites de l'expérience, estimant

que tout ce qui ne tombe pas sous nos sens ou n'est pas susceptible

d'une démonstration mathématique ne saurait, à aucun
titre, entrer dans notre connaissance, ni par conséquent faire



LE DÉNOUEMENT FINAL 189

l'objet d'une affirmation ou d'une négation quelconque. De ce

point de vue la consommation n'est ni acceptée, ni rejetée, ni
même présentée comme possible, elle est tout simplement ignorée.

La fin des choses est située dans l'océan de l'inconnaissable
et, comme aucune barque humaine ne permet de le traverser,
il faut se résoudre à demeurer sur la rive qui forme l'extrême
frontière de notre science.

Mais cette résignation, qu'un Scherer (i), par exemple, a pratiquée

de la manière la plus implacable, est difficile. Il en coûte
d'écarter, de propos délibéré, les questions qui intéressent le

plus directement notre destinée. Pareille attitude a tout l'air
d'un suicide moral. D'ailleurs elle réclame un trop grand sacrifice

de la raison, elle exige une trop complète abdication de la
conscience pour être viable. L'agnosticisme n'est guère qu'un
lieu de passage, qu'un abri provisoire. Rares sont les hommes

qui s'y établissent définitivement. L'heure vient presque fatalement

où l'on en sort par une issue ou par une autre. La pensée
immobilisée reprend son mouvement et se jette dans l'une des

voies qu'on voulait lui interdire. Ou bien elle affirme que le
terme de toutes choses est le néant, ou bien elle écarte l'idée
d'une consommation positive ou négative, ou bien encore elle
n'admet un achèvement qu'à titre de simple possibilité.

Le pessimisme accueille l'idée d'une fin du monde ; mais il
lui donne un contenu tout négatif. Il assigne un terme à l'évolution

universelle, il pose une borne à l'histoire. Mais ce terme
n'est, pour lui, que le gouffre du néant, cette borne que l'abîme
de la banqueroute.

« Tu te tairas, ô voix sinistre des vivants » s'écrie Leconte
de Lisle dans ce Solvet sœclum où il décrit, avec une sorte de

joie farouche, l'effondrement de notre gtobe. Quant aux philo-
sophes du pessimisme, ils ne se contentent pas de nous prédire
l'anéantissement final ; ils nous engagent à le préparer, à le
hâter. Schopenhauer nous propose comme but l'extinction de

(1) N'écrivait-il pas dans sa Préface au Journal intime d'Amiel : « Le
monde est ce qu'il peut, il est ce qu'il est. Pourquoi y a-t-il quelque chose?
a-t-on demandé. Question absurde, puisqu'elle est insoluble... Quoi de plus
oiseux que de chercher à concevoir l'univers autrement que nous ne le
percevons Et de même, à quoi bon poursuivre quelque chose au-delà, puisqu'il

enveloppe toutes les réalités?»



I90 PHILIPPE DAULTE

l'existence par un refoulement de ce vouloir-vivre qui forme
notre essence véritable. Et de Hartmann, plus explicite encore,
nous prêche le suicide universel à venir dans lequel les créatures,

conscientes de leur misère et de la vanité de la vie, s'anéantiront,

entraînant le monde dans leur ruine. Le penseur berlinois,
en effet, nous annonce que, lorsque l'humanité entière' aura
résolu d'en finir, elle trouvera la puissance nécessaire pour
exaucer son désir et faire rentrer l'univers dans le non-être (1).

Nous ne nous arrêtons pas à critiquer cette doctrine dont la
foi en un Dieu personnel constitue la réfutation péremptoire et
nous passons au système qui nie toute consommation et qui,
sous une apparence optimiste, est au fond peut-être tout aussi

désespéré que la philosophie d'un Schopenhauer ou d'un
Leopardi : nous voulons parler de Vévolutionnisme. Au premier
abord cette doctrine semble ouvrir de splendides perspectives.
Elle affectionne les mots de progrès, de développement ; elle

conçoit la réalité sous l'angle du mouvement ; elle considère ia
vie comme une ascension des êtres et des choses vers des formes

toujours plus hautes et plus perfectionnées.
Déploiement dans une direction constante de la force cosmique,

passage nécessaire de l'homogénéité indéfinie à l'hétérogénéité

définie, de la barbarie à la civilisation, de fa brutalité
inconsciente à la moralité réfléchie (2), perspective de voir l'âge
d'or venir sur notre planète en vertu de lois aussi déterminées,
aussi rigoureusement infaillibles que celles qui président aux
révolutions des astres, certitude absolue, mathématique, pour
l'humanité, de trouver le Paradis de ses rêves au terme de l'histoire

Quel grandiose et rassurant tableau Peut-on concevoir
une eschatologie plus satisfaisante et de pius vaste envergure

Ne nous hâtons pas toutefois de rendre notre jugement. Ici
comme en toutes choses if faut considérer la fin. Or quelle sera-
t-elle? L'humanité, terme évolutif et couronnement de la nature,
une fois parvenue à cet état de paix et de félicité parfaites
qu'on fait miroiter devant nos yeux, s'y maintiendra-t-elle

(1) Cf. Ph. Bridel, art. Pessimisme. Encyclopédie des sciences théologiques

de Lichtenberger.
(2) « Il est sûr, écrit Spencer, que ce que nous appelons le mal et

l'immoralité doit disparaître, il est sûr que l'homme doit devenir parfait. » Cité

par Guyau, La morale anglaise, p. 174.



LE DENOUEMENT FINAL I9I

On le souhaiterait, mais les principes même du système s'y
opposent. L'évolution sera fatalement suivie d'une dissolution.
La même loi du rythme qui explique le mouvement ascendant
de l'humanité vers le bonheur, la civilisation, la moralité exige
aussi un mouvement inverse de déchéance et de dégradation
progressive jusqu'à l'animalité primitive.

Et nous voilà revenus, comme le faisait remarquer M. Ph.
Bridel (i), aux conceptions du triste Heraclite qui décrivait les
mondes succédant aux mondes comme un feu qui s'éteint et qui
se rallume en cadence. Et nous voilà aussi ramenés à l'idée du

« retour éternel » dont Nietzsche s'est cru l'inventeur et dont il
s'est institué le prophète dans les temps modernes. D'après
cette théorie le monde, avec tous les êtres et toutes les choses

qu'il contient, suit un mouvement circulaire qui le ramène sans

cesse à son point de départ et le fait éternellement passer par
la même voie, comme le char lancé dans l'arène qui passe et

repasse devant la même borne. « Tout va, tout revient, la roue
de l'existence tourne éternellement. Tout meurt, tout refleurit,
le cycle de l'existence se poursuit éternellement » (2). Dans cette
ronde des siècles on peut distinguer un moment spécial, « le

grand Midi » (3), qui marque l'instant où le cycle précédent
étant achevé le nouveau commence, où le sablier (4) se retourne

pour se vider à nouveau. Mais cet arrêt même est illusoire.
Dans cet univeisel écoulement il n'est aucun point fixe. A cette
course il n'est aucun but. Et sur ces circuits retombe le lugubre
refrain de l'antique désabusé : « Vanité des vanités, tout n'est

que vanité et poursuite du vent ».
A cette doctrine je ne ferai que deux objections qui, me

semble-t-il, la ruinent. Et tout d'abord je constate que
l'évolutionnisme spencérien comme la théorie du retour éternel reposent

sur l'idée du déterminisme universel absolu et par conséquent

participent du sort de ce dogme. S'il tombe sous le coup
de la critique — et après les analyses de Kant, Secrétan, Renouvier,

Boutroux, il paraît que tel soit bien le cas — ces systèmes
eux aussi chancellent. Il suffit, en effet, d'introduire dans la

(1) Les bases de la morale évolutionniste, p. 68.

(2) Nietzsche, Ainsi parlait Zarathoustra, p. 317.

(3) Ibid., p. 322.

(4) Ibid., p. 321.



19a PHILIPPE DAULTE

nature une part, si petite que l'on voudra, de contingence et
dans l'humanité une mesure quelconque de liberté pour que
s'insèrent dans la série des causes et des effets des commencements

nouveaux et que l'éternelle répétition de cycles identiques
devienne impossible. Avec l'affirmation de la liberté le progrès
uniforme, continu, nécessaire tombe, mais aussi le perpétuel
recommencement des choses. La boucle fatale est rompue. Une

porte s'ouvre à l'espérance d'un achèvement.

J'ajoute en second lieu que le principe de la conservation de

l'énergie ou de la permanence de la force qui forme l'autre
pilier de la doctrine évolutionniste n'est pas à l'abri de toute
discussion. Si je suis bien informé, plusieurs philosophes et

savants modernes l'ont soumis à une critique serrée dont il
sort, sinon anéanti certes, du moins modifié, limité, dépouillé
de la valeur absolue et de l'extension infinie que le mécanisme
lui attribue. D'ailleurs quand bien même ee principe de la
conservation de l'énergie demeurerait intangible, il ne faut pas
oublier qu'il comporte diverses interprétations et n'implique pas
nécessairement ce rythme constant, cette alternance perpétuelle
d'évolution et de dissolution que nous présente le penseur
anglais.

Pour terminer cette rapide revue, il nous faut examiner un
dernier point de vue, assez répandu depuis un demi-siècie, et

que j'appellerai du nom dont W. James l'a baptisé : le tychisme
ou le méliorisme. Cette doctrine revêt plusieurs formes et part
de prémisses très différentes suivant les penseurs qui l'exposent,
mais elle se ramène toujours à cette affirmation centrale : Le
But peut être atteint, mais sous certaines conditions. L'issue
ultime de l'histoire dépend de l'homme. La victoire finale n'est pas
fixée de toute éternité, seufe la coopération des libertés humaines

peut la faire passer du domaine du possible dans celui du réel.
«Le méliorisme — dit W. James — ne considère le « salut » de

l'univers ni comme assuré immanquablement, ni comme impossible

: il y voit une chose possible qui devient probable de plus
en plus » (1). Il affirme que nos actes ont leur contrecoup non
seulement sur notre destinée propre, mais aussi pour une part
infime, sans doute, quoiqu'assignable pourtant, sur celle du

(1) Le pragmatisme, p. 207.



LE DÉNOUEMENT FINAL ig3

Tout ; il remet donc le sort du monde entre nos mains. Cette

doctrine, on le comprend sans peine, a pour corollaire
indispensable la thèse de l'impotence divine.

Je suis tout disposé à reconnaître ce que ce point de vue a

d'héroïque, de moral et en une certaine mesure de chrétien. Il
fournit à plusieurs âmes un puissant mobile d'action en donnant
un sens particulièrement précis à l'effort humain et en mettant
en un tragique relief la responsabilité de l'individu. Il peut
servir d'antidote précieux à certaine conception quiétiste de la
vie, comme à tout optimisme béat. Il a le mérite de rappeler à

ceux qui seraient tentés de l'oublier ou de le méconnaître que
nous n'avons pas seulement à attendre le Royaume de Dieu,
mais à le préparer, à nous y consacrer, à lui frayer des voies
dans nos cœurs et dans la société.

Et pourtant, le christianisme ne saurait s'accommoder de cette
doctrine telle quelle. Admettre que Dieu puisse sortir vaincu de

la lutte qui, dès les origines, met aux prises le bien et le mal,
la vie et la mort, la vérité et l'erreur ; accepter que l'effort
rédempteur puisse aboutir à un avortement, que le Christ ait
vécu en vain sur cette terre, que la Croix du Calvaire ne soit

que le signe de la perversité humaine et de l'impuissance divine,
se faire à l'idée que cet absolu de perfection et de félicité que
nos consciences et nos raisons projettent dans l'avenir puisse
n'être qu'un décevant mirage, voilà ce à quoi le croyant ne
saurait consentir.

Mais alors quelles raisons le chrétien a-t-il de croire en une
consommation certaine et glorieuse Ces raisons, disons-le tout
de suite, sont d'ordre religieux et moral. Le « salut de l'univers

» — comme l'appelle James — n'est pas objet de science.

Il reste et restera toujours, j'entends jusqu'à sa réalisation, en
dehors de nos prises immédiates. Vouloir soumettre l'eschatologie

à une tractation empirique serait un non-sens. Appliquons
la méthode expérimentale à la théologie partout où la matière
le comporte, mais de grâce ne prétendons pas faire passer par
le moule de l'expérience pure toute les parties de la vérité
évangélique.

La consommation est un objet de foi, indémontrable, mais non
arbitraire. Il faut se résoudre à y croire. Kant la présentait
comme un postulat de la raison pratique, et il n'avait pas tort.



194 PHILIPPE DAULTE

Si la loi morale commande à l'homme avec une autorité souveraine,

si elle présente le bien comme ce qui doit être coûte que
coûte, inconditionnellement, absolument, et si elle est elle-même
entourée d'une auréole dont on ne peut la dépouiller sans sacrilège,

sans violer ce qu'il y a de meilleur en nous, on ne saurait
admettre que le devoir soit toujours éludé, contrecarré, désobéi ;

on est obligé, je ne dis pas contraint, d'affirmer que fe souverain

bien, qui jamais ne nous apparaît dans la réalité concrète,
est cependant possible, est cependant nécessaire, qu'il se réalisera,

dans ce monde ou dans l'au-delà, il n'importe, mais qu'il
se réalisera.

Remarquons cependant que chez l'homme religieux la certitude

de la consommation s'établit d'une manière un peu
différente que ne le pensait Kant. Chez le chrétien elle n'est pas un
simple postulat de la conscience, elle jaillit des profondeurs de

la foi en Dieu avec laquelle elle est intimement liée. Celui qui
croit en Dieu — j'entends au Dieu d'Abraham, d'Isaac et de

Jacob, au Dieu de Jésus-Christ et « non des philosophes » —
croit par là-même au triomphe final du Bien et de la Justice
dans le monde. Le Dieu que le chrétien, et même que le juif,
adore est non seulement le Créateur, il est encore le principe et
le garant de l'ordre moral. Il ne saurait donc tolérer une
résistance éternelle à sa volonté. Pour des raisons que nous ne
discernons qu'en partie il patiente, il consent à paraître vaincu,
il évite de se justifier; mais cette patience, cette toiérance ne
dureront pas perpétuellement. Le « Jour de Dieu », — comme
disaient les prophètes — viendra.

Si la foi en Dieu engendre la foi en la consommation, celle-
ci, d'autre part, confirme et étaie celle-là. Qu'est-ce qui permet,
en effet, au croyant d'affronter les scandales de l'histoire, les

injustices de la société, les obscurités du monde sans chanceler,

je ne dis pas sans être troublé, sinon l'attente de ce Royaume
des cieux qui justifiera Dieu de toutes tes imperfections de la

création et de tous les crimes comme de toutes les souffrances de

l'humanité. Je doute qu'à la longue la foi en Dieu puisse se

maintenir dans tes âmes en dehors de la foi à la victoire finale.
Le chrétien a encore, pour affermir et développer en lui la

(i) Pascal, Pensées, Ed. Brunschwicg, p. 142.



LE DENOUEMENT FINAL I90

certitude des accomplissements suprêmes, le témoignage de
Jésus-Christ. Je ne veux pas dire par là que, dans le christianisme,

la foi à la consommation dégénère en une simple foi
d'autorité. Les disciples de Jésus ne sont pas de vulgaires perroquets.

Ils ne répètent pas que Dieu aura le dernier mot dans
l'histoire uniquement parce que leur Maître l'a dit. Us l'affirment

en vertu d'une conviction personnelle. Mais — et c'est
cela seul que je veux relever — cette conviction se forme en
eux au contact du Christ et sous l'influence de son Evangile par
cette sorte de « contagion spirituelle » dont parlait Auguste
Sabatier, en vertu d'une communication d'âme à âme et non
seulement d'intelligence à intelligence. La foi de Jésus a été si
forte, si triomphante, eile soulevait si bien les montagnes qu'elle
a exercé et qu'elle exerce encore une puissance de rayonnement
qui va croissant.

J'ajoute enfin que le chrétien trouve dans ce que le Nouveau
Testament appelle la nouvelle naissance comme une anticipation
de la Victoire dernière, et plus il éprouve dans sa vie la réalité
de la puissance libératrice de Dieu, plus aussi il sent croître et
se fortifier en lui l'assurance de l'achèvement futur dont ses

propres expériences lui fournissent les promesses et le gage. Dans
ce sens, mais dans ce sens seulement, on peut donner à la foi en
la consommation une certaine base empirique.

Il
Il ne suffit pas d'affirmer sa foi à la consommation en face

du démenti des faits et de l'hostilité des doctrines opposées, il
faut encore penser cette foi, l'interpréter, la formuler ou du
moins s'efforcer de le faire. La tâche n'est pas aisée, certes.
Pour s'en acquitter d'une manière complète, il serait nécessaire
de s'engager dans d'innombrables discussions exégétiques,
historiques et dogmatiques. Je n'y puis songer, cela va sans dire.
Ma seule ambition — elle est déjà assez téméraire — serait de

poser le problème avec clarté et dans ses vrais termes. La
méthode la plus simple, sinon la meilleure, est d'énumérer les

principaux points de la question et d'indiquer à propos de

chacun les différentes solutions auxquelles s'est arrêtée la pensée
chrétienne. C'est celle que j'adopterai.



I96 PHILIPPE DAULTE

1. L'idée de la consommation admise, la première question
qui se pose est celle de savoir si cet achèvement doit être envisagé
comme futur ou comme actuel. La question peut sembler
gratuite. Elle ne l'est pourtant pas puisque l'opinion a été parfois
émise au cours de l'histoire du christianisme que cet ordre de

choses parfait et définitif qu'évoque le terme de consommation

ou de Règne de Dieu devait être cherché, non dans l'avenir,
mais dans le présent.

Dans sa Philosophie de la religion, Hœffding distingue deux

types de religion au point de vue de la conservation de la valeur.
Pour celles du premier type, la valeur suprême est toujours
actuellement présente (1). Elle est éternelle par opposition aux choses

sensibles entraînées dans le courant du devenir. Elle est la seule

réalité, le monde visible, siège du fini et du multiple, n'étant en

somme qu'illusion et apparence. Pour les religions du second type
au contraire l'objet qui possède la valeur suprême ne se

conquiert que par une lutte contre les forces qui menacent de le

détruire. Dès lors le temps reprend son importance, l'histoire
son sens et le triomphe de la valeur ne peut être placé que
dans l'avenir, à l'achèvement des choses.

Les religions du premier groupe, nous dit Hœffding, sont le

bouddhisme, le platonisme et le mysticisme, auquel on pourrait
ajouter le scientisme. Ne retenons que le mysticisme chrétien.
Ses adeptes, par fidélité à la tradition, par accommodement,
volontaire ou inconscient, au langage ecclésiastique, peuvent
bien garder dans leur vocabulaire le terme de consommation.
Mais cette notion n'a pas de place dans leur système. Pour eux
le monde dans lequel nous vivons n'est pas l'objet d'une vaste
rédemption pour cette bonne raison que, n'ayant aucune réalité

propre, il ne peut être enveloppé par l'amour divin. Dans ce

point de vue, d'où le temps apparaît comme une illusion, il ne
peut y avoir d'évolution, de mouvement, de progrès, et pas
davantage donc de déroulement d'une activité providentielle qui
conduise le monde et l'humanité, d'étape en étape, jusqu'à une
consommation glorieuse. Dieu règne actuellement dans le monde

intelligible, dans la sphère de l'immuable. Le salut ne peut être
qu'individuel, il consiste uniquement à secouer le joug des appa-

(1) Philosophie de la religion, p. 211-225.



LE DENOUEMENT FINAL I97

rences, à s'affranchir de l'illusion du devenir et à s'absorber
dans l'éternelle Réalité.

Je n'ai pas l'outrecuidante prétention de résoudre ici, ni même
de poser, la grosse question des rapports du temps et de l'éternité.

Il me suffit de remarquer que, quelque solution que l'on
donne à ce problème, le mysticisme, qui dépouille le temps de

toute réalité positive et relègue tout ce qui s'y déploie dans le
monde des fantômes, s'oppose au christianisme, j'entends au
christianisme de Jésus, qui appartient manifestement aux
religions du second type, c'est-à-dire à celles qui croient à une
histoire universelle et à une lutte entre le bien et le mal à

l'issue de laquelle la perfection régnera. L'Evangile n'a pas pris
naissance sur le sol grec. Il ne se meut pas dans l'atmosphère
du platonisme. La consommation qu'il prêche n'est pas un acte
éternel, mais le dénouement d'un drame ; non un plan de réalité
supérieure, indéfiniment superposé à celui où nous nous
mouvons, mais le terme de l'œuvre rédemptrice, l'établissement
définitif de l'ordre divin que le monde actuel ne réalise que
d'une façon embryonnaire. Nous continuerons donc à dire à

l'exemple du Maître : « Père, que ton règne vienne », nous
gardant de laisser entendre, comme Mrs Eddy, que ce règne est

déjà venu, qu'il apparaît aux yeux dessillés et aux esprits capables

de s'affranchir de l'obsession du mal et de la souffrance.
2. Si le Règne de Dieu est à venir, pouvons-nous lui assigner

une date Sommes-nous en mesure de prédire avec exactitude
le temps de la fin du monde Dès les origines de l'Eglise cette

question a troublé les esprits. Et aujourd'hui encore, ou plutôt
de nouveau, elle passionne un certain nombre de croyants.
Tandis que la grande majorité des chrétiens observe sur ce

point une réserve prudente, estimant que la « connaissance des

temps et des moments » ne nous appartient pas, d'autres se

flattent de prévoir, se font fort de discerner, à l'avance, l'heure
à laquelle « ce siècle » arrivera à son terme.

On connaît ce type de croyants. Ils vivent dans l'attente de

la fin du monde. Leur foi comme leur prédication se concentrent

autour du retour glorieux du Christ. Sûrs d'être près du

port, ils se réjouissent à la pensée que la grande épreuve touche
à sa fin, que les nouveaux cieux et la nouvelle terre vont
remplacer notre monde déchu et périssable, que le Seigneur, le van



198 PHILIPPE DAULTE

à la main, va revenir d'un instant à l'autre pour séparer la
balle du bon grain et emporter celui-ci dans ses greniers éternels.

Ils se nourrissent de la prophétie, ils vouent une attention
particulière aux livres apocalyptiques, ils interrogent fiévreusement

les signes des temps et ils cherchent à communiquer à

leurs semblables la conviction de l'imminence du dénouement

suprême.
Je ne veux pas me prononcer ici sur la valeur religieuse d'une

semblable attitude ; je pose seulement cette question : Est-il
certain que la fin du monde soit imminente On pourrait tout
d'abord objecter à cette conviction que les calculs des géologues
et des astronomes semblent reléguer dans un avenir fort lointain

encore la destruction de notre système solaire et de notre
planète. Mais des considérations de ce genre n'auraient aucun
poids dans le cas particulier, nos prophètes se mouvant dans la
sphère du surnaturel, c'est-à-dire dans une sphère d'où la science
est exclue par définition. J'opposerai plutôt aux Adventistes la
non-réalisation des prédictions semblables aux leurs dont
l'histoire est sillonnée et qui incline tout esprit réfléchi à la
réserve, sinon à un certain scepticisme. Les Etudiants de la Bible
ont beau répondre à cette objection — comme je l'ai entendu —
que ceux qui ont annoncé avant eux le millénium étaient de

faux prophètes. Reste encore à savoir s'ils ne rentrent pas eux
aussi dans la même catégorie. Peuvent-ils prouver que leurs
vaticinations sont inspirées d'En-Haut et méritent par conséquent
une confiance absolue Examinons-le.

Prétendent-ils bénéficier d'une nouvelle révélation qui les
mettrait à même de connaître ce qui jusqu'ici a été caché, au
commun des mortels Parfois, mais le plus souvent ils basent
leur foi sur des calculs établis au moyen de chiffres bibiiques
et sur l'examen des signes des temps. En déterminer la
justesse c'est par là-même apprécier la valeur de ces prédictions.
Quelle créance méritent donc ces calculs Au dire du professeur
Hadorn (1) dont le jugement n'est pas suspect, ils n'en méritent
aucune, les données sur lesquelles ils s'appuient étant fantaisistes.
Quant aux signes des temps, ne favorisent-ils pas la thèse

(1) Die Erwartung des Endes in der Gegenwart und die Stellung der
glaubenden Gemeinde zu ihr, Kirchenfrennd 1921, nos 1, 2, 3, 4, 6, 7-



LE DENOUEMENT FINAL I99

adventiste d'une manière notoire? Il le semble au premier abord

— si du moins l'on admet l'authenticité et l'inspiration littérale
des prophéties bibliques. Est-ce qu'en effet les événements
contemporains ne ressemblent pas singulièrement à ces « guerres »

et à ces ci bruits de guerre », à ces « famines », à ces «

tourments », à cette ce abomination de la désolation » dont parle
Jésus dans son grand discours eschatologique On peut le

soutenir évidemment. Toutefois il ne faut pas oublier que ce

discours, comme du reste ia plupart des développements
eschatologiques des évangiles et des épitres sont d'une interprétation
fort difficite, qu'il est malaisé de savoir quelle portée il faut leur
donner, qu'en outre les tribulations dont parle l'Ecriture ont un
caractère assez vague et général pour qu'on puisse les identifier
avec les faits historiques les plus divers.

J'ajoute enfin, toujours sur l'autorité du professeur Hadorn,
que les signes avant-coureurs de la fin des temps ne sont pas
au complet, ce dont on ne saurait taire fi du point de vue théo-

pneustique des Etudiants de la Bible. Il en manque deux au
moins : la prédication de l'Evangile dans le monde entier et le

rétablissement du peuple d'Israël. On ne saurait, en effet,
prétendre que la ce Bonne Nouvelle » ait été réellement répandue
dans tous les pays, parmi les peuples de toutes races et de

toutes langues. Quant à la nation juive elle est assurément à

une heure importante de son histoire, l'espérance d'un retour en
Palestine point à son horizon, mais le sionisme, si intéressant que
soit ce mouvement, est tout qu'une conversion d'Israël à Dieu,
j'entends au Dieu de Jésus-Christ.

En définitive, rien ne nous permet d'affirmer comme certaine
la fin imminente du monde. Sur ce point comme sur tant
d'autres la parole de l'apôtre se vérifie, cr Nous ne connaissons

qu'en partie. » Il faut se résoudre à ignorer, attitude qui
suppose souvent autant et même plus de foi que la prétention à

l'omniscience. Jésus ne disait-il pas lui-même en parlant de son
avènement : ce Pour ce qui est du jour ou de l'heure, personne
ne le sait, ni les anges dans le ciel, ni le Fils, mais le Père seul».

3. Après la question du temps, celle du lieu de la consommation.

Quel sera le théâtre du Royaume de Dieu Sera-ce la terre ou
le ciel? Devons-nous placer cet état de choses parfait et
définitif que i'Evangile annonce dans ce monde et tout particulière-



200 PHILIPPE DAULTE

ment sur notre planète ou devons-nous le reléguer dans l'au-
delà Sur ce point encore la pensée chrétienne n'est pas arrivée
à l'unité. Deux grandes solutions sont en présence.

Commençons par celle qui localise le règne de Dieu sur la
terre. Elle a eu, au cours des siècles, plusieurs adhérents parmi
lesquels se rangent quelques illustres docteurs de la chrétienté.
Aujourd'hui elle est fort en honneur parmi les chrétiens-sociaux

qui en font volontiers un dogme. M. Wilfred Monod, par exemple,
dans cet admirable livre qui s'appelle VEspérance chrétienne et

qui date déjà d'une vingtaine d'années, a exposé et défendu
f'idée de l'établissement du Royaume de Dieu sur la terre avec
une fermeté de pensée, une chaleur de conviction, une puissance
d'évocation et de style qui imposent.

Il voit à cet établissement terrestre du règne divin une nécessité

morale tout d'abord. La justice exige que la terre qui a

crucifié son Messie l'acclame comme son roi. ce Le trône de

Jésus-Christ s'élèvera sur la planète même qui a bu son sang.
C'est là. c'est sur notre globe, que le Paradis terrestre était
situé ; c'est là aussi que le Paradis céleste déploiera ses
magnificences » (i).

A cette consommation terrestre M. W. Monod voit encore une
raison pratique. Si ta perfection que l'Evangile assigne comme
but à l'humanité ne se réalise que dans l'au-delà, si notre globe
n'est qu' « une auberge où l'on s'attable un instant, sans

s'inquiéter des taches à la muraille et du papier de journal aux
vitres » (2) puisqu'on n'y doit pas toujours demeurer, un abîme
se creuse entre la vie présente et la vie future, un dualisme
radical s'implante dans l'âme du chrétien qui, victime d'une
contradiction interne, balancé entre les nécessités de la nature
et les exigences de l'esprit, ne parvient pas à ramener à l'unité
son activité professionnelle et son activité religieuse, — et tout
ce qui s'appelle civilisation, culture, politique, questions sociales
reste nécessairement étranger au Royaume de Dieu.

Au contraire, croit-on que le Christ élèvera son trône sur
cette terre ; pense-t-on, ce quand on parcourt les campagnes
stériles ou les cités boueuses... qu'on foule les parvis méconnais-

(1) L'espérance chrétienne, t. I, p. 4»4-

(2) L'espérance chrétienne, t. II, p. 371.



LE DENOUEMENT FINAL 201

sables... d'un palais en construction,... le site prédestiné du
Royaume » (i), alors tous les efforts pour combattre les injustices

sociales, pour supprimer la pauvreté, la laideur, la maladie,

pour construire une cité matérielle aussi bien que spirituelle où
l'humanité puisse s'épanouir au soleil de Dieu, dans la paix,
l'amour et la vérité prennent un sens.

Si l'on objecte à cette conception que la terre, au dire des

astronomes, est destinée à périr, M. W. Monod répond que les

prédictions des savants sont conditionnelles. Notre globe sera
détruit si aucun nouveau facteur n'intervient. Mais il y a partie
liée entre la terre et ses habitants comme entre le cheval et son
cavalier (2) et la rédemption dont l'humanité est l'objet aura
son contre-coup sur la nature ; l'avènement triomphal du Prince
de la Vie sauvera de la destruction la terre aussi bien que ceux
qui la peuplent.

Et si l'on revient à la charge, en disant que la terre actuelle
limitée, imparfaite, maculée par les traces du malet du désordre,
ne saurait servir de domicile à l'humanité rachetée, M. W. Monod
réplique que ce n'est pas cette terre-ci qui sera le théâtre du
Royaume, mais une terre renouvelée, transfigurée par la
puissance de Dieu et qui sera à l'ancienne ce qu'est, chez un même

individu, l'homme nouveau, issu de la conversion, par rapport
au vieil homme.

Est-ce à dire que M. W. Monod ait établi victorieusement sa
thèse et ait réfuté péremptoirement les critiques qui sont faites à

son point de vue par les représentants de l'opinion adverse pour
lesquels le Royaume de Dieu, annoncé par Jésus, ne saurait se

réaliser que dans les cieux (3) Je ne le crois pas. Sa théorie, si
séduisante soit-elle et quelques magnifiques perspectives qu'elle
ouvre, ne me paraît pas d'une solidité à toute épreuve.
Lorsqu'on essaie de la serrer de près en la dépouillant de l'auréole
de poésie et de mysticisme qui l'entoure on voit les objections
se multiplier.

Et tout d'abord la terre, même renouvelée et transfigurée,
pourrait-elle servir d'habitacle à toutes les créatures de Dieu

(1) Ibid., p. 371.

(2) Ibid., p. 188.

(3) Voir en particulier G. Godbt, Messianisme ou Evangile, Revue de

théologie et des questions religieuses, 1901.

14



PHILIPPE DAULTE

Oui, dans la sombre conception d'un Calvin ou d'un Jansénius

qui n'accordaient qu'un nombre infiniment petit d'élus ; mais

non, semble-t-il, d'un point de vue plus humain et non surtout
du point de vue de M. W. Monod dont la pensée tend vers
l'universalisme. M. W. Monod cherche à se retrancher derrière les mystères

du corps glorifié dont les propriétés et la nature nous sont
inconnues. Je le veux bien, mais alors ne se meut-on pas dans
le domaine de l'imagination pure, et ne vaudrait-il pas mieux
réserver son jugement que de bâtir une théorie de la consommation

sur une base aussi incertaine N'y a-t-il pas d'ailleurs quelque
chose de choquant à vouloir à tout prix localiser le Royaume
de Dieu dans ce petit canton de l'univers qu'est notre planète
N'est-il pas possible, d'aucuns diront très probable ou même

quasi certain, que d'autres globes soient habités par des
créatures humaines Pourraient-elles toutes trouver place à la
surface de notre terre J'en doute. Et quand bien même elles le

pourraient, quelle raison aurait-on de les arracher à leur milieu

pour les faire participer à la vie éternelle alors qu'on tient tant
à nous en assurer la possession sur notre terre à nous Cette
théorie qui a pour but avoué d'exalter l'idée du Royaume de Dieu
n'aboutit-elle pas, en fin de compte, à la diminuer, à la
restreindre et n'a-t-elle pas pour effet de limiter singulièrement la
puissance de Dieu

En second lieu, notre planète, comme toutes les choses
matérielles à nous connues, n'est-elle pas soumise à la corruption,
comme dit l'apôtre Ne porte-t-elle pas en soi, comme tous les

corps, un principe de destruction qui la ronge, qui l'use et
l'effrite à la longue Son sort, comme celui de toutes les choses

visibles, n'est-il pas de vieillir, de se disloquer et de périr,
d'autant plus qu'elle ne paraît pas posséder un germe d'immortalité

comme les personnes humaines Pouvons-nous dès lors, en

dépit du renouvellement que M. W. Monod lui prédit, la considérer

comme le théâtre de l'activité définitive de l'humanité
restaurée Offre-t-elle un point d'appui assez sûr pour que
nous y fixions nos espérances éternelles

Enfin et surtout ne voit-on pas que cette théorie ne répond
pas aux besoins qu'elle est censée satisfaire, qu'elle n'est qu'un
leurre en définitive On reconnaît que ce n'est pas cette terre,
mais une terre transformée, qui sera le siège du Royaume de



LE DÉNOUEMENT FINAL 2o3

Dieu et, pour se défendre contre les objections des adversaires,
on est obligé d'insister fortement sur cette transformation. Dès

lors cette terre renouvelée est-elle bien différente de ces ce cieux »

dont on ne veut à aucun prix ce Qui ne voit, — écrit M. Neet qui
pourtant défend aussi l'idée de la venue du Royaume de Dieu
sur la terre — que les modifications cosmiques qu'elle [la terre]
doit subir pour lui permettre de devenir le domicile définitif de

l'humanité régénérée équivalent à une transformation telle que
tout droit à porter le nom de terre pourra lui être légitimement
refusé Et si l'on répond que l'humanité elle-même participera
à ces métamorphoses, la spiritualisation qu'elle subira ne
sera-t-elle pas du même coup la fin de ces relations sociales et
de cette vie humaine qu'il s'agissait simplement de vivifier ?»(i)
Relevons un seul point. Dans le Royaume éternel du Christ les

êtres humains posséderont un nouvel organisme que l'Ecriture
appelle corps spirituel. Or, sans sacrifier indûment à la
fantaisie, on peut supposer que les besoins purement physiques de

notre corps seront supprimés. M. Emery affirmait dans ses

études sur Y Espérance chrétienne que la fonction de reproduction

serait exclue de la vie future qu'il concevait pourtant comme
le prolongement de l'existence terrestre. N'a-t-on pas le droit
d'ajouter que la fonction de nutrition disparaîtra elle aussi ou
sera tellement modifiée qu'elle n'aura plus rien de commun avec
celle que nous connaissons Mais alors ne comprend-on pas que
toute l'activité économique et sociale qui a pour but d'assurer
à chaque individu sa subsistance et un minimum de bien-être —
activité dont M. W. Monod et tous les chrétiens sociaux relèvent
l'urgente nécessité, et avec grand raison — ne garde qu'une
valeur médiate, transitoire et ne peut-être légitimée par des

considérations eschatologiques puisque les conditions de vie sur
la terre future seront radicalement différentes et que notre
organisation sociale, même améliorée, même portée à la
perfection, ne saurait pas plus s'appliquer à l'humanité régénérée

que le régime qui convient à la larve ne saurait valoir pour le

papillon, seules, semble-t-il, devant passer de ce monde dans
l'autre les personnes et leurs relations réciproques

(ï) Les conceptions actuelles du Royaume de Dieu, Revue de théologie

et des questions religieuses, 1902, p. 246.



204 PHILIPPE DAULTE

De tout cela je conclus qu'une grande réserve est de rigueur
aussi bien sur la question du théâtre que sur celle du temps de

la consommation. Autant il me paraît important d'affirmer le

triomphe définitif de la cause de Dieu dans le monde et d'entretenir

vivante dans les âmes l'espérance des accomplissements
suprêmes, autant il me paraît vain d'en vouloir déterminer le
mode d'une manière rigoureuse. Si toutefois il fallait choisir
entre les deux théories opposées j'adopterais celle qui repousse
l'avènement dans l'au-delà. Je pense avec Ch. Secrétan que
ce l'idéal de la société sur la terre n'est pas encore le souverain
bien » et que ce nous ne sommes pas ici-bas dans les conditions
de la véritable existence spirituelle » (1). Notre planète me
semble vouée à la destruction et je ne conçois guère la
réalisation absolue, définitive du Royaume de Dieu que dans l'au-
delà, dans un monde qui échappe aux prises de nos sens et de

notre imagination, mais que la foi appelle dans son langage
symbolique et concret ce les nouveaux cieux et la nouvelle terre ».

4- Une question plus importante peut-être que la précédente
est celle de l'avènement du Royaume de Dieu Celui-ci s'établira-
t-il peu à peu, par un progrès insensible et grâce aux efforts de

toutes les bonnes volontés coalisées et inspirées par l'Esprit
divin ou bien éclatera-t-il soudain, en coup de théâtre, par
l'effet de la seule toute-puissance de Dieu Les deux théories
ont été soutenues. Les partisans de la première insistent sur le
caractère évolutif du Règne de Dieu qui grandit, se développe
et s'épanouit d'une manière organique, telle la graine qui, jetée
en terre, germe et pousse et, par une croissance continue, devient
plante, arbuste et arbre. De ce point de vue la consommation
n'est que le point d'aboutissement de l'évolution morale,
religieuse et sociale de l'humanité ; elle viendra naturellement
comme le fruit mûr qui succède à la fleur sans cataclysme, sans
intervention dramatique rappelant le deus ex machina de la

tragédie antique.
Cette théorie revendique l'appui de certains passages bibliques.

Et de fait l'idée d'un développement organique n'est pas
tout à fait absente de la notion évangélique du Royaume de

Dieu — quoi qu'en ait pu dire J. Weiss. En outre cette théorie

(1) Philosophie de la liberté, t. IL p. 438.



LE DÉNOUEMENT FINAL 2o5

a le mérite de pousser à l'action, d'encourager l'effort. Elle établit

un rapport étroit entre l'œuvre de l'homme et le temps de

la consommation puisqu'elle fait dépendre celui-ci de celle-là et
elle exalte la responsabilité individuelle en affirmant que chacun

peut contribuer, pour sa part, à hâter ou à retarder le dénouement

suprême.
Mais cette conception soulève plusieurs objections. Tout

d'abord sa base biblique est beaucoup moins forte qu'elle ne

l'imagine. Si Jésus a présenté le Royaume de Dieu tantôt comme
une réalité future, comme un ordre de choses qui se manifestera
brusquement dans l'avenir, tantôt comme une réalité présente
qui va se développant dans les âmes et dans le monde, il en a

toujours attribué l'initiative souveraine au Père (i). Il ne l'a
jamais considéré, affirme Feine, comme le résultat des efforts
moraux de l'homme. Ce Règne ce n'est pas la créature qui
l'établira, c'est le Tout Puissant, c'est Dieu. Or n'est-ce pas
cette assurance seule qui donne une ferme assise à la foi S'il
n'avait Dieu pour garant, Dieu pour instrument, le Triomphe
finat ne saurait être certain. Remis entre tes mains de l'homme
— comme le donne à entendre W. James, par exemple — il
serait précaire, toujours en question.

Je sais bien que, soutenue par des chrétiens, cette théorie ne
supprime pas l'aide, la direction, la providence de Dieu, elle les
fait éclater dans l'œuvre de l'homme, elle les conçoit comme
s'ajoutant aux efforts de la créature, les orientant, les rectifiant
et tes renforçant, sans jamais écraser la liberté de celle-ci. Et
certes je n'ai rien à objecter à cette manière de voir, tout ce

que je tiens à relever, c'est que, si l'on ne réserve pas à Dieu le
droit d'intervenir dans le cours de l'évolution pour en précipiter
le terme ou pour en arrêter le mouvement, si l'on rejette absolument

l'idée d'une crise, d'une main-mise de Dieu subite sur le
monde pour détruire le mal et réaliser un état de choses parfait
il semble difficiie, voire impossible, de maintenir l'affirmation de

la Victoire définitive et absolue en présence du spectacle des

faits et des leçons de l'histoire qui nous montrent le bien
toujours entaché de mal et impuissant à le faire complètement
disparaître.

(i) H. Monnier, La mission historique de Jésus, p. 214.



2o6 PHILIPPE DAULTE

A l'autre extrême l'on trouve la théorie de ceux qui attendent
une consommation soudaine, surnaturelle, éclatant dans un
monde étonné comme un coup de foudre. Cette conception
n'établit aucun lien entre la venue du Royaume de Dieu et
l'œuvre de l'homme. Il n'y a aucun rapport entre les progrès
sociaux et moraux de l'humanité et l'instauration de l'ordre de

choses éternel. Notre tâche est de nous préparer à la consommation

et non de la préparer. Les croyants sont appelés, non à

transformer ta terre et la société, mais à s'équiper pour l'heure
où le Roi viendra chercher ceux qui lui appartiennent. Ces idées
forment la base et comme le principe directeur de la prédication et
de l'activité des Auroristes, des Adventistes, des Etudiants de

la Bible et d'une manière générale de tous ceux qui croient à

une fin du monde imminente et qui vivent dans l'attente
frémissante du retour prochain du Christ.

Cette conception évite les objections que soulevait la théorie
opposée, mais elle en encourt d'autres, aussi graves si ce n'est
plus. Elle sauvegarde l'initiative souveraine de Dieu dans la
consommation, mais elle rétrécit indûment et surtout défigure
la vraie tâche de l'homme. Elle met en un relief vigoureux la
réalité des choses à venir ; mais elle jette le discrédit sur les
choses présentes, elle enveloppe le monde entier et tout ce qu'il
contient dans une condamnation uniforme et injuste. Elle exalte
le ciel (i) mais elle méprise la terre. Et qu'on ne se trompe pas
sur ma pensée. Je ne blâme pas, en soi, l'attente fervente du
Règne de Dieu et de la parousie. J'y vois au contraire une

marque, entre plusieurs autres, d'une piété vivante, et Martensen

ne me paraît pas éloigné de la vérité lorsqu'à propos des

premières générations chrétiennes, qui considéraient le retour
visible du Christ comme imminent, il écrit ce qu'il en fut de

l'Eglise d'alors ce qu'il en est d'un homme qui, contemplant
l'avenir que lui promet la force de son génie, supprime dans
l'élan d'une foi tout humaine les longs jours de prosaïque labeur
qui l'en séparent encore » (2), et qu'il ajoute ce qui suit : ce Si

sur ce sujet... l'Eglise s'est trompée, en réalité, pour la foi
vivante, elle n'a pas erré, car la fidélité chrétienne veut que,

(1) Ou, ce qui revient au même, la terre glorifiée.
(2) Dogmatique, p. 730.



LE DENOUEMENT FINAL 20J

pour l'Eglise militante, le jour du Seigneur soit toujours considéré

comme tout près de nous » (i).
Ce que je blâme c'est la forme que prend cette attente dans

les groupements religieux sus-mentionnés et les conséquences

que l'on en tire. Sous prétexte que ee la civilisation et la culture
ne sont point la source de la sainteté », ce qui est l'évidence
même, on se croit obligé d'en faire fi et l'on nous dit que
ce pour être doré, le palais du péché n'en est pas moins
certainement le vestibule de l'enfer que le plus sombre repaire du
vice », qu'ee il importe donc peu... que le serpent ressemble plus
ou moins à un ange de lumière, ou que le monde soit plus ou
moins civilisé ou cultivé » (2). L'on en vient ainsi à se désintéresser

de la politique, à ignorer toutes les tentatives de réformes

sociales, à condamner les institutions humaines les plus
grosses de promesses, comme la Société des Nations, par exemple,

dans laquelle certains chrétiens ont cru discerner l'Antéchrist

; on en arrive à n'admettre comme glorifiant Dieu que le
seul travail d'évangélisation, condamnant ainsi le quatre-vingt-
dix-neuf pour cent des hommes à n'être, aux yeux de Dieu, que
des inutiles et des impies, ce que nous ne saurions admettre.

Cette deuxième théorie est donc aussi peu satisfaisante que
la première. Mais ne serait-il pas possible de prendre une position

intermédiaire, d'où l'on éviterait les dangers de l'une et

ceux de l'autre Je le crois. Il me semble que l'Evangile lui-
même nous en fournit le moyen. La notion du Royaume de

Dieu qui s'en dégage n'est pas purement eschatologique, en dépit
des affirmations des J. Weiss, des Schmoller et de tant d'autres.
Jésus a présenté le Royaume des cieux tantôt comme une réalité
future, tantôt comme une réalité actuelle ou, tout au moins, en
voie de devenir, et ces deux notions ne sont point exclusives
l'une de l'autre. Elles s'appellent au contraire et se complètent
réciproquement. On peut croire à un développement progressif
de la justice, de l'amour, de la vérité, c'est-à-dire du règne du
Christ dans ce monde sans abandonner, pour cela, l'idée d'une
intervention nécessaire d'En-Haut pour mettre le point final à

l'histoire et pour couronner l'œuvre créatrice. M. Monod nous

(1) Ibid., p. 731.

(2) W. E. B., Jésus revient, Neuchâtel igi5, p. iij.



208 PHILIPPE DAULTE

paraît très heureusement inspiré sur ce point, lorsqu'il défend
le caractère à la fois « historique, progressif et eschatologique

» (i) du Royaume.
Et s'il en est ainsi, rien n'empêche, semble-t-il, de rattacher

par un lien quelconque la consommation définitive et glorieuse
à l'œuvre humble et douloureuse qui s'accomplit sur la terre au
travers des siècles. On peut établir un certain rapport entre
le travail de la créature qui tend vers son Créateur et s'efforce
de lui soumettre sa vie, ses forces, comme aussi la terre tout
entière et l'acte par lequel Dieu, surmontant toutes les puissances

hostiles, établira sa royauté définitive dans le monde. Il
devient possible de préparer la consommation et non pas seulement

de s'y préparer (2). L'activité intégrale de l'humanité prend
un sens et l'idée du salut collectif une signification.

5. Enfin, dernière question, peut-on déterminer les diverses
phases de la consommation et leur ordre de succession Les

uns l'affirment. Appuyés sur les prophéties bibliques dont ils
acceptent la valeur littérale et qu'ils harmonisent d'une manière
arbitraire, ils se croient en mesure de tracer un tableau précis
des actes du drame suprême. Voici par exemple celui que donne

un petit livre qui a eu un immense succès dans les pays anglo-
saxons et dont on a répandu largement, ces dernières années,

une traduction française dans nos contrées, je veux parler du
Jésus revient : A la fin des temps descente du Seigneur à la
rencontre de l'Eglise, son épouse, entraînant une résurrection des

justes et une transfiguration des croyants vivants qui, tous
ensemble sont enlevés dans les airs et échappent ainsi à la
grande tribulation. Bouleversements, cataclysmes et souffrances
sans précédent sur la terre, rétablissement d'Israël en Palestine
et manifestation de l'Antéchrist. Deuxième apparition du Christ,
venant avec ses saints pour exercer le jugement sur les nations,
enchaînement de Satan, résurrection des saints de la grande
tribulation et instauration du millénium. Règne glorieux du
Christ et de l'Eglise sur la terre, puis dernier spasme du Prince
des ténèbres et révolte suprême aboutissant à la défaite définitive

et à l'écrasement de Satan. Et enfin résurrection finale,

(1) L'espérance chrétienne, t. II, p. 44-

(2) Aloys Berthoud, L'état des morts d'après la Bible, p. 295.



LE DENOUEMENT FINAL 2O9

jugement dernier, établissement d'un ordre de choses permanent.

Eternité (i).
Nous sommes de ceux, avouons-le, auxquels ces précisions

inspirent une incurable défiance et qui n'éprouvent aucun besoin
de fixer, jusque dans le détail, la succession des événements
futurs. De toute cette apocalyptique où nous ne voyons que
symboles, grandes affirmations de la foi et balbutiements de

voyants obligés de traduire en langage humain les ineffables
réalités de l'au-delà, nous ne gardons, comme essentielle à la
piété et à la pensée chrétienne, que l'affirmation d'un dénouement

final accompagné de bouleversements cosmiques — ce

dissolution de l'univers actuel et établissement d'un ordre de choses

immuable » (2) — et précédé d'une manifestation triomphale du
Christ et d'un jugement universel.

De ces trois points le plus délicat, celui qui soulève le plus
d'objections, est le deuxième. Comment concevoir ce retour du
Christ que prédit l'Ecriture S'agit-il d'un phénomène accessible
à tous les individus, tombant sous les sens, ou d'un phénomène
purement spirituel Sous quelles couleurs, dans quelles circonstances,

sous quels aspects faut-il se représenter cette manifestation

Nous l'ignorons. Et cependant nous croyons que l'Eglise
n'a pas eu tort d'établir une relation étroite entre le Christ et
le dénouement suprême. Si la personne de Jésus-Christ a pour
notre race une importance souveraine, si elle occupe dans l'histoire

la place centrale et constitue l'axe autour duquel tournent
les destinées des sociétés comme des individus, en un mot si
elle est le cep en dehors duquel les sarments humains ne peuvent
que périr desséchés, n'est-il pas normal qu'elle préside à

l'établissement de cet ordre de choses parfait, dont elle est la
révélation

On nous le concédera peut-être sans trop de peine s'il s'agit
uniquement de notre race. Mais une nouvelle difficulté surgit
du fait de l'extension indéfinie de notre univers moderne. Que
le Christ intervienne, à la fin des âges, comme l'organe du
règne de Dieu à l'égard de notre planète où il a vécu, où il a

souffert et où il est mort, passe encore, mais si, comme rien ne

(i) P. 67-68.

(2) J. Bovon, Dogmatique chrélienne, t. II, p. 526.



PHILIPPE DAULTE

permet de le nier, notre globe n'est pas le seul habité, s'il n'est
qu'un des mondes innombrables que Dieu a peuplés de créatures
conscientes d'elles-mêmes, peut-on lui reconnaître les fonctions
de Juge et d'Arbitre suprême pour ces autres races et pour ces

autres terres Je ne fais que signaler le problème, n'ayant pas
le temps de chercher ici les solutions qu'on peut lui donner. Je

me contenterai de dire que, parmi les théologiens qui ont envisagé

la question, il en est qui croient pouvoir maintenir la
valeur absolue de la personne et de l'œuvre du Christ et qui
en étendent la portée à l'univers tout entier. M. Henri Bois
émet l'hypothèse que l'Eglise sera entre les mains du Christ un
instrument dont il se servira pour attirer à lui tous les êtres de

l'univers, ce On a assuré, écrit-il, que cette terre n'était qu'un
village dans l'empire infini de Dieu ; j'aimerais mieux dire que
cette terre est comme la Judée de l'Univers. C'est dans l'humanité

qu'il a plu au Père céleste de déposer le germe de la
Rédemption du monde... Tu es Pierre, et sur cette pierre je
bâtirai mon Eglise, disait le Christ au fils de Jonas. Tu es

l'humanité, dit-il à notre espèce, et sur cette humanité je bâtirai
le Royaume des cieux qui embrassera la totalité des êtres pénétrés

de l'Esprit de Dieu et réalisant le plan divin dans toute sa

beauté et dans toute son ampleur » (i).

III

Après avoir examiné sous ses divers aspects la croyance au
dénouement final, il nous reste à la mettre en face des tâches
du temps présent. Une dernière question, toute pratique, se

pose donc que l'on pourrait peut-être énoncer en ces termes :

Quel rôle la foi à la consommation est-elle appelée à jouer dans

notre monde contemporain et comment pouvons-nous lui rendre
la place qu'elle mérite dans la pensée et dans la vie intime de

la chrétienté d'aujourd'hui
Sur le premier point la réponse est facile. Point n'est besoin

de longues réflexions ou de minutieuses recherches pour
comprendre que la certitude d'un triomphe final du Bien est peut-

(i) La personne et l'œuvre de Jésus, p. i63.



LE DENOUEMENT FINAL

être plus nécessaire à notre génération qu'à aucune autre. Nous
sortons à peine de la grande guerre. Pendant plus de quatre
ans l'Europe a vécu comme sous un cauchemar : traités foulés

aux pieds, neutralité solennellement reconnue violée par de

grands empires, sang versé à flots, vies humaines fauchées par
millions, pays ravagés, villes et villages détruits, peuples asservis

ou démembrés. Il semble que les plus sombres époques de

la barbarie n'aient rien connu de pire.
Puis est venu l'armistice, suivi d'interminables discussions et

de la signature de la paix. Et l'après-guerre s'est révélé plus
triste encore peut-être que le temps qui l'a précédé. Les grands
espoirs qui avaient fait battre les cœurs des plus nobles des

combattants ne se sont guère réalisés, les visions qui les avaient
soutenus dans l'exercice de leur dur métier de soldats et qui les

avaient aidés à mourir n'ont guère pris corps dans les faits. Le
monde nouveau qu'on nous promettait, un peu naïvement
d'ailleurs, ne surgit pas encore du milieu des ruines. La menace de

la banqueroute plane sur l'Europe. La paix, inscrite sur le
parchemin, n'est pas descendue dans les cœurs et elle ne règne ni
dans les relations sociales ni dans les rapports de peuple à

peuple. A la place du réveil moral et religieux qu'on prophétisait

comme si le renouveau spirituel sortait nécessairement du
creuset de l'épreuve, on assiste plutôt, du moins dans les masses,

à une revanche inquiétante de la chair qui entend s'indemniser

du temps perdu, à une course affolée à l'argent, à un
positivisme pratique qui fait fi des vateurs suprêmes. Les plus
belles créations de notre époque — car il y en a et les ombres

ne doivent pas nous empêcher de voir les côtés lumineux du

temps présent — sont en butte aux railleries des sceptiques et

aux perfides insinuations des esprits réalistes. Les efforts des

hommes de foi et d'avant-garde pour substituer à notre société,
fondée sur le principe de la concurrence, et sur le droit du plus
fort, une société meilleure et plus heureuse, parce que basée sur
la loi de la solidarité, se heurtent à l'incurable inertie ou à

l'égoïsme indéracinable de ceux qui ne peuvent ou ne veulent

pas comprendre que la grande, la tragique question de l'heure
actuelle est celle-ci : instaurer un nouvel ordre social, fraternel
et juste, ou sombrer dans une conflagration universelle ;

supprimer peu à peu les abus et les iniquités du régime actuel,



212 PHILIPPE DAULTE

faire droit à cette soif d'indépendance économique, sociale et

politique qui brûle les peuples comme les individus et sortir de

la crise présente par une évolution pacifique et vraiment créatrice

ou provoquer, par une méconnaissance persistante des

droits de l'homme et des exigences de la justice, par un
conservatisme obtus et par une répression brutale des aspirations les

plus légitimes, une révolution formidable dans laquelle notre
civilisation entière s'écroulera.

En face d'une telle situation, qui oserait dire que la foi en la
consommation est périmée ou surannée, qu'elle suppose un état
d'esprit rétrograde, incompatible avec les lumières modernes,

compréhensible peut-être chez les premières générations
chrétiennes, mais inconcevable chez l'homme d'aujourd'hui Ne
voit-on pas qu'elle emprunte aux circonstances par lesquelles
nous passons une actualité saisissante Ne comprend-on pas
que le christianisme contemporain signerait son arrêt de mort
s'il consentait, comme semblent l'y inviter certains théologiens,
à renoncer à l'attente du dénouement glorieux et à alléger son

enseignement de toute eschatologie Ne remarque-t-on pas que
la vision des accomplissements ultimes forme le couronnement
de l'Evangile et que, limitée aux perspectives présentes, la théologie

ressemble à une statue tronquée ou à un corps sans tête
Ne saute-t-il pas aux yeux que l'Evangile ne serait plus la bonne
nouvelle s'il ne projetait aucune clarté sur l'avenir, aucun rayon
de lumière sur l'issue du drame dans lequel l'humanité est

engagée
La foi en la consommation Mais, elle est comme un refuge

où l'homme d'aujourd'hui peut s'abriter aux heures de fléchissement

et retrouver le courage que le spectacle des faits risque
de lui faire perdre. L'heure présente peut sembler grave, désespérée

même ; le monde peut apparaître comme un chaos, dans

lequel s'agitent et se heurtent, sans résultat, des forces
inconscientes et désordonnées ; toutes les raisons humaines de douter
peuvent passer sur nos esprits — si l'on croit que Dieu aura le

dernier mot dans la gigantesque tragédie, si, comme Ch. Secrétan,

l'on discerne toujours dans la nuit de l'avenir la lueur de

l'étoiie dont le scintillement proclame la victoire de l'Amour
éternel, si l'on a l'assurance que le Maître des hommes et des

choses conduira, au travers des écueils et des tempêtes, le



LE DÉNOUEMENT FINAL 2l3

vaisseau au port, on peut tenir ferme. L'optimisme même
devient possible, non l'optimisme béat et immoral de ceux
qui se bouchent les yeux pour ne pas voir le mal, mais
l'optimisme, héroïque et viril, de ceux qui ont osé affronter la
réalité et qui n'en surmontent la tristesse que par un suprême
acte de foi.

La certitude de la consommation n'est pas un abri seulement,
elle peut être encore la grande paire d'ailes, comme disait
Taine, qui soulèvera nos contemporains au-dessus du terre-à-
terre où fleurissent l'esprit de routine, le servile attachement au
passé, le respect du fait établi. Elle est propre à donner un
coup de fouet salutaire à tous ceux qui, sous prétexte de veiller
au maintien de l'ordre social, comme ils disent, de se conformer
à la nature des choses, ou de se soumettre aux immuables nécessités

économiques, ne font qu'enrayer, perpétuels sabots, le

cours du progrès. Car rien n'est apte à balayer nos timidités,
notre veulerie, notre éternelle défiance, notre égoïsme aussi

comme ia vision du Règne de Dieu. Une fois qu'on a contemplé
ces perspectives infinies et qu'on marche les yeux fixés sur elles

on échappe à la tyrannie du passé et du présent, on acquiert
le sens de l'avenir, on sent s'allumer en soi la passion de
l'absolu, on ne peut plus accepter le monde tel qu'il est, et l'on
comprend le mot de Vinet : ce C'est de révolte en révolte, si

l'on veut employer ce mot, que les sociétés se perfectionnent,
que la civilisation s'établit, que la justice règne, que la vérité
fleurit » (i).

Enfin t'idée chrétienne de la consommation peut apporter
aussi une inspiration à ceux, de plus en plus nombreux, qui
n'attendent le salut que d'une révolution brutale et qui, hypnotisés

par l'espérance du ce grand soir », vont à la lutte avec une
fougue, une fermeté de résofution, un mépris des contingences
qui imposent et effrayent tout à la fois. L'Evangile du Royaume
qui prêche aussi, et avec non moins d'assurance, la Cité future
juste et fraternelle, est propre à purifier leurs rêves d'avenir, à

corriger leurs méthodes de combat, à calmer leur impatience dans

ce qu'elle a de dangereux tout en soutenant leurs efforts en leur
révélant, ce que pour la plupart ils ignorent totalement, que cette

(i) Mémoire sur la liberté des cultes, p. 364.



2l4 PHILIPPE DAULTE

Cité vers faquefle convergent leurs pensées et leurs désirs n'aura

pas seulement les hommes comme constructeurs, mais encore
et surtout Jésus-Christ, le grand, le divin Maçon. Une restauration

de l'idée de l'achèvement dans l'Eglise serait de nature, je
crois, à ramener au Fils de l'Homme un grand nombre de ces

socialistes sincères dont M. W. Monod a défini l'attitude en cette
formule lapidaire ce Messianistes sans Messie » (i).

On objectera peut-être à ces considérations le fait que ceux
des chrétiens qui, aujourd'hui, donnent la plus grande place à

l'eschatologie ne contribuent guère à la rendre sympathique ; je
le reconnais volontiers. Et je n'ai certes pas l'intention de
recommander l'exégèse, la dogmatigue ou fa conception générale de la
vie qui prévalent dans le milieu des Etudiants de la Bible. Mais
qu'est-ce qui nous oblige d'adopter la formute adventiste de la
consommation? Nous sommes pourtant libres de choisir notre
formule, celle qui nous paraît la plus juste, la plus large, la plus
conforme aux données fondamentafes de l'Ecriture et aux intuitions

les plus sûres de la conscience chrétienne.
Reste la question des personnes que je ne puis éluder. Quelle

attitude devons-nous prendre à l'égard de ces croyants qui s'en

vont prêchant, par le monde, le retour imminent du Christ
Faut-il se livrer à une critique impitoyable de leurs doctrines,
ou mettre en saillie, avec une malveillance évidente leurs
ridicules Faut-il hausser les épaules à l'endroit de leur prédication
comme à l'égard de quelque absurdité qu'il ne vaut même pas
la peine de combattre ou diriger contre elle toutes les foudres de

la parole et de l'imprimé Ni l'un ni l'autre.
Rejettons les erreurs des représentants de l'apocalyptique

moderne, mettons en garde les esprits contre le danger que
présentent certaines de leurs affirmations, combattons, lorsqu'il le

faut, leurs étroitesses, leurs prétentions à l'omniscience, leur
intolérance à l'égard de la théologie. Mais ne nous départons jamais
de cette attitude de charité, de compréhension, de probité qui
est l'attitude chrétienne et scientifique par excellence. Rappelons-
nous d'ailleurs que cette certitude d'une fin prochaine du monde

qui s'exprime aujourd'hui en une forme qui nous choque, n'est

pas le monopole d'illuminés et de fanatiques déséquilibrés; elle a

(i) L'espérance chrétienne, t. II, p. 340.



LE DÉNOUEMENT FINAL 2l5

animé toute l'Eglise primitive, et a fait,à beaucoup d'égards, sa

force; elle a été partagée par quelques-uns îles disciples les plus
éminents du Maître et peut-être — c'est du moins l'avis de
plusieurs théologiens — par le Christ lui-même. Le mot de Martensen

ne mérite-t-il donc pas un sérieux examen : ce Si, au milieu des

crises et des douleurs du présent, nous rencontrons des chrétiens

qui, plus attentifs et plus vigilants que nous, laissent s'échapper
le cri : ce Voici le Seigneur », bien loin de les dénoncer et de les

accuser comme troublant le repos de l'Eglise, nous devons les

respecter comme de véritables ministres du Christ car ils nous
rappellent de nos distractions à la réalité de la vie chrétienne » (i).

Enfin souvenons-nous qu'une critique purement négative est

stérile; car en toute erreur il y a une part de vérité à laquelle
il faut s'attacher et que l'on doit mettre en lumière, ce C'est une
tâche sans fin que de réfuter l'erreur, disait Robertson; plantez
la vérité et l'erreur dépérira» (2). Or la vérité qui constitue la
racine de cette végétation eschatologique aux formes étranges et
souvent déconcertantes c'est la grande affirmation de l'Achèvement,

la certitude du Règne de Dieu s'étabfissant par i'intermé-
diaire du Christ vivant. Si des sectes se forment à côté des

grandes Eglises constituées ne serait-ce pas que cette partie du

message chrétien y a été trop négligée et n'y a-t-il pas pour nos
communautés un devoir urgent à combler cette lacune en
restituant à la foi à la consommation la place qu'elle mérite

Mais comment faire Comment rendre à cette foi le terrain
qu'elle semble avoir perdu dans l'Eglise d'aujourd'hui Car enfin
ne se heurte-t-on pas au dilemme suivant : ou bien l'on prêchera
la fin imminente du monde et l'on s'efforcera de créer dans nos
Egtises cette atmosphère d'apocalypse et d'attente messianique

propre aux sectes adventiste et auroriste et alors l'on ranimera
en effet la foi en la consommation. Ou bien on continuera à

reléguer les accomplissements suprêmes dans un avenir lointain et à

une date inconnue, mais alors on ne réussira pas à en vivifier
l'espérance et à faire de leur idée un mobile d'action, car la
perspective d'un événement éloigné de centaines ou de milliers d'années

ne saurait faire battre les cœurs.

(1) Dogmatique, p. 732.

(2) Sermons on Christian Doctrine, p. 160.



2l6 PHILIPPE DAULTE

Pas nécessairement. La pensée chrétienne en tout cas a cherché

une voie intermédiaire, également éloignée de ces deux
extrêmes. On a dit tout d'abord qu'il est possible de réconcilier
l'attente apostolique de la parousie avec nos idées modernes en

appliquant à l'individu la promesse que la foi primitive appliquait

à l'Eglise et en identifiant la fin des temps avec la mort.
La consommation devient ainsi une réalité imminente pour le

croyant, propre à intéresser sa destinée et à jouer un rôle positif
dans sa vie et sa pensée. Le ce jour du Seigneur» n'est plus celui
où le Fils de l'Homme apparaîtra dans les nues pour enlever à

sa suite l'Eglise tout entière, il marque l'instant où la mort unit,
dans l'au-delà, le fidèle à son Sauveur. Dès lors les pressantes
exhortations qu'inspire aux auteurs sacrés la pensée du jour final
gardent toute leur efficacité.

Cette transposition certes est tégitime pratiquement. Elle s'est

toujours faite et se fera toujours. Mais elle ne résout pas, à

elle seule, le problème. En effet, une conception individualiste
de la consommation ne saurait en épuiser la richesse, en exprimer
tout le contenu. Le but ultime n'est pas la rédemption des
individus, mais le Règne de Dieu. Le terme de la pensée et de l'espérance

chrétienne ce n'est pas l'atterrissement individuel des

croyants à la rive céleste au travers de la mort, c'est Dieu réalisant,
dans l'amour, sa souveraineté sur le monde entier. D'ailleurs il
n'est pas certain du tout que, dès leur entrée dans les parages
d'outre-tombe, les fidèles connaissent dans son intégrité tout
ce qu'évoque le mot de consommation. Sans être disposé à suivre
M. Aloys Berthoud en tous points dans sa théorie eschatologique
nous applaudissons à son effort de remettre en lumière l'idée
évangélique du salut collectif qui ne se réalisera pleinement qu'à
la fin des temps. La doctrine ecclésiastique qui introduit, dès la

mort, l'âme des élus dans la plénitude de la vie divine méconnaît
la solidarité qui lie en un seul corps les générations humaines,
celi ne s'agit plus d'un drame universel ayant ses phases, sa large
unité, sa conclusion, mais d'une longue série de cas individuels,
dont on ne verra jamais la fin»(i).

Pour ranimer la foi à la consommation il faut quelque chose
de plus. Et quoi donc? Une conception plus large, me semble-t-il,

(ï) L'état des morts d'après la Bible, p. 79.



LE DENOUEMENT FINAL 2I7

de la parousie, une mise en relief du caractère progressif et
spirituel du retour de Christ. Car comme l'écrit excellement M.
Lobstein, dans son étude sur Une crise de la piété chrétienne :

« Il nous est permis de dire que l'extension graduelle du règne
de Dieu est bien réellement le retour permanent de Christ, la
diffusion continue de son Esprit. Là où se répare une faute, là où

la justice et la vérité sont en marche, là où s'accomplissent un
acte de dévouement et une œuvre de délivrance, c'est le Christ
qui remporte une victoire, c'est son action qui se poursuit dans
le monde, c'est son esprit qui, invisible et présent, besogne au

cœur de ceux-là même qui peut-être l'ignorent et vont jusqu'à
le méconnaître et le haïr»(i). Ce qui du reste n'empêche pas du

tout — et ici je me sépare de M. Lobstein — d'attendre une
manifestation suprême du Messie à la fin des temps, une
intervention de Dieu en Christ, à l'heure des accomplissements, pour
faire aboutir à un triomphe absolu l'effort millénaire du salut et

pour en fixer éternellement le résultat. Ainsi les deux besoins
fondamentaux de la pensée et de la conscience chrétienne sont
satisfaits : l'affirmation de la victoire complète et définitive de

Dieu dans l'avenir est maintenue et cependant un développement
progressif du Règne divin auquel nous pouvons collaborer
demeure possible. La notion apocalyptique et la notion
organique de la consommation sont conciliées. On peut tendre vers
le But et le saluer par avance sans vivre dans un état d'instabilité

malsaine et de fièvre perpétuelle.
Je conclus : la foi à la consommation est un des points essentiels

de l'Evangile. 'Elle forme le couronnement de l'espérance
chrétienne. C'est une des étoiles qui brillent dans nos ténèbres.
Gardons-nous de l'éteindre.

Ph. Daulte.

(1) Revue de théologie et de philosophie, mars 1913, p. 109.

15


	Le dénouement final

