
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1921)

Heft: 40

Artikel: L'introduction du christianisme en Egypte

Autor: Méautis, Georges

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380035

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380035
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'INTRODUCTION DU CHRISTIANISME
EN EGYPTE

Quand et comment le christianisme fit-il son apparition
en Egypte ; remplaça-t-il rapidement et complètement les
cultes égypto-grecs ou ceux-ci subsistèrent-ils longtemps
encore après sa victoire ; certaines régions furent-elles plus
rapidement converties que d'autres ; y eut-il, au contraire,
des villes et des nomes qui se montrèrent réfractaires aux
idées nouvelles, voilà tout un ensemble de questions
auxquelles les découvertes papyrologiques permettent de donner
une réponse plus précise et plus sûre que jadis, au temps
où les martyrologes ou les écrivains ecclésiastiques
constituaient notre source presque unique pour l'histoire des

croyances de l'Egypte.
Il n'y a là, du reste, rien qui doive nous étonner : la

plupart des papyrus retrouvés sont des actes officiels ou
privés, ils ne font allusion à la religion ou au culte que
d'une manière tout à fait incidente ; il est tout naturel, dès

lors, qu'ils présentent des garanties de véracité de beaucoup
supérieures aux ouvrages des Pères de l'Eglise, écrits
consciemment ou non dans un esprit apologétique, ou aux
martyrologes qui n'ont en vue que l'édification des fidèles.

La question de l'introduction du christianisme en Egypte
mérite donc d'être reprise en prenant pour base les docu-



IJO GEORGES MEAUTIS

ments papyrologiques. Si l'étude des papyrus conduit à des
résultats positifs, nous aurons à rechercher dans quelle
mesure ceux-ci concordent avec les renseignements tirés
des textes littéraires.

Un premier examen de la question soulève immédiatement

une difficulté fort grave qui n'a point été élucidée
jusqu'à présent et qu'on ne saurait cependant passer sous
silence. Il semblerait, en effet, d'après le témoignage des

textes littéraires tels qu'on les a interprétés jusqu'à présent,
que l'influence chrétienne ait dû être considérable en Egypte
dès le milieu du 111e siècle. M. Harnack (i), en s'appuyant
presque uniquement, il est vrai, sur les citations des auteurs,
estime que le nombre des chrétiens, au début du rve siècle,
devait dépasser un million. Il range l'Egypte « parmi les

provinces où le christianisme constitue une partie très

grande de la population, exerce une influence considérable
sur les cercles dirigeants et dans la vie sociale et peut
parfaitement bien rivaliser avec les autres religions » (2).

Or le document chrétien, écrit sur papyrus, le plus ancien

que nous possédions, doit être placé entre les années 264
et 282. Gomment expliquer, dès lors, le silence absolu des

papyrus si les chrétiens avaient été réellement nombreux en
Egypte avant cette date Une religion, même non officielle,
même persécutée, ne possède pas plusieurs centaines de

milliers d'adhérents sans qu'il en reste quelque chose dans
les documents officiels ou privés. C'est ainsi qu'on peut
retrouver des traces des Juifs dans les papyrus de presque
toutes les époques, et pourtant ils ne constituaient qu'une
minorité en regard de l'immense population de l'Egypte.
M. Wilcken (3) a fort bien compris l'importance du pro-

(1) Die Mission und Ausbreitung des Christentums in den ersten drei
Jahrhunderten (1902), p. 45?-458.

(2) Ibid., p. 540.

(3) Grundzüge der Papyruskunde (1912), p. i3i.



L INTRODUCTION DU CHRISTIANISME EN EGYPTE I7I

blême ; ce n'est, selon lui, qu'un hasard, si le nombre des

documents chrétiens antérieurs au ive siècle est si restreint
et il suppose que de nouvelles découvertes combleront cette
lacune. Il nous semble que la question est en réalité plus
complexe, qu'il faut tenir compte d'un assez grand nombre
de faits et élucider tout d'abord certains points de méthode

qu'il importe d'avoir à l'esprit pour pouvoir apprécier à leur
juste valeur les renseignements sur la religion que nous
donnent les papyrus.

Tous les papyrus ne sont pas susceptibles de contenir des

renseignements sur l'état de l'Egypte religieuse à un moment
donné de l'histoire. Ainsi un acte notarié quelconque, —
acte de vente ou d'achaL — une plainte à un officier de

police, un compte rendu d'inspection de terres n'a guère de
chances de contenir une allusion à la religion ; tout au plus
l'état-civil des parties contractantes permettra-t-il de faire
certaines déductions : telle pièce de terre pourra se trouver
à proximité d'un temple ou d'une église, l'acquéreur ou le
vendeur peuvent être un prêtre ou un magistrat exerçant
des fonctions religieuses, etc. L'emploi de certaines formules
de politesse empruntées aux usages religieux donnent une
importance plus grande aux lettres privées et permettent de

distinguer très nettement si elles ont été écrites par un chrétien

ou un païen, ainsi les formules tò -npoaìcóv/iux aov non»

¦Kapà. roiç Bsoïç que l'on rencontre fréquemment (i), ou des

prières adressées à plusieurs dieux ne peuvent être écrites

que par un païen. Le chrétien se révélera par des formules
telles que èv xvplu> ou èv %vpi<» Seû> yaipuv, ou même par des

citations des évangiles, mais là encore importe-t-il d'être
prudent. Suivant le rang social occupé par les correspon-

(1) Par exemple Catalogue of the Greek Papyri in the John Rylands
Library, n (1910), n° 242 ; The Oxyrhynchus Papyri, vi (1908), n° 936. Pour
Serapis : vu (1910), n° 1070 ; The Amherst Papyri, 11 (1901), n° i36, etc.



I72 GEORGES MEAUTIS

dants, les formules de politesse pourront être réduites au
minimum et ne contenir aucune allusion à la religion. Les
lettres d'affaires telles, par exemple, que la correspondance
d'Heroninos dans le deuxième volume des papyrus de
Florence (1), ne nous sont d'aucune utilité pour nos recherches.

De plus si les lettres privées nous sont une des sources
les plus précieuses pour la connaissance de l'état religieux
de l'Egypte, elles ont le défaut de n'être presque jamais
datées ; elles ne sont donc que d'une utilité relative pour
une saine appréciation des faits, l'écriture ne permettant
jamais qu'une datation approximative.

Autre difficulté : un seul document ne permettra jamais
de conclusion applicable à toute une région, à plus forte
raison à toute l'Egypte. Qui sait, en effet, si le hasard ne

pourrait pas nous avoir livré les documents de la seule
famille chrétienne habitant un village

Si l'on a la chance de retrouver la correspondance complète

d'un individu, les éléments d'appréciation deviennent
plus nombreux, la sécurité plus grande. Et pourtant, là

encore que de résultats différents suivant le rang social
occupé par les personnes à qui furent adressées les lettres
Rien de plus significatif à cet égard que la comparaison
entre deux correspondances, de même époque cependant
(ive siècle) et toutes deux du Fayûm, celle d'Abinnaeus dans
les papyrus de Genève et de Londres (2), et celle de Sakaon
dans les papyrus de Théadelphie (3). Tandis que l'une, celle

d'Abinnaeus, est pleine d'allusions au christianisme, l'autre
ne contient pas le moindre indice qui permette de supposer
une influence quelconque de la nouvelle religion dans le

Fayûm. D'où cela provient-il Tout d'abord du rang social
de chacun des deux correspondants. Sakaon était le chef
d'un médiocre petit bourg déjà presque envahi par les sables

(1) CoMPARETTi et Vitelli, Papiri greco-egizii, ii (1911), p. 41 et suiv.
(2) Jules Nicole, Les papyrus de Genève, n (1900), p. 60 et suiv. ; Kenyon,

Greek Papyri in the British Museum, 11 (1898), p. 26a et suiv.
(3) P. Jouguet, Papyrus de Théadelphie (Paris 1911).



L'INTRODUCTION DU CHRISTIANISME EN EGYPTE lj3

du désert, voué à une ruine prochaine, Abinnaeus était
commandant de cavalerie du camp de Dionysiados ; son
autorité s'étendait au loin, il était responsable du maintien
de l'ordre. Sa correspondance reflète bien mieux l'état
religieux de l'ensemble du Fayûm que celle de Sakaon.

Gomme on le voit les lettres privées ne doivent être utilisées

qu'avec prudence, les recueils de correspondance aussi,
mais il est une autre catégorie de documents qui n'a pas
jusqu'ici attiré l'attention des chercheurs et qui, pourtant,
est susceptible de nous donner des renseignements, sinon
très nombreux et très variés, du moins très sûrs : ce sont
les registres fonciers tels que ceux que l'on trouve, par
exemple, Papiri Fiorentini, i (1906), n° 71. S'ils peuvent
paraître tout d'abord dénués d'intérêt, le seul fait qu'ils
indiquent la profession des différents propriétaires de
parcelles offre une importance très considérable. Non seulement,

en effet, ils nous permettent de déduire le nombre de

prêtres chrétiens ou païens que contenait le village, mais si

l'on en découvrait un plus grand nombre encore, ils nous
permettraient, peut-être de nous rendre compte de la
proportion des prêtres au chiffre de la population. Ces registres
sont donc, malgré leur inutilité apparente, une de nos sources
les plus précieuses.

Mais nous avons encore d'autres raisons de nous défier
de généralisations trop hâtives. La religion chrétienne a pu
se développer dans certaines régions plus aisément que
dans d'autres, ce qui, comme nous le verrons, explique
certains témoignages en apparence contradictoires; de plus,
n'étant pas officielle, étant plutôt mal vue en haut lieu, elle
ne pouvait guère s'étaler dans les documents officiels comme
les cultes gréco-égyptiens.

En résumé, les documents officiels ne peuvent nous
donner des renseignements que lorsqu'ils ont trait soit à

des prêtres, soit à des temples, et le cas se présente fort
rarement. Les lettres privées, bien plus explicites, ont le

tort de ne pas être datées, leur utilité n'est donc que rela-



174 GEORGES MÉAUTIS

tive. Les registres fonciers sont plus importants, mais

nous n'en possédons malheureusement qu'un trop petit
nombre.

Les premiers documents qui font une allusion quelconque
sinon au christianisme, du moins à une mesure administrative

qui pouvait sembler vexatoire aux chrétiens, remontent
à l'année 25o. Ce sont des attestations de sacrifices païens
qu'on a nommés, bien à tort, comme nous le verrons tout à

l'heure, libelli libellaticorum. Conformément à l'opinion
généralement admise jusqu'à leur découverte (i), on crut
que l'édit de Dèce qui donna le signal de la persécution,
s'appliquait uniquement aux chrétiens et aux païens
suspects de christianisme et que eux seuls avaient été contraints
de sacrifier aux dieux. C'est ce qui permit à Harnack (2) de

déduire l'existence de chrétiens en Egypte partout où un de

ces libelli avait été découvert.
Telle fut l'opinion du premier éditeur d'un de ces

documents (3), et cette opinion fut généralement acceptée (4).
Et pourtant le second libellus découvert avait été composé

pour une prêtresse de Petesouchos qu'on ne pouvait décem-

(1) « Tel que nous le laissent entrevoir les documents contemporains, et

en particulier les lettres de saint Cyprien, l'édit de Dèce commandait à tous
les chrétiens de se présenter à bref délai devant l'autorité pour faire leur
abjuration ; sinon, les magistrats devaient procéder d'office à leur recherche.

La désobéissance entraînait un procès criminel, la torture pour
contraindre à l'apostasie et, si la torture restait inutile, la mort ou l'exil ».

Paul Allard, Histoire des persécutions pendant la première moitié du
troisième siècle (1905), p. 295.

(2) Die Mission und Ausbreitung des Christentums in den ersten drei
Jahrhunderten (1902), p. 4»2. Cf. ce qu'il dit p. 346 sur la portée de la
mesure prise par Dèce.

(3) F. Krebs, Ein libellus eines libellaticus vom Jahre iì5o n. Chr. aus
dem Faijüm. Sitzungsberichte d. königl. preuss. Akad. d. Wiss., i8g3,

p. 1007.

(4) V. entre autres A. Deissmann, Licht vom Osten, i2 (1909), p. 24.



L INTRODUCTION DU CHRISTIANISME EN EGYPTE 173

ment accuser de christianisme (i). Aussi P. M. Meyer (2), en
réaction légitime contre ceux qui l'avaient précédé, affirma-
t-il que non seulement les chrétiens et les suspects, mais
bien toute la population de l'Egypte avait dû se soumettre
à l'édit de Dèce et sacrifier aux dieux. Le nombre même de

documents découverts pour le petit village de Théadelphie
prouvait la chose jusqu'à l'évidence. Et d'autres libelli,
publiés depuis, n'ont fait que confirmer l'hypothèse émise

par P. M. Meyer (3). En sorte que si les possesseurs de ces

billets sont bien des libellatici au sens étymologique du

mot, c'est-à-dire des porteurs de libelli, on ne saurait donner
à ce mot le sens technique que les chrétiens lui ont donné.
Les auteurs des demandes que nous avons retrouvées ne
sont pas nécessairement des chrétiens ou des païens faussement

accusés de christianisme.
Le fait que l'édit de Dèce ne s'appliquait pas uniquement

aux chrétiens, comme l'a montré M. Foucart (4), est d'une
importance considérable tout d'abord pour l'interprétation
de certains passages des auteurs chrétiens, de Cyprien entre
autres, puis pour la compréhension de ce que fut en réalité
la mesure prise par Dèce. On comprend maintenant les

descriptions que fait Cyprien des foules qui se pressaient
au sacrifice, des citoyens qui, n'ayant pu sacrifier un jour,
doivent repasser le lendemain (5) ; on comprend aussi com-

(1) Document publié par Breccia, Bulletin de la soc. archêol. d'Alexandrie,

n" 9, p. 90.

(2) Die libelli aus der decianischen Christenverfolgung. Abhandlungen
der königl. preuss. Akad. d. Wiss., 1910. Philol. Hist. Klasse. — U. Wilckbn,
Chrestomathie der Papyruskunde (1912), n° ia5, arrive aux mêmes conclusions

que P. M. Meyer.
(3) Voir les libelli publiés. Catalogue of the Greek Papyri in the John

Rylands Library, 1 (1911) n° 12, 11 (1916) n° 112; et P. M. Meyer, Grechiische
Texte aus Aegypten (1916), nos 15-17.

(4) Les certificats de sacrifice pendant la persécution de Dèce, Journal
des Savants, 1908, p. 169-181. Cf. aussi L. Faulhaber, Die Libelli in der
Christenverfolgung des Kaisers Decius, Z. f. kath. Theologie, 43 (1919),

p. 439-466, 617-656, que je ne connais que par le compte-rendu de Bell,
Journal of Eg. Arch., vii (1921), p. ioi.

(5) Cyprien, De lapsis, 8.



176 GEORGES MÉAUTIS

bien l'Eglise dut être atteinte par cette mesure. Si Dèce
avait réclamé des chrétiens et des chrétiens seuls le sacrifice

qu'il demandait à toute la population, ceux-ci auraient puisé
dans le sentiment même de la persécution la force et le

courage nécessaires pour résister, mais combien il devait
être plus difficile de s'opposer à une mesure générale qui
ne semblait réclamer que peu de chose, qui n'était en réalité

qu'une simple formalité, au point que l'on pouvait obtenir
facilement, de ces libelli sans même avoir réellement sacrifié,

au point que beaucoup de chrétiens réclamaient ces

certificats sans même se rendre compte de la gravité de leur
acte. Comme l'écrit fort justement M. Bouché-Leclercq (1),
« la réintégration dans le sein des communautés chrétiennes
des lapsi ou apostats, des libellatici ou pseudo-apostats,
absous par les uns, excommuniés par les autres, suscita
d'interminables querelles qui firent à l'Eglise des blessures

autrement douloureuses que cette courte persécution ».

Remarquons, du reste, qu'il n'est aucun détail donné par
les auteurs chrétiens qui ne puisse s'accorder avec l'hypothèse

d'un sacrifice imposé à toute la population. Il suffit
de relire les pages que Paul Allard a consacrées à la
persécution de Dèce pour s'en rendre compte (2). Sans doute
certains détails doivent être modifiés, ainsi la formule de

prière que chacun devait prononcer ne devait contenir
aucune malédiction contre le Christ et M. Allard a interprété
trop littéralement un passage de Cyprien (3) qui, en réalité,
veut simplement dire que la prière aux dieux était par elle-
même pour les chrétiens une renonciation à leur religion,
bien qu'elle ne contint aucune allusion au Christ.

Quant à la question de savoir si réellement, comme
l'affirme M. Allard (4), une renégate vit sortir une flamme

(1) L'intolérance religieuse et la politique (Paris 1911), p. 3io.
(2) Paul Allard, Histoire des persécutions pendant la première moitié

du troisième siècle, 3 (igo5), p. 34i et suiv.
(3) De lapsis, c. 8.

(4) Op. cit., p. 344.



L'INTRODUCTION DU CHRISTIANISME EN EGYPTE I77

du coffre où elle conservait le Saint Sacrement, si réellement

un apostat trouva que le pain eucharistique qu'il allait
consommer s'était transformé en une poignée de cendre, si

vraiment ces exemples durent frapper de terreur les chrétiens

et arrêter, peut-être, au bout de quelque temps, le

cours des apostasies, comme elle sort du cadre de notre
étude, nous nous abstiendrons de la trancher.

Ajoutons encore que la mesure de Dèce, au cas où elle
fut réellement dirigée contre les chrétiens, ce qui n'est pas
sûr du tout, était d'une habileté politique remarquable : en

exigeant le sacrifice de tout le monde et non pas des chrétiens

seulement, il échappait ainsi à tout soupçon d'intolérance,

il évitait de laisser aux chrétiens le beau rôle. Son

acte ne paraissait être, pour les païens, qu'une mesure de

salubrité publique, une expression de son sincère désir de

voir renaître la vieille Rome d'autrefois ; tout l'odieux des

poursuites et de la répression était rejeté sur ses adversaires

qui avaient la prétention incompréhensible de ne pas se

soumettre à une mesure bien simple, après tout, et bien
légitime. On comprend dès lors les injures que les écrivains
ecclésiastiques, avec leur aménité coutumière, ont adressées
à Dèce, on comprend qu'ils l'aient appelé « exécrable animal

», qu'ils l'aient comparé au lion ravissant dont parle
Daniel et que son édit, malgré son inefficacité apparente,
ait été capable de « faire tomber, s'il est possible, les élus
eux-mêmes » (i). Perdu dans la foule anonyme, le chrétien
devait être singulièrement tenté de laisser doimir un instant
ses convictions — puisqu'il ne s'agissait en réalité que
d'une simple formalité — plutôt que de se mettre en rebellion

ouverte contre la loi.
Comme on le voit, la mesure de Dèce, en apparence du

moins, n'était pas dirigée contre les chrétiens. Si l'on songe
qu'à ce moment l'empire romain était en pleine effervescence

religieuse, que l'hermétisme, le gnosticisme, les

(1) Eusèbe, Hist, eccl., vi, 4l, io.



I78 GEORGES MÉAUTIS

cultes d'Isis ou de Mithra se disputaient les esprits, on
comprendra que l'âme sévère de Dèce ait tenu à

sauvegarder certains principes généraux qui avaient fait la grandeur

de Rome. Nous avons un peu trop la tentation
d'opposer constamment christianisme et paganisme, de faire de

ces deux religions deux corps constitués en lutte l'un contre
l'autre, alors qu'en réalité ce qu'on appelle le paganisme
était quelque chose d'infiniment varié et complexe. Je sais

bien que les chrétiens, en faisant disparaître les ouvrages de
leurs adversaires, ouvrages que nous ne connaissons plus
que par les réfutations qu'ils en ont faites, ont singulièrement

facilité la création de cette opinion un peu schématique

et rudimentaire. Les découvertes de ces dernières
années et les recherches faites sur les cultes orientaux
tendent de plus en plus à remplacer la conception de
paganisme en lutte contre le christianisme par celle, infiniment
plus scientifique et rationnelle, d'un empire où coexistent
de nombreuses religions et où l'une finit par l'emporter sur
les autres pour des raisons qu'il serait trop long d'énu-
mérer ici.

Voilà donc tous les renseignements que nous donnent
les papyrus sur le christianisme jusqu'au 111e siècle ; s'ils
nous permettent de rectifier une opinion erronée concernant
les persécutions, de juger avec plus d'équité la politique
d'un empereur, il est encore bien des problèmes qu'ils laissent

sans solution, bien des questions auxquelles ils ne
donnent pas de réponse.

Il nous faut attendre près d'un quart de siècle pour trouver

un document qui soit vraiment chrétien, c'est une lettre
écrite de Rome à des chrétiens du Fayûm au sujet de
certaines affaires purement commerciales du reste (1). Il y est

fait allusion à l'évêque d'Alexandrie Maximus, ce qui a

(1) Grenfell et Hdnt, The Amherst Papyri, i (1900), 3 a.



L INTRODUCTION DU CHRISTIANISME EN EGYPTE I79

permis d'en fixer la date à 264-282. Une autre lettre nous
montre l'existence d'une communauté chrétienne dans la
Grande Oasis (1) au début du ive siècle ; d'autres lettres
chrétiennes sont, d'après les éditeurs, du ive siècle, sans qu'il
soit possible de dire si elles remontent au début ou à la fin
de ce siècle. (2)

Il semble bien que ce fut l'édit de tolérance de Constantin

(3i3) et la protection ouverte qu'il donna aux chrétiens
qui dut être le signal des conversions en masse. Nous avons
en tous cas des preuves certaines que la christianisation de

la plus grande partie du Fayûm était un fait accompli dès

avant 340. La correspondance d'Abinnaeus publiée en partie
dans les collections de Londres et de Genève (3) et dont
MM. Victor Martin et J.-H. Bell préparent une nouvelle
édition, présente de nombreuses allusions au christianisme
et aucun indice qui permette de supposer une survivance
quelconque des anciens cultes.

Nous avons montré que les papyrus chrétiens ne font
leur apparition qu'à partir du début du ive siècle, que cela
laisserait supposer que c'est à partir de ce moment-là et

surtout à partir de 3t3 que le christianisme dut se

développer avec plus d'intensité bien qu'il y eût auparavant déjà
des communautés chrétiennes en Egypte. Notre démonstration

serait insuffisante si nous n'arrivions à démontrer également

la contre-partie, c'est-à-dire que les cultes païens
étaient encore en pleine vigueur pendant le troisième siècle

et se continuèrent pendant la première moitié du quatrième.

(1) Id., Greek Papyri, n (1897), n° 73 ; voir aussi Wilcken, Chrestomathie

der Papyruskunde (1912), n° 127.

(2) Grenfell et Hunt, The Oxyrhynchus Papyri, vi (1908), n° g3g

Wilcken, Chrestomathie, n° 128), vin (ign), nos 1161, 1162, x 1914),

nos 1298, 1299 ; Fayûm Towns and their Papyri (1900), n° i36 ; Greek

Papyri, i (1896), n° 53; Bell, Greek Papyri in the British Museum, m
(1907), n° 981, p. 241, n° 1244, p- 244; v (1917), n° i658 ; Mitteis, Griechische
Urkunden der Papyriissammlung zu Leipzig (1906), n° ni ; Papiri greci
e latini (Publicazioni delia Società italiana per la ricerca dei Papiri), in
(1914), n° 208 ; etc.

(3) V. plus haut p. 172 n. 2.



l8o GEORGES MÉÀUTIS

Tout d'abord le culte des anciens dieux étant officiel,
certains offices sacerdotaux constituant des charges municipales,

il est tout naturel qu'on trouve des allusions à ce culte

ou à ces charges tant que le paganisme fut la religion
officielle. Ainsi on trouve la mention d'un àpyizpazzdaa' dans le

Fayûm encore en 3o3 (ï). Les rapports de l'Eglise et de

l'Etat sont illustrés par les comptes du temple de Jupiter
Capitolin à Arsinoé, dans le Fayûm, en 213-214(2). Non
seulement ces comptes sont tenus par un bouleute, mais on
voit qu'il y eut une cérémonie officielle où le Préfet d'Egypte
vint faire présent au temple d'une statue de la Victoire et

que l'on engagea pour celte fête un orateur chargé de faire
le discours officiel. Bien plus, en 25o, on voit que certaines

prêtrises d'Alexandrie sont éponymes (3). Mais si ces
documents ne traitent de fa religion qu'en tant qu'organisme
reconnu officiellement et protégé par l'Etat, il en est d'autres
qui nous montrent jusqu'à l'évidence que, au troisième
siècle, le paganisme était la religion de la presque totalité de

l'Egypte. Pour ne pas parler des allusions aux différents
temples, temples d'Hadrien (4), des Augustes (5), et il me
serait facile d'allonger cette liste, pour ne pas parler des

statuettes d'Aphrodite dont il est fait mention dans les

contrats de mariage (6), il est certains autres documents qui
ne laissent aucun doute sur le rôle important que jouèrent
les cultes égyplo-grecs pendant tout le cours du 111e siècle.
Je citerais entre autres des actes de l'an 270 se rapportant
à la Société des artistes de Dionysos et qui ne peuvent être

que païens (7), les listes d'enfants mineurs de prêtres que

(1) Grenfell et Hunt, The Oxyrhynchus Papyri, 1(1898), 71. Cf. x(i9i4),
n° 1262, R. Col. u, 1. 22. The Amherst Papyri, u (1901), n° 82.

(2) B. G. U., 342.

(3) Wessely, Corpus Papyrorum Raineri (1894), 7, 8, 85.

(4) Ghenfell et Hunt, The Amherst Papyri, u (1901), n" 80 1. u.
(5) Wessely, Corpus Papyrorum Raineri (1894), n° 20 1. 11 Wilcken,

Chrestomathie, n° 402).

(6) Ibid., n° 21 1. 19-20.

(7) Aegyptische Urkunden aus den Museen zu Berlin, rv (1912), n° 1074.



L'INTRODUCTION DU CHRISTIANISME EN EGYPTE l8l

l'on établissait dans le nome Gynopolite jusqu'en 282 (1),
la liste des objets possédés par un temple (2), sans compter
encore les nombreux prêtres dont les noms nous sont restés

et les lettres privées plus nombreuses encore où une formule
de politesse ou toute autre allusion nous permettent de

discerner quelle était la religion du correspondant. Les

témoignages sont si nombreux et si nets qu'il est vraiment impossible

de mettre en doute que les cultes égypto-grecs furent
florissants jusqu'à la fin du 111e siècle. Je ne sais pas de

document plus significatif à cet égard que celui qui est

reproduit sous le numéro 1025 dans le septième volume de

la collection d'Oxyrhyncliiis. C'est un acte par lequel les

magistrats d'Euergetis, et parmi eux un àpyœpsv-, engagent

pour la fête de la naissance de Kronos un homériste, c'est-
à dire un artiste chargé de réciter les poèmes homériques.
Or ce document est daté de la fin du troisième siècle. Quelle
meilleure preuve pourrait-on apporter de la vitalité des

institutions helléniques et des cultes antiques que ce document

Bien plus, certains indices nous montrent que le

paganisme existait encore au ive siècle. Ainsi le rapport
des sitologues pour Théadelphie en 3i2 mentionne cinq
fois un iepsvç (3) ; un document d'Oxyrhyncliiis de 33g
mentionne un prêtre de Thoueris (4), en 336 le prêtre de Zeus

et d'Hera de cette même ville affirme par serment que sa

charge lui vient de son père (5), enfin — pour ne pas tenir
compte des associations païennes dont M.Wilcken (6) admet
l'existence à Oxyrhynchus en 426 contre l'opinion de Har-

(1) Oxyr. Pap. x (1914), n° 1256.

(2) Catalogue of the Greek Papyri in the John Rylands Library, 11 (1916),
n° no.

(3) Preisigke, Griechische Papyrus zu Strassburg (1912), n° 45. Cf. Papiri
Fiorentini, i, n° 54, 1. 4> de Théadelphie également et de l'an 3i4- Mais la
leçon hpéwç n'est rien moins que certaine.

(4) P. Ital. m 210 Cf. v, 454 de 3ao.

(5) P. Oxyr. x 1265.

(6) Archiv fur Papyrusforschungen, 1 (1901), p. 4°7- Cf. Chrestomathie,
n° 123.



l8a GEORGES MÉAUTIS

nack(i)et en négligeant le cas vraiment particulier de Philœ

qui garda le culte d'Isis très longtemps encore à cause du
voisinage des Blemmyiens (2),— on trouve une allusion à un
prêtre d'Apollon dans un document du ive-ve siècle, donc à

un moment où le christianisme avait certainement conquis
la grande majorité de l'Egypte (3). Je ne cite que pour
mémoire les deux lettres païennes du rve siècle : Epistulœ
privata? grœcœ, éd. L. Eisxer (Papyri Jandanœ, fase. 11),

n° 10, et Oxyrhynchus Papyri x (1914), n° 1297. Même

après que l'Egypte eût été complètement christianisée, il
resta cependant encore quelques vestiges du passé, ainsi la
mesure dite du temple d'Athena continua à être utilisée et

on la trouve encore attestée en 491 (4) ^a religion d'autrefois

continuait à vivre dans certaines appellations de lieux,
la rue de Sérapis existait encore à Oxyrhynchus en plein
sixième siècle (5), de même qu'on trouve des allusions au
temple de Thouéris encore en 462 (6).

Nous avons dit en commençant que la religion chrétienne
n'avait pas dû se répandre avec une égale rapidité sur toute
l'étendue de l'Egypte et que certaines parties n'avaient dû
être atteintes par la propagande chrétienne que plus tard
que d'autres. Ce qui tendrait à fortifier cette hypothèse,
c'est un fort curieux document de la collection de Leipzig,
datant de 338 (7), antérieur donc de cinq ans seulement à

la collection d'Abinnaeus qui, comme nous l'avons vu,
montrait que le Fayûm devait être presque complètement
christianisé. Ce document contient les comptes d'une vaste

(1) Die Mission und Ausbreitung des Christentums (1902), p. 455, n° 2.

(2) Voir Wilcken, Heidnisches und christliches in Aegypten, Archiv,
1, p. 396.

(3) Mitteis, Griechische Urkunden zu Leipzig (1906), 101, C. 11, 20.

(4) Papiri Fiorentini, i (1906), n° 94.

(5) Papiri greci e latini. Pubblicazioni della Società italiana, 1 (1911),
nos 67, 68, 69.

(6) Ibid., ni (1914), n° 175.

(7) Mitteis, Griechische Urkunden d. Papyrussammlung zu Leipzig
(1906), n° 97.



l'introduction DU CHRISTIANISME EN EGYPTE l83

propriété située dans le nome d'Hermonthis. Or, tandis

qu'on trouve nommés des prêtres et des pastophores, un
¦hpùov, qu'on pourrait même voir certaines allusions à des

animaux sacrés, — si l'on admet toutefois l'interprétation
de l'éditeur (i), — rien, absolument rien ne dénote la plus
légère influence du christianisme. Gela, huit ans après la
date où on voit à Hermoupolis un Tvpsußvrepoc tyjç èxnfeaiaç (2),
ne laisse pas d'être significatif, mais peut s'expliquer cependant

par le fait que le christianisme resta longtemps une
religion urbaine et que le document d'Hermonthis provient
de la campagne.

Mais il est d'autres documents plus intéressants encore,
parce qu'ils datent d'une époque où christianisme et
paganisme se partageaient l'empire des âmes. Je veux parler de

papyrus tels que les numéros •ji et 87 de la collection de

Florence qui sont des fragments de registres fonciers et

qui, comme le document étudié précédemment, sembleraient

n'avoir qu'un intérêt uniquement économique. Or
ces pièces présentent le plus curieux mélange de termes
chrétiens et païens. On trouve le nom d'un certain nombre
d'fataxmtoi, c'est-à-dire vraisemblablement de prêtres et non
pas d'évêques (3), puis des kptiç et des -KaaToyopoi qui ne
peuvent être que païens. Il est à noter toutefois que le
nombre des prêtres chrétiens dépasse de beaucoup celui
des prêtres païens. Il est fort regrettable que nous ne
puissions arriver à dater exactemenl ces deux documents aussi
considérables que bien conservés, car ils nous permettraient
de nous rendre compte d'une manière fort exacte de la
situation religieuse de l'Egypte, et plus spécialement d'Her-
moupolis au moment où ils furent composés.

(1) Ibid., p. 289, note à Cot. xxvi 1. 19.

(2) Wessely, Corpus Papyrorum Raineri (1894), n° 19 1. 8.

(3) Il est impossible qu'il y ait eu nn si grand nombre d'évêques dans

une seule ville. M. Harnack (Die Mission und Ausbreitung des Christentums,

p. 320) à montré que le terme d'évèque était souvent synonyme de

prêtre aux environs de l'an 400. Je crois que les IttLgv.otzoi cités P. Oxy.,
vi, 903 1. i5, devaient être en réalité aussi des npzr-ßvzzpoi.



l84 GEORGES MÉAUTIS

Si nous voulons résumer les résultats auxquels nous
sommes parvenus en étudiant les documents soit pour les

renseignements qu'ils nous donnent sur le christianisme,
soit pour ce qu'ils nous apprennent sur les cultes égypto-
grecs, nous pouvons dire que les communautés chrétiennes
durent être peu nombreuses jusqu'en 280, assez considérables

jusqu'en 3i3, et que c'est à partir de cette date, au

moment donc où la politique de Constantin montrait clairement

quelle était la religion qui avait les faveurs du
pouvoir, que les conversions en masse durent s'effectuer. Les
documents nous ont également appris que le christianisme
ne se répandit pas d'une manière égale dans tout le pays,
que les villes durent posséder des communautés chrétiennes
avant les campagnes, et que certaines parties de l'Egypte, le

Fayûm peut-être ou la Grande Oasis durent être converties
plus rapidement que d'autres.

Les papyrus du Nouveau Testament apportent également
une preuve que le christianisme au 111e siècle ne devait pas
être très répandu en Egypte. La plupart de ceux que l'on a

découverts sont postérieurs au ive siècle, très peu peuvent
être datés du 111e siècle (1) et aucun n'est antérieur à ce siècle.

Les résultats auxquels nous sommes parvenus ne sont

pas aussi en désaccord avec la tradition littéraire qu'on
pourrait le croire ; pour le montrer il importe de reprendre
les différents témoignages que nous avons sur la diffusion
du christianisme en Egypte en tenant compte surtout du
degré de créance que nous pouvons leur accorder. Un
témoignage de tout premier ordre et de très grande valeur
est la liste d'évêques que Meletius remit au concile de Nicée
(325), ainsi que la liste des évêques qui prirent part à ce
même concile (2). Mais si ces listes nous indiquent où se

(1) Voir Victor Martin, Les papyrus et le texte du Nouveau Testament.
Revue de théologie et de philosophie (vu) 1919, p. 5o.

(2) Harnack, Die Mission und Ausbreitung des Christentums, p. 455.



L'INTRODUCTION DU CHRISTIANISME EN EGYPTE l85

trouvaient des évêchés, elles ne nous renseignent pas du
tout sur le nombre des chrétiens que comprenait chaque
ville.

Un autre témoignage d'une parfaite sincérité est celui que
donne Denys d'Alexandrie dans Eusèbe, Hist. Eccles.,

vu, 24; il nous prouve l'existence de communautés
chrétiennes dans les villages du Fayûm vers 260. Les autres

passages cités par Harnack dans son volume sur la mission
et la diffusion du christianisme (p. i45, i33), s'ils nous
permettent de déduire l'existence de chrétiens à Antinooupolis,
à Thmouis, à Oxyrhynchus et ailleurs encore, ne contiennent
rien qui nous autorise à affirmer que le christianisme était
très répandu. Les descriptions évidemment exagérées
qu'Eusèbe fait de la persécution de Dioclétien dans la
Haute Egypte (1) ont une couleur apologétique trop
évidente pour qu'on puisse les accepter sans discussion. La
meilleure preuve du peu de confiance que l'on doit accorder
aux affirmations d'Eusèbe concernant soit le nombre des

martyrs, soit le nombre des chrétiens, peut se trouver au
livre VI c. 2 et 3 de son Histoire ecclésiustique où il parle
des milliers (pvpioi) de chrétiens qui furent mis à mort
pendant la persécution de Septime Sévère (202) alors que Ori-
gène, plus pondéré et plus près de l'époque même de la
persécution, avoue très franchement que le nombre des

martyrs était petit, qu'on pouvait les compter très facilement
et que les chrétiens mêmes étaient peu nombreux (a).

On voit donc que si l'on veut ne tenir compte que des

renseignements possédant une certaine valeur, la tradition
littéraire et les documents papyrologiques s'accordent
parfaitement à montrer que pendant presque tout le 111e siècle

l'Egypte ne fut pas chrétienne que les communautés prirent
de l'importance dans les dernières années de ce siècle et

que les conversions en masse doivent être placées après 3i3.
Georges Méautis.

(1) Eusèbe, Hist, eccl., vm, 9.

(2) Origene, contre Celse, ni, 8, 10.

43


	L'introduction du christianisme en Egypte

