Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1921)
Heft: 39
Rubrik: Miscellanées

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MISCELLANEES

OUVRAGES PHILOSOPHIQUES RECENTS

M. Léon Brunscuvice est certainement I'un des_ esprits les plus
pénétrants et les plus avertis de notre époque. En 1897 déja et dans
Iouvrage intitulé, La modalité du jugement, il exposait d’'une facon
originale le probleme de la recherche philosophique. Quinze ans plus
tard, Les étapes de la philosophie mathématique précisent ce probléme
sur un point spécial, avec une maitrise, une siareté d’'informations tout
a fait remarquables. Enfin dans le petit volume qu’il vient de publier
(Nature et liberté. Paris, Flammarion, 1921), M. Brunschvicg esquisse
les grands traits d’une conception philosophique, dont l'intérét doit
étre fortement souligné.

Définissant la philosophie comme I'expérience de I'humanité pen-
sante de tous les temps, M. Brunschvicg s’adresse avant tout a I'histoire
pour découvrir la ligne directrice de vérité qui a I'épreuve s’est affirmée
comme durable. Nous ne suivrons pas tous les détails de son enquéte ;
nous nous hornerons & ceux (ui nous ont le plus frappé.

Aux débuts des temps modernes Descartes et Pascal représentent
deux courants antagonistes, qui persistent jusqu'a nos jours. « La
science de Descartes se prolonge en religion, comme la religion de
Pascal a ses racines dans la science. » D'un c6té le désir de soumetire
toute réalité a la juridiction de la raison, de l'autre le sentiment trés
vif que l'expérience du fait brut peunt mettre en échec la pensée
spéculative.

C’est a la lumiére de cette opposition que M. Brunschvicg étudie en
particulier 'ceuvre philosophique de Poincaré. Il le fait avec une rare
compétence. Il nous montre le trouble profond dans lequel les conquétes
nouvelles de la physique et des mathématiques jetérent Poincaré, car
ces conquétes brisaient les anciens cadres dans lesquels s’était moulée
la pensée scientitique a partir du XVII® jusqu’au XIXe siécle. Un
moment déconcerté, Henri Poincaré parut incliner vers le nomina-
lisme : les sciences déductives, pensait-il, ne peuvent éire ébranlees
par de nouvelles découvertes ; elles ont en effet pour fondement des
conventions dont nous pouvouns librement disposer et qui dépassant



MISCELLANEES 159

Pexpérience ne sont pas atteintes par elle. A cet égard, en astronomie,
le systéme héliocentrique n’est pas plus vrai que le systéme géocentri-
que. Peu 4 peu cependant Poincaré est amené a préciser sa pensée.
Sans doute les conventions sont librement créées par l'esprit; elles
n'en sont pas arbitraires pour cela. Il en est que 'expérience nous
suggére et nous impose et qu’il nous en cofterait de ne pas adopter.
« Ainsi, & mesure que Poincaré serre de plus prés le probléme, tout
en maintenant les termes dans lesquels il 'avait posé dés le début, on
voit que son nominalisme apparent s’infléchit dans le sens d’une
pénétration intime, d'une harmonie croissante entre l'esprit et les
choses » (p. 65).

Une fois saisie la pensée maitresse qui a guidé I'ceuvre philosophique
d’'Henri Poincaré, M. Brunschvieg 'applique & 'examen des problémes
que soulévent la morale, la religion et la guerre de 1914.

De I'ensemble de cette étude se dégage une conception trés remar-
quable de la notion de vérité. La vérité est avant tout un rapport dont
les idées constituent les termes variables. Les idées ont leur nature
originelle ; elles ne sont pas une sorte d’image aflaiblie de la sensation
comme le veut I'empirisme ; elles ne sont pas d’autre part des concepts,
figés une fois pour toutes, dont notre esprit prendrait connaissance du
dehors, pour ainsi dire. Les idées sont intérieures a l'esprit; mais elles
se modifient sans cesse au contact d’'une expérience de plus en plus
élargie. Cependant au travers de ces modifications le rapport de vérité
subsiste, selon la belle image qu'en donne Poincaré: « de méme que
humanité est immortelle, bien que les hommes subissent la mort, de
méme la vérité est éternelle, bien ue les idées soient périssables,
parce que les idées engendrent les idées, comme les hommes engendrent
les hommes. »

Ainsi ce qui caractérise la position de vérité, c’est, si nous l'avons
bien compris, avant tout une cohérence dynamique qui s’affermit sans
cesse aux lecons mieux comprises et toujours plus étendues de 'expé-
rience. Ce dynamisme est sur un autre plan que 'empirisme, le ratio-
nalisme ou lintuitionisme (1) et parce qu’il est sur un autre plan, il
les domine ; envisageant d’'un centre nouveau de perspective les élé-
ments de vérité que ces doctrines renferment, il peut tenter d’en effec-
tuer la synthése. Ce faisant, 'esprit ne doit jamais rester prisonnier
des idées (u'il élabore, car sile rapport de vérité s’explicite constam-
ment en liaison d’idées, ce rapport ne peut lui-méme étre renfermé
dans aucune idée. Si nous osons risquer cette analogie, la fonction
mathématique présente sous son aspect numérique un caractére sem-
blable. Une infinité de couples de nombres satisfait a la fonction

(1) Cf. l'article de M. Brunschvieg en réponse au livre de M. Parodi,
analysé plus loin. Revue de métaphysique et de morale, nov. 1920.



160 MISCELLANEES

y = tang x par exemple, mais aucun de ces couples ne peut exprimer
la fonction dans sa totalité.

Cette conception de la vérité s’applique i la religion comme 4 la
science ou a la morale. « Il est donc exact de dire que la science
conduit a I'idée religieuse : en approfondissant les conditions du juge-
ment vrai, elle nous donne le moyen de nous unir 4 un principe dont
Iexistence est attestée par un sentiment intellectuel, unique, de pré-
sence et que nous refuserons de revétir, pour la satisfaction illusoire

-de I'imagination, des formes concrétes et matérielles de 'individualité.
Dieu n’est pas une personne (ui pourrait se rencountrer dans l'espace
et dans le temps avec d’autres personnes ; il est la réalité pure et intime
qui commande en chacun de nous la vie spirituelle » (p. 151).

Et plus loin: « La religion de l’esprit ne contredira pas ce qui est
essentiel dans les religions positives ; elle prolonge, elle achéve, le
mouvement de leur vie profonde. Par la vertu du germe originel (ui
était déposé dans la pensée de Jésus, ou par la vertu propre des races
dont le développement spirituel s’est accompli & T'intérieur du christia-
nisme, le progrés de la conscience religieuse s’est manifesté dans notre
monde occidental, comme l'inquiétude perpétuelle d'une foi qui se
replie sur soi pour se scruter, se préciser, se reviser sans fin ; il a mis
hors de pair comme faisant le prix de la personne morale, la volonté
de ne jamais se mentir & soi-méme, a I'encontre et au mépris du désir
individuel ou de la pression sociale » (p. 159).

Comme ceuvre également importante il faut signaler le livre de
M. D. Paropr sur La philosophie contemporaine en France (Paris,
Alcan, 1920).

La tAche entreprise n’était certes pas aisée ; rien de plus difficile que
de classer, définir et situer les divers courants philosophiques de
I’époque a laquelle 'on appartient soi-méme. 1l faut pour cela une éru-
dition, une hauteur de vues, une objectivité, un sens des perspectives
qu’il est donné a bien peu d’historiens de posséder. Pour autant que
cela était possible, M. Parodi n’a pas failli au but qu’il s’était proposé.

Son ceuvre n'est pas une séche énumeération dictée par I'ordre chro-
nologique. Elle est un puissant effort de synthése et de classification
que dominent constamment une pensée et une émotion personnelles.
Avec un sens vraiment remarquable des problémes philosophiques et
de leur portée, avec une clarlé qui est le fruit de longues et patientes
méditations, M. Parodi excelle 4 mettre en lumiére les traits essentiels
d’'un systéme, d’une tendance. Cette simplification évite du reste le
dogmatisme et 'arbitraire, car elle sait, 1a ou il le faut, respecter les
nuances, les attitudes encore hésitantes.

C’est dire toute 'importance du labeur accompli par M. Parodi. Les
pages qu’il nous donne ne sont pas seulement une source de documen-



MISCELLANEES ‘ 161

tation érudite et probe; elles aident & démeéler la signification vraie
des difficultés dans lesquelles se débat la pensée contemporaine.

Elles ne pouvaient cependant pas manquer de soulever des critiques
et mémes des protestations. Nous avons rappelé plus haut celles de
M. Brunschvicg ; signalons également I'étude trés pénétrante de
M. Lalande, parue dans la Revue philosophique (janv. 1921).

Nous aurions nous-méme des réserves a faire sur plusieurs points.
Il ne nous semble pas en particulier que M. Parodi, témoin certaine-
ment perspicace des problémes religieux et moraux, ait toujours exacte-
ment compris la portée des questions que posent la science logique et
la philosophie des sciences de notre époque ; mais il est un fait sur-
tout que nous voudrions relever, parce qu’il intéresse plus directement
la Suisse romande. -

M. Parodi passe complétement sous silence la contribution philoso-
phique de notre pays ; les seuls noms cités sont ceux d’Ed. Claparéde
et de Gourd et encore le sont-ils d'une facon tout & fait incidente.
Aucune mention n’est faite ni de Flournoy, ni surtout de Charles Secré-
tan. Cette derniére omission est d’autant plus étrange qu’a plusieurs
reprises M. Parodi insiste sur.l'importance, & notre époque, du pro-
bléme de la liberté. « Le probléme de la liberté est devenu décidément
le probléme central de la philosophie, celui autour duquel tous les autres
y compris le probléme de la connaissance viennent graviter » (p. 17).

Et plus loin en matiére de conclusion & son beau livre M. Parodi
ajoute : « Reconnaitre et montrer de plus en plus que, si tout ce vaste
univers esl 'ceuvre de la liberté spirituelle il doit étre en son fond péné-
trable & l'esprit, c’est ainsi que nous apparait dans I'avenir, comme
elle I’a toujours été dans le passé, I'ceuvre propre de la philosophie »
(p- 494)-

Or, dés 1840 Charles Secrétan a professé des idées tout a fait sem-
blables; 'on sait d’autre part combien fut grande son intimité avec
Renouvier et I'influence certaine qu’il a exercée en France 4 un moment
donné.

Sans doute la production philosophique de la Suisse romande est de
minime importance, comparée a celle des grands pays qui I'entourent ;
elle se rattache cependant comme celle d'une partie de la Belgique au
patrimoine général de la langue et de la civilisation francaises; il y a
peut-étre un scrupule excessif 4 le méconnaitre au nom de frontiéres
purement géographiques, car nous sommes certain ue seul un scru-
pule de ce genre a empéché M. Parodi de mentionner tout au moins le
nom de Ch. Secrétan.

Sans annexion bratale et tout en laissant a4 la Suisse romande son
caractére original 'on pourrait, nous semble-t-il, 14 ol elle en est jugée
digne, marquer sa place dans tout apercu historique concernant les
ceuvres philosophiques de langue francaise.

11



162 MISCELLANEES

Tous ceux que préoccupe le probléme du pacifisme intégral liront
avec un intérét et un profit réels le livre de M. Georges BarauLt inti-
tulé : La guerre absolue (Payot, 1919).

« Dans l'état actuel de la civilisation, écrit M. Batault, en cet age
d’acier ou nous vivons, la direction des sociétés échappe de plus en
plus a la volonté des hommes, les masses humaines étant plus inertes
que la matiere.

C’est que, se modelant sur les machines, qui sont la grande et dan-
gereuse conquéte par ol se caractérisent nos siecles industriels, les
sociétés ont pris une sorte de vie propre, extérieure a ’homme, méca-
nique et monstrueuse, courbée sous le joug tyrannique de la guerre
absolue (ui en est le moteur.

L’évolution actuelle des sociétés, les principes qui l'inspirent et
dont on espére non point peut-étre la paix perpétuelle, mais les plus
longues paix et les plus courtes guerres, vont directement & encontre
des espérances que 'on fonde et poussent irrésistiblement ’'humanité
vers des états de paix de plus en plus précaires et vers des guerres de
plus en plus formidables. » (p. 11.)

Ces conclusions, M. Batault les appuie sur une étude historique,
illustrée de nombreuses citations, et dont voici 'essentiel.

Le concept de guerre absolue, c’est-a-dire d’'une guerre ou toutes les
forces vives de la nation sont engagées, est né des expériences faites
au cours de la Révolution francaise et de ’empire napoléonien.

A la suite de ces expériences le monde est entré dans une ére nou-
velle : celle de la paix armée qui n’est pas seulement une forme histo-
rique nouvelle de 'organisation militaire mais aussi et surtout un état
social et politique nouveau.

Par sa constitution méme, la paix armée implique fatalement une
guerre absolue qui ne recule devant aucun moyen (espionnage, infiltra-
tion, etc.) et qui se poursuit implacable sur le terrain des idées comme
sur celui des faits économiques ; elle ne peut qu'aboutir a4 des conflits
armés de plus en plus formidables et tragiques.

Pour attristantes (u’elles soient, les conclusions de M. Batault n’en
sont pas moins solides, nous semble-t-il. A une condition toutefois.
C’est que I’état de centralisation économique et politique qui caracté-
rise les grands Etats modernes s’accentue toujours davantage. Si par
hasard ces Etats se disloguaient en organismes régionaux, ayant une
vie polilique distincte, les dangers signalés par M. Balault, sans dis-
paraltre complétement, s’atténueraient dans une large mesure. Or,
comme |'histoire le montre, il existe pour les Etats un maximum de
centralisation et d’extension qui ne peut étre dépassé sans compro-
meitre leur existence. Et peut-&tre les nations modernes sont-elles
parvenues & ce point-limite.



MISCELLANEES 163

C’est également du probléme de I'équilibre social que M. Maurice
Bepor se préoccupe dans son Essai sur U'évolution du régne animal et
la formation de la société (Alcan, 1918).

A grands traits M. Bedot nous montre comment les étres vivants,
apreés étre éclos dans la mer, ont fait peu a peu la conquéte de la
terre et se sont pour la plupart groupés en des organismes sociaux
plus ou moins cohérents.

Cet exposé, en ce qui concerne tout au moins les théories biologi-
ques, témoigne d’'une grande maitrise ; la streté des informations &’y
allie a la sobriété et a la clarté du langage ; les vues générales y sont
constamment illustrées par des exemples typiques. Nous signalerons
comme particuliérement digne d’étre soulignée I'importance que
M. Bedot attribue au facteur personnel dans la marche de I’évolution.
« Pour expliquer la présence, dans une région, d’une espéce qui n’y
avait pas encore été observée, on a souvenl recours a des causes trés
complexes et 'on n’attribue jamais aucune influence au tempérament
ou méme aux caprices des individus. Et cependant il 'y a pas de
raison de croire que ce facteur ne joue aucun réle. »

« On est trop disposé, dit encore M. Bedot, a croire que I'évolution
du régne animal s’est faite d'un bout a l'autre, sous l'influence des
mémes facteurs. 1l est fort probable, au contraire, qu’au début, chez
les animaux les plus inférieurs, les facteurs externes ont seuls joué un
role important, tandis que plus tard, les tendances individuelles, puis
les instincts accompagnés d’actes de discernement, et enfin lintelli-
gence, sont venus préter leur concours a la lutte pour I'existence et 4
Paction du milieu, et donner une impulsion nouvelle a I'évolution orga-
nique. » (p. 89)

Par contre, pour juger du rdle et de la valeur de la religion,
M. Bedot s’est trop inspiré, nous semble-t-il, des idées, démodées au-
jourd’hui, du positivisme d’Auguste Comte. « La religion, dit-il, est
une ceuvre de pure imagination qui fut utile & la société en lui fournis-
sant, pour I'établissement de la morale, un appui qu’elle ne pouvait
pas, & ce moment, trouver dans la science. La religion a fait son
temps. » Désormais c’est dans I'étude intelligente des lois naturelles
que lindividu trouvera et acceptera I'obligation de renoncer a lui-
méme en vae du bien social.

M. Bedot nous semble oublier que la religion n’est pas avant tout
une explication scientifique de la réalité, mais qu’elle repose sur des
données psychiques irréductibles et (ue seule elle parait pouvoir fon-
der I'obligation impliquée dans 'acte moral.

Les études que Marc Duraux (1894-1918) a laissées et que ses amis
ont réunies sous le titre de Quelques pages (éditions de la « Revue



164 MISCELLANEES

romande », Lausanne), font regretter bien vivement la mort prématu-
rée de ce jeune penseur.

Ces pages révelent en effet des qualités de style et de pensée vrai-
ment remarquables: sens critique avisé, pénétration psychologique &
la fois ferme et nuancée, intelligence des problemes philosophiques et
scientifiques.

En particulier la critique serrée a laquelle Marc Dufaux soumet le
bergsonisme est trés suggestive. Sans doute cette critique n’apprendra
rien a ceux (ui ont lu les ouvrages de René Berthelot ou de Samuel
Gagnebin sur I'intuitionisme ; mais sur plus d’'un point elle se révéle
perspicace. Nous avons beaucoup apprécié entre aulres les pages qui
mettent en lumiére I'équivoque impliquée dans la notion bergsonienne
de durée. Dans la mesure ou la durée est percepltion immédiate, elle
n’est plus durée, mais sentiment du présent pur; silot qu’elle est réel-
lement durée, elle n’est plus immédiate et implique projection dans
Pespace (p. 59).

Chacun lira également avec intérét les études consacrées a lironie
et aux paradoxes.

Par contre, les réflexions sur la logique et I'expérience ne nous pa-
raissent pas poser le probléme sur son vrai terrain. En résumé, dit
Marc Dufaux, « 'universalité et la nécessité des jugements soi-disant
a priori relévent de I'expérience, non par conviction progressive ou
induction, mais par conclusion d’une premiére expérience jamais infir-
mée dans la suite» (p. 84). Cette maniére de voir nous semble trop
sommaire.

Sans doute Kant a eu tort de considérer comme simples et irréduc-
tibles des jugements particuliers tels que «la ligne droite est le plus
court chemin d'un point & un autre» ou «7 4 5= 12». L’analyse
logique moderne a montré que ces jugements pouvaient étre dissociés
en éléments plus simples et n’étaient pas synthétiques a priori, au
sens ou Kant 'entendait. Mais le probleme posé n’en subsiste pas
moins et pourrait, nous semble-t-il, étre énoncé comme suit: Pacte de
juger, caractéristique de la raison, est-il un produit dérivé de la sensa-
tion telle que I'empirisme le congoit, ou bien constitue-t-il quelque
chose d’original, d’irréductible et d’a priori par conséquent, en ce sens
qu’il conditionne I'expérience ?

Albert Karroun : Psychologie générale tirée de Uétude du réve
(Lausanne, Payot, 1919). Ce qui fait l'intérét de cette étude psycholo-
gique, c’est avant tout la méthode qu’elle utilise. Comme on le sait,
I'observation dite objective tend a envahir de plus en plus le champ de
la psychologie. M. Kaploun la rejette délibérément pour remettre en
honneur les méthodes de lintrospection et les résultats auxquels 1l
parvient ne manquent pas d’intérét.



MISCELLANEES 165

La terminologie qu’il emploie (pointe de l'esprit, fonction explica-
trice, etc.) est quelque peu déconcertante au premier abord ; mais elle
n’est jamais obscure et renouvelle a bien des égards les problémes.

Nous ne pouvons analyser ici tous les aspects de la vie psycbique
quétudie M. Kaploun et qu’il groupe dans les chapitres suivants:
caractéres fondamentaux, perception, notions de réalité et d’irréalité,
mémoire et intelligence, activité rationnelle, vie motrice et affective,
substance psychique.

Nous signalerons seulement un passage relatif & la notion et a I'éva-
luation du temps dans 1'état du réve, étant donné les controverses sur
ce sujet. « On n’applique pas en réve, dit M. Kaploun, les lois de vi-
tesse objective des faits, lois qui font partie & 1’état de veille, du sys-
téme latent des connaissances générales. Des événements se succédent
immédiatement qui devraient étre séparés par une certaine durée : on
recoit la réponse & une lettre en méme temps qu’on écrit la lettre. De
méme 'ordre naturel peut étre renversé; ce qui devrait arriver aprés,
arrive avant.

Comme on voit, tandis qu’en veille 'espace et le temps sont des
systémes mainteaus par l'esprit central, des « cadres» suffisamment
vastes pour pouvoir contenir les faits présents, passés et futurs, dont
nous possédons la connaissance latente, en réve ils sont fonctions des
images; on n’en cong¢oit que ce qu'impliquent les faits révés » (p. 110).

ArNorLD REYMOND.

L'EVOLUTION DE LA LANGUE EGYPTIENNE

Les lecteurs de ceite Revue sont au courant des théories de
M. Edouard Naville sur 'Ancien Testament et sur le Pentateuque en
particulier ; ils n’ont sans doute pas encore entendu parler d'une autre
publication due & la plume du vénéré doyen des égyptologues et qui,
pour étre consacrée a un sujet de linguistique assez spécial, n’en est
pas moins d’un intérét trés supérieur, puisqu’elle reprend, avec de
nouveaux arguments, les deux grands problémes de la classification
des languaes et des transformations des écritures primitives (1).

I’égyptologie est une science jeune, qui n’a pas encore un siécle
d’existence, aussi n’est-il pas étonnant que sur bien des points on ne
soit pas encore d’accord, et que parfois des opinions nouvelles ne
viennent aiguiller les recherches sur une voie dangereuse. C’est ce qui
est arrivé en particulier pour la grammaire: séduits par certaines

(1) Epovarp NaviiLe, L’évolution de la langue égyptienne et les langues
sémiliques. (L’écriture — La grammaire — Le démotique et 'araméen —
Le copte — L’hébreu.) Paris, P. Geuthner, 1920.



166 MISCELLANEES

aftinités et analogies, les savants de I’école berlinoise ont admis comme
principe que l'égyptien est une langue sémitique dégénérée; sans
méme chercher a prouver la chose et se bornant a I'affirmer péremp-
toirement, ils élaborérent sur cette base fragile toute une grammaire
concue sur le modeéle de celles des langues sémitiques et exposée avec
un appareil scientifique si complet qu'elle a été acceptée, pour ainsi
dire sans discussion, par un trés grand nombre d’égyptologues.

Le bat de M. Naville est de réagir contre cette théorie et de
remettre la question sur son véritable terrain, celui ot Champollion
et ses successeurs l'avaient placée: la langue égyptienne est d’ori-
gine africaine et doit étre étudiée indépendamment des autres langues
anciennes, en se basant uniquement sur le copte, qui en est le dérivé
direct. Avec toute I'autorité que lui conferent des recherches patientes
et fructueuses dans tous les domaines de I'égyptologie, poursuivies
sans interruption depuis plus de cinquante ans, et une série de publi-
cations scientifiques de premier ordre, M. Naville dresse un tableau
magistral de toute I'évolution de la langue parlée autrefois sur les
bords du Nil, de ses moyens d’expression et de ses trois stades, carac-
térisés par trois types d’écriture nettement distincts.

C’est en premier lieu la langue sacrée, celle des hiéroglyphes. L’écri-
ture inventée par les premiers Egyptiens était pictographique, et
jamais elle ne perdit complétement ce caractére figuratif, bien qu’a
une époque trés ancienne elle se soit transformée en donnant naissance
a un systéme phonétique dans lequel chaque signe représente un son,
une syllabe et méme, par simplification, une véritable lettre. Combiné
avec celui des déterminatifs, ce systéme ne put jamais arriver a son
plein développement et aboutir a I'alphabétisme complet; c’est un
organisme trés compliqué qui donne une image des mots, une approxi-
mation facile & lire pour les initiés, mais non une reproduction rigou-
reuse de la prononciation, qui a di varier considérablement suivant
les époques et les dialectes locaux. Les Egyptiens n’ont jamais séparé
la lettre de la syllabe, pas plus qu’ils n’ont pu remplacer la figure par
le signe conventionnel : de 14 la grande multiplicité des signes et la
complication d’un systéme d’écriture qui a de grandes analogies avec
celui des rébus et qui, par ce fait méme, n’est pas destiné a devenir
d’'un usage général.

Quant a la langue qui correspond a I'écriture hiéroglyphique, M. Na-
ville passe en revue les différentes grammaives publiées jusqu’ici, et
soumet & une critique trés serrée et trés concluante celle de V'école
égyptologique de Berlin et son principe sémitisant. Nous devons recher-
cher le sens des formes ue nous avons sous les yeux plutot que de
reconstituer arbitrairement celles qui devraient étre: la langue nous
est transmise par uun instrument imparfait et nous avons a appro-
fondir les idées plutdt que ces formes écrites qui ne sont pas toujours



MISCELLANEES 167

distinctes les unes des autres et qui ne correspondent que de fagon
trés imparfaite & nos dénominations grammaticales habituelles.

L’évolution de la langue égyptienne, bien que trés lente, fut cepen-
dant assez sensible pour qu’aprés quelques dizaines de siecles, elle ne
correspondit plus au systéeme employé pour 'écrire et que, pour repro-
duire le langage courant, on éprouvat la nécessité de créer une nou-
velle écriture, dérivée de l'ancienne, mais trés simplifiée. Ce nouvel
égyptien, ou démotique, comme on a coutume de l'appeler, apparait
dés le vire siecle dans les documents légaux, puis devient peu a peu
d’usage plus général, et sert d’expression a toute une littérature. Tandis
que les hiéroglyphes subsistent pour tout ce qui concerne la langue
sacrée, nous voyons ainsi surgir un nouvel idiome, parfaitement autoch-
tone, sans emprunts étrangers et qui s’exprime, comme tout langage
populaire, en phrases simples et claires. Ici encore, cependant, le pro-
grés n’est pas complet: les Egyptiens ne sont pas arrivés a créer un
véritable alphabet, ni méme a rendre chaque son par un caractére
unique, et de plus le systéme des déterminatifs existe encore ; le démo-
tique n’a pas encore secoué définitivement la tradition séculaire.

La derniére phase de cette évolution est représentée par le copte, la
langue des chréliens d’Egypte, ou plutdt 'ensemble des dialectes parlés
dans le pays a l'époque chrétienne. On remarque ici un nouveau
changement dans I'écriture, mais beaucoup plus radical que le précé-
dent, puisque ses inveanteurs renoncérent aux caractéres nalionaux
pour adopter des signes étrangers, le systéme des letires grecques,
dont ils complétérent 'alphabet & leur usage en y adjoignant quelques
lettres spéciales. Cette transformation correspondait & un besoin nou-
veau : il s’agissait de porter a la connaissance de la grande masse du
peuple les livres saints des chrétiens et d’activer ainsi la propagation
d'une religion qu’on voulait implanter dans le pays. Le démotique,
langue officiclle, pas plus que la langue sacrée. n’était fait pour commu-
niquer aux peuples ces idées nouvelles ; 'invention d’une écriture trés
simplifiée, ceuvre des évangélistes ou des anachorétes, correspondait si
bien aux nécessités du moment, qu’elle fut rapidement imitée dans toute
IEgypte, et appliquée & transcrire les divers dialectes parlés dans le
pays. Nous avons ainsi dans le copte la véritable langue populaire avec
toutes ses variations locales, et nous pouvons nous rendre compte du
systéme phonétique de I'égyptien, qui nous est transmis de fagon im-
parfaite par les hiéroglyphes et par le démotique, et constater que ces
deux écritures transcrivent déja les voyelles et non seulement les
consonnes, comme le soutiennent les égyptologues sémitisants.

Y a-t-il eu, ailleurs qu'en Egypte, une évolution analogue, avec
transformation paralléle de la langue et de ’écriture ? M. Naville sug-
gére 4 ce sujet, au fur et & mesure de son développement. un rappro-
chement avec ce qui s’est passé dans la région syro-palestinienne. La



168 MISCELLANEES

langue du pays, le cananéen, s’écrivit d’abord au moyen des carac-
téres cunéiformes. mode d’expression de la pensée qui avait été intro-
duit dans le pays par ses maitres babyloniens. Cette écriture, dérivée
d’'un systéme hiéroglyphique trés évolué, avait pris peu & peu un
caractére nettement syllabique, sans toutefois perdre toutes ses expres-
sions figuratives ; elle comporte, comme l'écriture sacrée des Egyp-
tiens, un trés grand nombre de signes, et de plus elle n’est utilisable
que sur certaines matiéres telles que l'argile, aussi son usage ne pou-
vait-il se généraliser.

Lorsque le besoin se fit sentir d'un organe pour rendre la langue
populaire, on vit surgir une écriture nouvelle qui se répandit rapide-
ment dans toute I’Asie antérieure, étant bien appropriée aux relations
commerciales. C’est une écriture alphabétique, dérivée de celle des
Phéniciens ; les Syriens ont donc franchi d’'un seul pas ce qui avait
nécessité deux étapes aux Egyptiens, le passage d’une écriture compli-
quée a I'alphabétisme, mais ils ont dit recourir pour cela a I'aide de
I'étranger.

A cette phase, dite de 'araméen, succéde une nouvelle transforma-
tion, marquée par l'apparition de I'’hébreu, ou plus exactement de
I’hébreu carré, qui serait la création d’'une écriture nouvelle, dérivée
de la précédente, destinée & transcrire le dialecte de Jérusalem et a
donner aux livres saints leur forme définitive. Cette derniére forme
correspondrait donc a ce qu’a été le copte pour les Egyptiens.

Ces considérations sur la langue et I’écriture syro-palestinienne sont
données par M. Naville comme des hypothéses qu’il soumet a I’étude
des spécialistes en langues sémitiques ; elles ont donné et donneront
lieu encore a bien des controverses. Qu’'on accepte ou non cette thése,
elle n’enléve rien a la force des arguments sur lesquels est basée la
théorie de M. Naville sur la langue égyptienne, cet aper¢u si lumineux
et si conforme a la réalité des faits, qui est destiné sans doute a exercer
une heureuse influence sur I'orientation des études de grammaire égyp-
tienne en les débarrassant d’'un point de départ qui n’est autre qu'un
postulat et en les remettant dans la seule voie ou elles pourront aboutir
a un progrés sérieux.

G. JEQUIER.






LAUSANNE — IMPRIMERIE COOPKRATIVE LA CONCORDB



	Miscellanées

