
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1921)

Heft: 39

Artikel: Les paraboles de Jésus

Autor: Breitenstein, Jules

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380032

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380032
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES PARABOLES DE JESUS C)

Je ne prétends pas donner ici quoi que ce soit de nouveau ou
d'original. Je voudrais seulement raviver ies souvenirs de ceux
qui connurent les travaux de R. Weiss, Jülicher, Weinel, etc.,
et, pour ceux qui les ignorent, rechercher, au point de vue
pratique, ce que sont les paraboles évangéliques, et comment il
faut les entendre pour demeurer fidèle à l'esprit de celui qui
les a prononcées. Cette entreprise, toute modeste qu'elle soit,
ne sera peut-être pas tout à fait inutile, car, s'il y a de nos
jours de nombreux chrétiens, dans les Eglises et dans les sectes,

qui sondent les Écritures, il faut reconnaître qu'ils apportent
trop souvent à cette louable étude autant de fantaisie, de

subjectivisme naïf et, disons-le, d'ignorance, que d'ardeur et de

zèle : ce qui frappe de stérilité beaucoup d'efforts sérieux et
sincères, dignes d'un meilleur succès.

Qu'est-ce que les paraboles Leur nom même ne nous fournit
aucune réponse à cette question, car le mot grec Txapocßolv),

traduction de l'hébreu ce mâchai » sert à désigner des choses très
différentes, telfes que proverbe, sentence, image, allégorie, etc.
Jésus, citant le proverbe: Médecin, guéris-toi toi-même,
l'appelle une parabole (Luc iv, 23). Une autre fois, Jésus ayant
énoncé cette sentence : ce Ce n'est pas ce qui entre dans
l'homme qui le souille, mais ce qui sort de lui », ses disciples
lui demandent de leur expliquer... cette parabole (Marc vu, 17).

(1) Lu à la séance de rentrée de la Faculté de théologie évangélique,
octobre 1919.



98 JULES BREITENSTEIN

La plupart des chrétiens, théologiens en tête, ont, — presque
depuis les premiers jours de notre religion — fixé le sens de

parabole en en faisant le synonyme d'allégorie. Qu'est-ce donc

qu'une allégorie C'est une histoire, artificiellement construite,
c'est-à-dire une histoire que l'auteur ne raconte pas pour elle-

même, parce qu'elle est belle, ou émouvante, ou typique, ou

propre à faire réfléchir, mais qu'il compose à tête reposée, avec
beaucoup d'ingéniosité, pour en faire le vêtement et le symbole
de quelque vérité abstraite. C'est, si vous voulez, une espèce de

rébus, où, sous chaque figure, se cache une pensée. Pour qu'une
allégorie soit bonne, il importe peu qu'elle soit vraisemblable ;

l'essentiel est que chacun des traits, chacun des détails qui s'y
trouve ait un sens profond que l'on puisse saisir et goûter
quand on est parvenu à découvrir la clef de l'énigme,

Mais un exemple me fera mieux comprendre que de longues
définitions. Voici une allégorie, librement imitée du poète
Rückert : Un jour, en Syrie, un homme conduisait un chameau

par un licol. Soudain, l'animal devint furieux et si menaçant
que l'homme dut fuir, ayant à ses trousses la bête enragée.
D'effroi, il se jeta dans un puits. A mi-hauteur de celui-ci, un
buisson avait crû d'aventure entre les pierres. L'homme s'y
cramponna. Il se sentit alors dans une situation terrible. Il ne

pouvait sortir du puits, car il voyait à l'orifice la tête rébarbative

du chameau. Il ne pouvait descendre au fond du puits,
car il y avait là une sorte de dragon monstrueux qui l'attendait

pour le dévorer. Suspendu ainsi, entre deux périls, à ce

fragile arbuste, le malheureux découvrit, comble d'infortune deux
petites souris, l'une blanche et l'autre noire, qui, successivement,

rongeaient les racines du buisson, de sorte que ce dernier
ne devait plus tenir longtemps. L'homme se désespérait, comprenant

qu'il n'y avait pour lui aucun salut possible, lorsqu'il
aperçut une frêle branche doucement balancée et qui semblait
lui faire signe. C'était une ronce chargée de baies mûres. Alors,
il en mangea, et elles étaient si bonnes, si bonnes, qu'il ne vit
plus ni chameau ni dragon, et qu'il oublia le puits, et le buisson
fragile, et les deux souris infatigables.

Voilà le type accompli de l'allégorie. On sent très bien que
cette histoire n'a pas en elle-même de portée ; qu'elle n'est pas
vraie ; que, telle qu'elle est, elle ne nous enseigne rien ; mais



LES PARABOLES DE JESUS 99

d'autre part son étrangeté nous fait supposer qu'elle a un sens
caché, et qu'elle deviendrait peut-être très claire et très saisissante

si quelqu'un nous en révélait la véritable signification. Je

vais vous l'interpréter, toujours d'après Rückert, et vous verrez
comme elle deviendra lumineuse. L'homme, c'est chacun de nous;
le chameau furieux, ce sont nos soucis, nos peines, nos détresses,

que nous devons traîner partout, qui nous poursuivent et

auxquels nous nous efforçons d'échapper ; le dragon au fond du
puits, c'est la mort qui nous attend et nous épouvante tous ; le
buisson auquel l'homme se raccroche, c'est notre pauvre vie
incertaine ; la souris noire et la souris blanche qui, successivement,

rongent les racines du buisson, c'est la nuit, et le jour qui
se succèdent sans trêve, diminuant chaque fois un peu la force

qui nous soutient ; les mûres délicieuses, enfin, ce sont les plaisirs

des sens, cette jouissance d'un moment, qui, malheureux

que nous sommes nous fait oublier nos tristesses, et la mort
qui nous guette, et la fragilité toujours plus certaine de nos

jours.
Je disais donc que la plupart des chrétiens ont, et cela dès

les temps les plus anciens, tenu les paraboles de Jésus pour des

allégories. Nous trouvons déjà cette idée dans l'évangile de

Marc, lequel représente une des deux plus vieilles traditions qui
existent au sujet de Jésus, de sa vie et de son enseignement.
Le Maître vient de raconter la parabole du Semeur. Plus tard,
loin de la foule, ses disciples l'interrogent sur les paraboles en

général. (Je suis le texte de Marc iv, 10). Jésus répond que,
s'il parle en paraboles, c'est pour que la multitude ne le

comprenne pas : « C'est à vous, dit-il, qu'a été donné le mystère
du Royaume de Dieu ; mais à ceux du dehors, tout arrive sous
forme de paraboles, afin qu'en regardant ils regardent et ne

voient point, et qu'en entendant ils entendent et ne comprennent
point, de peur qu'ils ne se convertissent et qu'il ne leur soit

pardonné ». — Je ne m'arrête pas devant cette parole tellement
extraordinaire que Matthieu n'ose pas la reproduire telle quelle
(cf. Matth. xm, i3), je ne me demande pas s'il est vraiment
impossible d'en trouver une interprétation satisfaisante, je constate
seulement que, pour Marc et la tradition qu'il consigne, une
parabole est un monde fermé au profane, et qu'on ne peut la

comprendre que si quelqu'un l'explique. Or, cela, c'est la défi-



JULES BREITENSTEIN

nition même de l'allégorie. Marc abonde tellement dans ce sens

qu'il met dans la bouche de Jésus une autre parole que ni
Matthieu ni Luc ne reproduisent : ce Vous ne savez pas le sens de

cette parabole Et comment entendrez-vous toutes les paraboles?»

(Marc iv, i3). — En effet, toutes les paraboles ont un
sens secret, recèlent un mystère, et malheur à qui ne fait qu'ouïr
la parabole, mais reste étranger au mystère L'explication de

la parabole du Semeur que, d'après le texte de Marc que je
viens de citer, Jésus ne distingue nullement des autres paraboles,

nous la présente nettement comme une allégorie. Chaque
détail y a sa signification spirituelle, les oiseaux du ciel qui,
ailleurs, doivent nous instruire de la part de Dieu, représentent
le Diable ; le soleil, dont Jésus dit ailleurs que Dieu le fait lever
sur le monde, symbolise l'affliction ou la persécution, etc.

Cette assimilation de la parabole à l'allégorie est donc fort
ancienne. Elle s'est de plus en plus généralisée et nous voyons
dans la parabole du Festin, dont je parlerai plus tard, un curieux
exemple de parabole se transformant en allégorie.

Mais pourquoi cette assimilation Elle provient, d'une part,
des préoccupations ésotériques qu'avaient alors toutes les

religions. Le christianisme du premier siècle fut une religion à

côté de beaucoup d'autres. Or, toutes prétendaient détenir des

mystères qu'elles ne révélaient qu'aux seuls initiés. L'idée que
les paraboles ne se comprenaient pas d'elles-mêmes, qu'elles
contenaient un enseignement inaccessible aux profanes, que les

mots y avaient un autre sens que leur sens naturel, devait
donc s'imposer et apparaître aux chrétiens comme une façon
d'honorer extraordinairement le Christ.

D'autre part, l'allégorie florissait alors dans le monde, aussi
bien chez les Juifs que chez les Grecs. Paul en faisait usage,
l'auteur de l'épître aux Hébreux aussi, l'épître de Barnabas
n'est d'un bout à l'autre qu'une allégorie. Les chrétiens primitifs,

les martyrs, goûtaient une sainte édification à découvrir

dans les paroles les plus simples, des vérités glorieuses
mais voilées au regard naturel. Lorsque Barnabas, par exemple,
trouvait dans les 3i8 compagnons d'Abraham dont parle la
Genèse, (xiv, i4 ; xvn, a3, 27) la preuve que la vraie circoncision,

qui fait de nous le peuple de Dieu, c'est Jésus mort sur
la croix, et qu'il établissait cela par le moyen du raisonnement



LES PARAHOLES DE JESUS IOI

suivant : 3i8 s'écrit en grec IHT, or IH c'est Jésus, et T, c'est

l'image de la croix, il avait l'impression d'avoir rendu un
immense service à ses lecteurs, et leur écrivait après cette
démonstration : Dieu sait que personne n'a reçu de moi un
enseignement de plus de valeur que celui-là. Mais je suis certain

que vous en êtes dignes (ix, 9).
Enfin, l'allégorie a le grand avantage de stimuler puissamment

l'imagination. En affirmant que le sens naturel des paraboles

n'avait pas de valeur et que c'était leur sens spirituel
qu'il s'agissait de découvrir, l'allégorie a ouvert toutes grandes
les portes des jardins enchantés de la fantaisie. Or, de tout
temps, les chrétiens ont voulu trouver dans la Bible des choses

nouvelles ; ils y ont cherché la confirmation de leurs doctrines

particulières et de leurs idées chères. Quelles ressources inépuisables

leur fournissaient ces simples histoires, dont ils savaient

qu'elles n'étaient pas simples, mais au contraire riches et lourdes

de vérités cachées Un seul mot pouvait devenir un autre
buisson ardent, un second Sinaï, si l'on parvenait à en saisir la
divine signification. Il y aurait une étude plaisante, mais

immense, à faire, de tout ce que la pensée chrétienne a su voir
dans les paraboles entendues comme allégories. Tertullien (De

praescr, xxxi) prouvait, par la parabole de l'Ivraie, que la vérité

vient toujours en premier lieu et le mensonge ensuite —
d'abord le bon grain, puis l'ivraie — de sorte que les dissidents
ont toujours tort. Pour Tertullien encore (id. xxvi : 3) la parabole

des Mines symbolise la prédication évangélique ; enfouir
une mine dans un trou, c'est taire une seule parole de Jésus, et

l'empêcher de fructifier. Est-il besoin de rappeler le parti tragique

que saint Augustin a tiré de deux mots de la parabole du Festin

Le maître de maison dit à son serviteur : Va dans les
chemins et le long des haies, et contrains d'entrer (je traduis
littéralement) pour que ma maison soit pleine. Gompelle intrare :

contrains d'entrer... Augustin aurait pu se laisser illuminer par
le : pour que ma maison soit pleine. Hélas, il n'a vu que le

Gompelle intrare, qui légitime les persécutions et l'Inquisition.
Pour que nous ne soyons pas tentés de jeter la pierre à saint
Augustin, et pour tenir la balance égale, voici comment Calvin
interprète ce passage : Je ne trouve pas mauvais que saint

Augustin ait souvent usé de ce témoignage contre les Donatis-



JULES BREITENSTEIN

tes, pour prouver qu'il est permis aux princes fidèles de
contraindre les obstinés et rebelles et de faire des édits pour les

ranger au service du vrai Dieu et à l'unité de la foi. Car, combien

que la foi soit volontaire, nous voyons néanmoins que ces

moyens profitent, pour dompter l'obstination de ceux qui n'obéiraient

jamais s'il n'y avait contrainte.
La parabole du Bon Samaritain est une de celles qui ont fourni

le champ le plus riche à l'interprétation allégorique. Il suffit
de comprendre que le blessé, c'est l'homme, et le bon
Samaritain, Jésus ; alors, tout s'éclaire, et les enseignements
précieux abondent. L'homme n'est que blessé ; donc condamnation
de ceux qui tiennent l'homme naturel pour entièrement mort,
pour dépourvu de toute vie divine, de toute volonté bonne, de

toute liberté, Le bon Samaritain panse le blessé avec de l'huile
et du vin : l'huile, c'est l'onction du Saint Esprit, le vin...
souvenez-vous de la Sainte Cène. Le bon Samaritain ne guérit pas
le malade, il le conduit à l'hôtellerie où on le guérira. Qui ne
voit que l'hôtellerie, c'est l'Eglise Jésus ne veut pas sauver
hors de l'Eglise, c'est elle qu'il a instituée pour être l'hôtellerie
des âmes convalescentes. Mais, à son retour, le bon Samaritain
reviendra à l'hôtellerie pour payer sa note. Quelle frappante
affirmation du retour du Christ, qui apportera à son Eglise la
juste rétribution

Le temps me manque pour pousser plus avant cette enquête.
Je note seulement que, pour en trouver les matériaux, il n'est

pas besoin de remonter jusqu'au xvie siècle. Il n'y a qu'à assister

à telle étude biblique d'aujourd'hui. Ayant eu, récemment,
à diriger un séminaire où chacun de mes étudiants devait à

tour de rôle expliquer une parabole, j'ai pu constater les

prodiges de perspicacité et d'ingéniosité que certains savaient
accomplir pour faire un sort à chaque mot et à chaque image, de

façon à découvrir partout des sources d'édification. Et, bien
plus ; qui de nous, pasteurs, n'a pas composé quelque sermon
d'appel sur : ce Venez, car tout est prêt », ou sur : ce II va
encore de la place », en oubliant que ces paroles se rapportent
à un festin, et en y voyant une allégorie représentant le salut
ou le ciel

Ce n'est que dans le courant du xixe siècle qu'un certain
nombre de théologiens, dont Jülicher est le plus considérable,



LES PARABOLES DE JÉSUS Io3

s'élevèrent contre cette façon de tenir les paraboles pour des

allégories. Il y eut sans doute de tout temps des hommes qui
protestèrent contre l'abus de l'allégorie. Calvin, pas exemple,
dit à propos des paraboles, qu'ce il ne faut pas éplucher
subtilement et par le menu un chacun mot » (Matth. xxn, io). Mais
leur indignation provenait surtout de ce que l'allégorie permettait
d'introduire dans la Bible des conceptions, des doctrines qui leur
déplaisaient — et, à l'occasion, ils ne se faisaient pas faute eux-
mêmes d'allégoriser à leur tour. La critique exercée par les

théologiens modernes a été beaucoup plus conséquente et décisive,

et, en place de l'ancienne notion de la parabole, elle en a
établi une nouvelle, que je crois la vraie et que je vais exposer.

L'assimilation des paraboles de Jésus à des allégories se

heurte à trois difficultés.
D'abord, une difficulté d'ordre pratique. Si les paraboles sont

réellement des allégories, nous devons reconnaître franchement

que nous ne pouvons pas les comprendre — sauf celles du
Semeur et de l'Ivraie, dont Jésus nous a donné la clef. Nous

pouvons sans doute y insinuer nos idées, hasarder avec plus ou
moins d'assurance nos explications, mais nous ne serons jamais
certains d'avoir découvert ce que Jésus lui-même a voulu dire.
L'extraordinaire variété des interprétations qu'on a fournies de

chaque parabole montre combien ces interprétations sont
arbitraires. Faut-il donc accepter avec résignation qu'une des plus
belles parties de l'enseignement de notre Sauveur demeure à

jamais pour nous un monde fermé
Les deux autres difficultés sont d'ordre psychologique et

historique.

En premier lieu, il est étrange que Jésus, qui fut le prédicateur
populaire par excellence, qui s'adressa le plus souvent aux gens
simples, aux paysans, aux pêcheurs, aux petits artisans de Galilée,

qui avait conscience de la valeur exceptionnelle de son message
et devait chercher par conséquent à convaincre les âmes en étant
aussi clair, aussi précis, aussi direct que possible, ait choisi pour
s'exprimer la forme la plus volontairement obscure Quand on
lit ses paroles du sermon sur la montagne, ou ses discussions

avec ses adversaires, ou ses invectives contre les prêtres et les

pharisiens, on a l'impression d'un langage merveilleusement
lucide et qui ne prête jamais à équivoque. Et alors, Jésus aurait



I04 JULES BREITENSTEIN

changé radicalement de méthode lorsqu'il s'agissait d'une parabole

Lui, si net d'ordinaire, se serait dans ce cas appliqué à

voiler sa pensée, pour ne la découvrir ensuite qu'à ses amis
Mais, à ce compte, comment comprendre la donnée de Marc
selon laquelle la foule était frappée de l'enseignement du Nazaréen,

et trouvait qu'il parlait avec autorité, et non comme les
scribes (ï, 22) On pourrait objecter, il est vrai, que, selon le
texte de Marc, cette impression des auditeurs n'est pas provoquée

par une parabole, mais par un discours de Jésus dans une

synagogue. On pourrait donc admettre que Jésus a eu deux
façons d'enseigner, l'une pour être compris et l'autre — celle
des paraboles — pour ne pas l'être. Mais, outre que cela est
bien invraisemblable au point de vue psychologique, cette
supposition désespérée est formellement contredite par l'évangile de
Luc. Et cela nous amène à la dernière des difficultés soulevées

par la théorie des paraboles-allégories.
L'évangile de Luc a été composé en utilisant au moins trois

sources. Il y a d'abord Marc, et nous retrouvons dans Luc la
notion allégorique des paraboles qu'il a rencontrée dans cette
source, puis il y a une collection de paroles diverses, utilisée
aussi par Matthieu, et enfin un groupe d'importantes paraboles
que Luc est seut à transcrire, et que par conséquent ni Marc ni
Matthieu n'ont connues. Or, dans ce dernier groupe en particulier,

nous sommes frappés par une tout autre manière d'entendre

les paraboles,
Elles ne sont plus un procédé que Jésus emploie pour mettre la

vérité hors de l'atteinte des profanes, mais au contraire le moyen
dont il use pour la rendre accessible aux profanes eux-mêmes.
Où une pensée abstraite échouerait, il espère qu'un récit
concret, qu'un fait pris dans la vie quotidienne réussira. Il ne

songe pas ensuite à éclairer ses paraboles. Au contraire, il se sert
des paraboles pour éclairer ce qu'il veut faire comprendre.
Voyez plutôt : un docteur de la Loi lui demande un jour : ce Qui
est mon prochain ». Jésus pourrait lui répondre par une théorie.

Mais non : il raconte la parabole du Bon Samaritain, et
celle-ci parle avec une tetle évidence que Jésus laisse à son
interlocuteur le soin de conclure lui-même : ce Lequel de ces trois
te semble avoir été le prochain de celui qui tomba entre les
mains des brigands ?» — ce C'est celui qui a exercé la
miséricorde envers lui». — ce Va, et fais de même», (x, 25-3^.)



LES PARABOLES DE JÉSUS Io5

Une autre fois, Jésus est à table chez le pharisien Simon, un
vrai profane, celui-là, car on a l'impression qu'il croit avoir
fait beaucoup d'honneur au prophète galiléen en l'invitant
(vu, 44"46)- Une femme de mauvaise vie entre dans la salle du
festin, et prodigue à Jésus les marques les plus touchantes de

sa reconnaissance et de son humble amour. Simon en est
scandalisé. Alors Jésus prend la parole : Simon, j'ai quelque chose
à te dire, et ce qu'il dit, c'est la parabole des Deux Débiteurs,
parabole dont le sens est si manifeste que Simon lui même en
doit préparer la conclusion. Lequel des deux débiteurs, lui
demande Jésus, aimera le plus ce créancier qui leur a remis
leur dette — J'estime que c'est celui à qui il a remis le plus —
Tu as bien jugé...

De même, Jésus raconte la parabole du Pharisien et du Péager

à des profanes encore, à des gens, dit Luc, qui se persuadaient

eux-mêmes qu'ils étaient justes et qui méprisaient les

autres (xvm, 9).
Luc rapproche la parabole du Riche insensé du fait que

quelqu'un dans la foule avait interpellé Jésus en ces ternes : « Maître,

dis à mon frère de partager avec moi notre héritage »

(xn, i3-i6), de sorte que le récit que fait alors Jésus a pour
but, selon Luc, de montrer à ces gens tout préoccupés de leur
argent et des biens de ce monde qu'il existe un trésor plus
précieux que toutes ces choses-là : l'âme.

Je pourrais multiplier les exemples de cette notion des paraboles

que nous trouvons dans Luc et qui est si différente de
de celle que nous avons rencontrée chez Marc. Dans Matthieu,
nous constatons la même tendance que dans Luc. Nous avons
noté précédemment que Matthieu ne peut admettre que Jésus ait
parlé en paraboles afin de n'être pas compris, et qu'il modifie
dans ce sens, le texte de Marc (Matth. xm, i3 cf. Marc iv, 12,

Luc vm, 10). La parabole du Serviteur impitoyable, qu'il est
seul à rapporter, a été provoquée, selon lui, par une question
de Pierre : ce Seigneur, combien de fois pardonnerai-je à mon
frère » et Jésus l'a racontée à Pierre afin de lui faire
comprendre pourquoi l'homme n'a pas le droit d'être un justicier,
mais doit pardonner toujours.

Il nous faut donc choisir entre la notion de Marc et de l'Eglise
dans sa presque totalité et celle de Luc et de Matthieu. Le
mérite de B. Weiss, de Jülicher et de Weinel est de s'être dèci-



106 JULES BREITENSTEIN

dés énergiquement pour la seconde, qui s'accorde si bien avec
tout ce que nous connaissons du caractère de Jésus, avec cette
exquise charité intellectuelle qui le poussait à se mettre au
niveau des plus humbles, et a parler un langage d'enfant, de

façon que les enfants même pussent le comprendre. Les paraboles

de Jésus ne sont donc pas des allégories, mais des
histoires vraies, quoique imaginées, de ces petits faits dont la vie
est remplie, mais que seul un observateur, qui est en même

temps un poète, sait remarquer, et dont seul un homme attentif

aux réalités intérieures sait découvrir le sens profond. Jésus

raconte ces histoires, avec une sobriété et un relief qui sont
d'un art merveilleux ; puis, lorsque la vérité humaine qu'elles
contiennent s'est imposée à l'esprit et à la conscience de l'auditeur,

il la transpose sur un plan supérieur, il en fait un principe

de vie, une partie de la vérité éternelle, une grande lumière
dans laquelle on devra désormais marcher. Exemple : Une

pauvre femme balaie sa maison et cherche minutieusement

jusqu'à ce qu'elle l'ait retrouvée la drachme qu'elle avait perdue.
C'est qu'une drachme, c'est un trésor pour qui n'en possède pas
beaucoup, et, pour retrouver un trésor, est-il une peine qui
coûte? Vérité humaine. Les âmes sont des trésors, une âme qui
ne connaît pas Dieu est un trésor perdu. Dieu la cherche. Dieu
la veut. Il faut aller dans le sens de Dieu et chercher les âmes.

Vérité éternelle, principe de vie, grande lumière.
Entendue de cette façon, une parabole est d'autant meilleure

qu'elle est plus vraisemblable, qu'elle présente des faits qui
parlent d'eux-mêmes, qu'elle ne disperse pas l'attention, mais

qu'au contraire elle la dirige invariablement sur la vérité
qu'il s'agit de mettre en évidence. C'est cette loi que Jülicher a

formulée lorsqu'il a dit, sous une forme au premier abord
paradoxale, qu'une parabole ne doit contenir qu'une seule idée, ce

qui est au fond parfaitement juste en ce sens que tout, dans la
parabole, doit tendre à faire naître une impression, à faire
prendre une décision, à illustrer une pensée.

Ce principe constitue une norme très sûre, lorsque nous
possédons dans les évangiles une parabole rapportée sous deux
formes différentes, pour en reconstituer la teneur originale, et

pour distinguer la parabole telle que Jésus l'a dite de la parabole

telle que la tradition l'a plus ou moins déformée. Partout



LES PARABOLES DE JESUS IO7

où il y a invraisemblance et intentions allégoriques, c'est-à-
dire partout où la parabole perd le caractère littéraire que je
viens d'essayer de spécifier, on peut être certain que la parole de
Jésus a été altérée. L'exemple le plus typique à cet égard nous
est fourni par la parabole du Festin, que nous lisons dans Luc
et dans Matthieu. Prenons-là d'abord dans Luc (xiv, i5-a4). Un
homme avait invité beaucoup de gens à un grand souper. Lorsque

tout lut prêt, il envoya son serviteur chercher les conviés.
Mais tous se dérobèrent en alléguant de pitoyables excuses. Le
maître de la maison, justement outragé, dit à son serviteur :

Puisque les invités ne daignent pas venir, va chercher ceux qui
ne sont pas blasés, les estropiés et les miséreux, ceux qui n'ont
jamais été d'aucune fête. Ceux-ci viendront ; quant aux
premiers, pas un d'entre eux ne goûtera de mon souper.

Tout est parfaitement vrai dans cette histoire : l'empressement
du maître qui invite, la façon polie dont se dérobent tous ces

gens à qui ce repas ne dit rien, — ils en ont eu si souvent, de

ces grands dîners — et l'accès de mauvaise humeur de l'hôte
froissé, qui ouvre aux pauvres la porte de son festin et la ferme

aux riches. Et la vérité éternelle, l'idée, comme dit Jülicher,
qui se dégage de ce récit est la suivante : Oui, le Royaume de

Dieu, dont quelqu'un a parlé pendant le repas chez le pharisien,
est une fête splendide à laquelle Dieu invite ceux qui le
connaissent Mais si ceux-ci n'en sentent pas le prix, s'il n'en ont

pas la nostalgie, s'ils n'éprouvent pas le besoin de ce Royaume,
ils en seront exclus. Tandis qu'au message de l'amour, du
pardon, de la justice, de la fraternité qui entrent maintenant dans
le monde, tous les pécheurs, les affligés, les méprisés, tous ceux
qui sont seuls vont tressaillir. Prenons garde que notre privilège
de connaître Dieu ne tue en nous la soif de Dieu, prenons garde
que nos expériences religieuses ne nous engourdissent, au point
que nous n'ayons plus besoin d'expériences nouvelles

Considérons la même histoire dans Matthieu (xxn, i-i4)-
Presque rien n'y est vrai, parce que tout y devient allégorique.
Il ne s'agit plus d'un homme, mais d'un roi qui fait des noces

pour son fils — le Royaume de Dieu, c'est Dieu glorifiant son
fils. Ce roi n'envoie plus son serviteur, mais des serviteurs,
et à plusieurs reprises — ce sont les prophètes, peut-être, qui
ont d'avance invité à croire à Jésus, puis en tout cas les



I08 JULES BREITENSTEIN

apôtres, qui ne furent pas un, mais plusieurs. Les serviteurs
ont pour mission de dire : Venez Le festin est préparé,
taureaux et bêtes grasses sont tués, tout est prêt. — Le repas est
donc quasiment sur la table; je note ce détail pour relever
l'invraisemblance de ce qui suit. — Les conviés ne tiennent pas compte
de l'invitation. Mais au lieu des excuses hypocrites et courtoises

que Luc a si bien su rendre, Matthieu nous raconte qu'ils saisissent

les serviteurs, les outragent, et même les tuent... Où a-t-on
jamais vu des gens tuer un domestique qui leur apporte une
invitation, simplement parce qu'ils ne veulent pas se rendre à

un repas Allégorie encore : Jérusalem a tué ses prophètes,
Hérode a tué Jaques, les Juifs ont tué des chrétiens. — Le roi
alors lève ses armées, fait périr ces meurtriers et détruit leur
ville. Invraisemblance, mais allégorie toujours. La destruction
de Jérusalem, en jo, fut considérée par les chrétiens comme
un juste jugement de Dieu frappant les Juifs incrédules et
rebelles. — Après cette campagne, ce siège, cette dévastation,
on pourrait supposer que le festin de noces est chose passée, et

que la fête sanglante l'a fait oublier. Pas du tout. Le roi dit
à ses serviteurs : Les noces sont prêtes, —donc la table est
toujours mise — allez chercher tous ceux que vous trouverez dans
les carrefours des chemins. Matthieu dit exactement ici : tous

ceux, ce tant méchants que bons ». Allégorie toujours. Pour lui,
le Royaume de Dieu et l'Eglise sont une seule et même chose, et,
dans l'Eglise visible, bons et mauvais sont mélangés. — songez à la
parabole de l'Ivraie. — Le récit s'achève par une dernière
invraisemblance. Le roi entre dans la salle pour regarder ceux
qui sont à table, et il avise, parmi les convives, un homme, un
seul, semble-t-il, qui n'est pas revêtu d'un habit de noces. Il le

réprimande, puis il ordonne à ses serviteurs de lui lier pieds et
mains et de le jeter dans les ténèbres du dehors. — Ce trait
final : chasser un indigent, qu'on a amené et contraint d'entrer,
parce qu'il n'a pas de vêtements de fête est d'une telle
invraisemblance que Calvin lui-même en est saisi et l'atténue comme
il peut, ce On pourrait, écrit-il, demander quelle raison il y a

» de punir rigoureusement un povre mendiant, pour ce qu'il
» n'a point apporté une robe de nopces, comme si c'était une
» chose nouvelle de voir ceux qui demandent leur pain par les

» rues être deschirez et mal en ordre. Je respon qu'il n'est



LES PARABOLES DE JESUS IO9

» point ici traité là où on prendra et comment on pourra avoir
» ceste robe. » Je crois, pour ma part, que. la parabole de la
Robe de noces est une parabole indépendante, contenant, elle
aussi, une seule idée, et accolée par Matthieu à la parabole des

Noces, avec laquelle elle n'a rien à faire.
Je me suis quelque peu étendu sur cette histoire du festin

pour bien montrer comment la tradition transforme une parabole

en allégorie, et, en s'imaginant de bonne foi l'enrichir et
l'orner, la défigure. Ici, la déformation est tellement frappante
que M. Westphal qui, dans l'ultra conservatisme de sa critique,
veut voir partout dans les évangiles l'œuvre de témoins
oculaires et n'accorder qu'un rôle infime à la tradition, est forcé
de rendre les armes. Il reconnaît que, dans la parabole des

Noces telle que Matthieu la raconte, on constate décidément que
la tradition a fait son œuvre.

Le principe de Jülicher : une idée par parabole, peut aussi
servir de norme, je le dis en passant, pour l'appréciation des

nombreux tableaux et gravures que les paraboles ont inspirées.
Il a paru il y a quelques années, à Strasbourg, un gros volume
dans lequel un théologien très connu étudiait et jugeait assez
sévèrement les fameuses Paraboles de Burnand. Je n'ai pas eu
l'occasion de lire cet ouvrage, mais un homine que je respecte
fort m'a dit qu'il était lourd et pédant. C'est possible. Mais on

peut, sans pédanterie, chercher dans chaque parabole le trait
essentiel, ce que Jésus a voulu dire, l'idée unique; puis,
considérant l'œuvre d'art, se demander si c'est cela — ou quelque chose

d'accessoire — que l'auteur a rendu, s'il a vraiment exprimé par
son burin ou son pinceau ce que Jésus a exprimé par sa parole.
Abstraction faite naturellement des questions de technique, de

dessin, de couleur, la plus admirable des œuvres sera celle qui
rendra avec la plus entière évidence ce qu'il y a d'essentiel dans

la parabole. Or, l'essentiel dans la parabole des Dix Vierges
n'est pas : elles s'endormirent ; l'essentiel dans la parabole de

l'Enfant prodigue n'est pas : il alla garder les pourceaux. Ce

sont là de beaux sujets de peinture inspirés par un détail de la

parabole, ce n'est pas l'expression picturale de la parabole elle-
même. Mais cette expression intégrale est-elle possible? Peut-

on mettre en dessin et en couleur les idées qui constituent le
centre de chaque parabole C'est une autre question.



JULES BREITENSTEIN

Nous voici ramenés maintenant au sujet tout pratique que
j'indiquais en commençant : Comment devons-nous traiter les

paraboles, les expliquer, pour n'en pas dénaturer le caractère et
faire saisir ce qu'elles contiennent, mais cela seulement

Il faut d'abord, si vous voulez, déblayer le terrain, c'est-à-
dire, partir d'un texte sûr, et pour cela : mettre en légitime
suspicion tout ce qui a mine allégorique. Les paraboles ne sont

pas des allégories, elles sont des récits destinés à faire saillir
une vérité.

Il faut ensuite essayer de trouver cette vérité, en tenant
compte, dans une certaine mesure, des introductions ou des

conclusions des paraboles. Je dis dans une certaine mesure car
les introductions, telles que : ce Le royaume des cieux est
semblable à » peuvent être une formule stéréotypée par la tradition
ou avoir été placées, de même que certaines conclusions, par
les évangélistes, dans un but explicatif. Ce qu'il y a de plus sûr,
c'est de se mettre directement en face des paraboles elles-mêmes,
et de les laisser agir immédiatement sur nous. Comme elles
sont admirablement bien faites, il serait pour le moins extraordinaire

que la pensée fondamentale qu'elles doivent rendre
accessible aux esprits simples nous échappât complètement.

Cette pensée une fois saisie, il faut alors raconter les
paraboles, de façon à leur donner toute la vie dont elles sont susceptibles,

et les raconter de manière que toute ia lumière se dirige
vers la vérité centrale. C'est là que l'imagination peut se donner

libre cours ; non pas, comme chez les allégoristes, pour
s'efforcer de découvrir le sens caché et spirituel de chaque
détail, mais pour animer le récit et le faire palpiter.
Souvenirs archéologiques, descriptions, réflexions sur tel geste,
telle parole, rapprochement peut-être avec telle situation, tel
fait contemporains.

Enfin, iorsque de l'histoire ainsi contée, la grande idée a

jailli, évidente, irrésistible, il ne reste plus qu'à appliquer cette
idée à nos circonstances présentes et à en tirer tout le fruit
possible pour notre vie, en faisant bien voir les conséquences qui
en découlent.

Prenons, par exemple, la parabole de l'Econome infidèle (Luc

xvi, 1-8), une des plus impossibles à traiter si on la tient pour
une allégorie, car alors le maître, c'est Dieu ; l'économe, c'est



LES PARABOLES DE JESUS III
l'homme ; et comme Jésus nous dit que le maître loua son
économe d'avoir fait une série de faux en écriture, cela met Dieu
en très fâcheuse posture. Prenons cette histoire comme une
parabole, c'est-à-dire comme une tranche de vie tristement
vraie, observée par un regard d'une absolue perspicacité et où

aucun des acteurs n'est tenu de symboliser la perfection
complète. L'idée centrale, qu'il faut chercher au verset 8 plutôt
qu'au verset 9, est que les hommes sont singulièrement habiles
lorsqu'il s'agit de se tirer d'affaire dans les difficultés d'ici-bas,
et d'échapper au châtiment qui les menace. Il faut donc raconter

l'histoire en ramenant tout à cette vérité humaine-là. On
montrera l'économe, honoré de la confiance de son maître, et

qui aurait dû, par conséquent, s'acquitter consciencieusement
de son devoir — et on notera en passant que privilège, que
confiance obiige. — Puis on montrera cet homme ne pensant
qu'à ses plaisirs, menant joyeuse vie, respecté peut-être comme
on respecte les riches, envié, ayant beaucoup d'amis, et ne

voyant pas, hélas, le gouffre qui s'ouvre devant lui. Mais
voici que sonne l'heure du Destin. Le maître a appris l'in-
conduite de son intendant. II le somme de lui rendre compte de

son administration et lui annonce qu'il va le chasser. Moment
tragique L'intendant est là, tenant à la main la lettre fatale.
Il est encore pour tous Monsieur l'intendant, tout le monde
le salue... demain il sera ruiné et chacun saura qu'il a volé
son maître, on le jettera en prison, ou bien que pourra-t-il
devenir? Mendiant, manœuvre? Mais tout à coup, il se

redresse. Eh bien non, cela ne sera pas ; il n'est pas encore
battu. Il court chez les débiteurs de son maître, fait d'eux ses

complices, les pousse à falsifier leurs comptes, et tout en se

donnant l'air de leur rendre service, se les attache par cet artifice

monstrueux. Désormais, il sait que tous ces gens auront
intérêt à le ménager. Lorsque le maître, plus tard, apprendra
toute l'affaire, il ne pourra s'empêcher de s'écrier : ce Mon
économe un coquin ; mais quel admirable homme d'affaires »

Cette histoire, quand Jésus a-t-il dû la conter? Il me semble

qu'il y a en elle, sous son calme apparent, quelque chose de

tendu et presque de désespéré. Jésus a en face de lui des gens
qui ne se soucient pas de leur âme. Responsabilité, jugement
de Dieu, perspective de la mort, rien de cela ne les empêche de



lia JULES BREITENSTEIN

dormir. Devant ces malheureux qui ont des yeux pour ne

pas voir et des oreilles pour ne pas entendre, Jésus sent qu'il
est comme une voix qui clame dans le désert, et qu'il ne parvient
pas à secouer ces consciences inertes. C'est alors qu'il leur dit,
dans sa parabole : ce Soyez au moins intelligents. On fait dans

ce monde des prodiges pour se sauver. De grâce, soyez aussi

intelligents quand il s'agit de votre vie éternelle que lorsqu'il
s'agit de votre vie de la terre, quand il s'agit du verdict de

Dieu que lorsqu'il s'agit de celui des hommes. »

Transposons maintenant cela dans notre vie à nous. Est-ce

que cette idée n'est pas aussi actuelle que jamais? Les âmes
n'ont-elles pas toujours le même aveuglement et la même
indifférence Le jugement de Dieu est-il moins redoutable Vous

pressentez toutes les applications et tous les appels qu'on peut
tirer de ces pensées. Je ne les développe pas. Obscure comme
allégorie, l'histoire de l'Econome infidèle, entendue comme parabole,

devient d'une clarté saisissante.

J'espère avoir montré que cette manière de concevoir
les paraboles ne leur ôte rien de leur intérêt, ni de leur valeur.
Au premier moment, on se sent un peu dépaysé, — si j'en
crois les confidences de tels de mes étudiants — de ne plus
pouvoir transformer, ligne après ligne, l'image matérielle en
réalité spirituelle, et de ne plus oser découvrir à tel détail
prosaïque un sens religieux profond. Mais lorsqu'on a résolument
tourné le dos à l'allégorie et qu'on prend les paraboles tout
simplement pour ce qu'elles sont, on trouve à les expliquer un
charme nouveau et elles paraissent beaucoup plus vraies que si
elles n'étaient que des symboles,

Toute parabole traitée de cette manière-là prend une signification

magnifique. Ce n'est pas la même, sans doute, que si la
parabole était une allégorie, mais elle n'est pas moins belle. Je

le montrerai en terminant par deux exemples, où j'essaierai
d'expliquer comme paraboles les deux allégories que la vieille
tradition chrétienne a introduites dans le Nouveau Testament.

D'abord la parabole du Semeur. Entendue comme allégorie,
elle nous intéresse à la semence tombée sur la route, dans les

pierres, dans les épines, et en somme assez peu à celle qui est
tombée dans la bonne terre. — Entendue comme parabole,
c'est précisément le contraire qui a lieu. Jésus, dans un jour de



LES PARABOLES DE JÉSUS Il3

lassitude peut-être, se sentant seul et petit devant la grandeur de

sa tâche, a regardé un semeur, seul lui aussi dans son champ.
Et il a remarqué ceci : que sans doute, il se perd des grains
sur le chemin, que d'autres encore n'ont guère de chances de

prospérer, mais que pourtant l'immense majorité peut croître et
fructifier, promettant la moisson splendide où un grain en

rapporte trente, soixante, cent (Marc iv, 9). Quel encouragement

Répandons la vérité Il y a plus de semences de vie qui
portent leur fruit qu'il n'y en a qui meurent

Et enfin la parabole de l'Ivraie. D'après l'explication allégorique,

elle signifie que les bons seront mélangés aux méchants

jusqu'à la fin du monde, et elle est une description anticipée du

jugement dernier. Si on y voit une parabole, en voici l'explication,

telle que la présenta si justement et avec tant d'âme
Charles Wagner, Ja dernière fois, si je ne me trompe, qu'il prêcha

à Genève : Il faut savoir attendre, il ne faut ni juger, ni
agir à la légère. Dans tel mouvement social, dans tel trait de

caractère qui s'esquisse chez un enfant, dans telle orientation
de la pensée contemporaine qui nous déconcerte, nous croyons
voir de l'ivraie, et nous voudrions l'arracher. Aveugles que
nous sommes, nous détruirions du bon grain Prenons garde de

déraciner le blé, en pensant extirper l'ivraie, parce que nous
sommes de pauvres créatures et que nous ne savons pas.

C'est sur cette note de largeur et de prudence qu'il me plaît
de terminer. Largeur et prudence, combien cette double
attitude nous est nécessaire dans le tourbillon de faits, d'affirmations,

d'espérances, d'idées qui nous emporte tous Que ceux

qui s'efforcent de la réaliser se souviennent toujours que Jésus

l'a voulue, ainsi qu'il l'a enseigné dans une de ses paraboles,
dont on a fait trop tôt une allégorie.

Jules Breitenstkin.


	Les paraboles de Jésus

