Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 9 (1921)

Heft: 39

Artikel: Les paraboles de Jésus

Autor: Breitenstein, Jules

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380032

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380032
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES PARABOLES DE JESUS ()

Je ne prétends pas donner ici quoi que ce soit de nouveau ou
d’original. Je voudrais seulement raviver les souvenirs de ceux
qui connurent les travaux de B. Weiss, Jiilicher, Weinel, etc.,
et, pour ceux qui les ignorent, rechercher, au point de vue
pratique, ce que sont les paraboles évangéliques, et comment il
faut les entendre pour demeurer fidéle & l'esprit de celui qui
les a prononcées. Cette entreprise, toute modeste qu'elle soit,
ne sera peut-étre pas tout a fait inutile, car, s'il y a de nos
jours de nombreux chrétiens, dans les Eglises et dans les sectes,
qui sondent les Ecritures, il faut reconnaitre qu’ils apportent
trop souvent a cette louable étude autant de fantaisie, de sub-
jectivisme naif et, disons-le, d’ignorance, que d’ardeur et de
zéle: ce qui frappe de stérilité beaucoup d’efforts sérieux et
sincéres, dignes d’un meilleur succés.

Qu’est-ce que les paraboles ? Leur nom méme ne nous fournit
aucune réponse a cette question, car le mot grec m:poe@oh’;, tra-
duction de I'hébreu « machal » sert a4 désigner des choses trés dif-
férentes, telles que proverbe, sentence, image, allégorie, etc. -
Jésus, citant le proverbe: Médecin, guéris-toi toi-méme, 'ap-
pelle une parabole (Luc 1v, 23). Une autre fois, Jésus ayant
énoncé cette sentence: « Ce n'est pas ce qui entre dans
I’'homme qui le souille, mais ce qui sort de lui », ses disciples
lui demandent de leur expliquer... cette parabole (Marc viI, 17).

(1) Lu a la séance de rentrée de la Faculté de théologie évangélique,
octobre 1919.



98 JULES BREITENSTEIN

La plupart des chrétiens, théologiens en téte, ont, — presque
depuis les premiers jours de notre religion — fixé le sens de
parabole en en faisant le synonyme d’allégorie. Qu’est-ce donc
qu'une allégorie ? C’est une histoire, artificiellement construite,
c’est-a-dire une histoire que l'auteur ne raconte pas pour elle-
méme, parce quelle est belle, ou émouvante, ou typique, ou
propre a faire réfléchir, mais qu’il compose a téte reposée, avec
beaucoup d'ingéniosité, pour en faire le vétement et le symbole
de quelque vérité abstraite. C'est, si vous voulez, une espéce de
rébus, ou, sous chaque figure, se cache une pensée. Pour qu'une
allégorie soit bonne, il importe peu qu’elle soit vraisemblable ;
I'essentiel est que chacun des traits, chacun des détails qui s’y
trouve ait un sens profond que l'on puisse saisir et godter
quand on est parvenu a découvrir la clef de I'énigme,

Mais un exemple me fera mieux comprendre que de longues
définitions. Voici une allégorie, librement imitée du poéte
Riickert : Un jour, en Syrie, un homme conduisait un chameau
par un licol. Soudain, I'animal devint furieux et si menagant
que I'homme dut fuir, ayant & ses trousses la béte enragée.
D’effroi, il se jeta dans un puits. A mi-hauteur de celui-ci, un
buisson avait crit d'aventure entre les pierres. L'homme s’y
cramponna. Il se sentit alors dans une situation terrible. Il ne
pouvait sortir du puits, car il voyait & l'orifice la téte rébar-’
bative du chameau. Il ne pouvait descendre au fond du puits,
car il y avait la une sorte de dragon monstrueux qui latten-
dait pour le dévorer. Suspendu ainsi, entre deux périls, a ce fra-
gile arbuste, le malheureux découvrit, comble d’'infortune ! deux
petites souris, I'une blanche et l'autre noire, qui, successive-
ment, rongeaient les racines du buisson, de sorte que ce dernier
ne devait plus tenir longtemps. L’homme se désespérait, compre-
nant qu'il n'y avait pour lui aucun salut possible, lorsqu’il
apercut une fréle branche doucement balancée et qui semblait
lui faire signe. C'était une ronce chargée de baies mires. Alors,
il en mangea, et elles étaient si bonnes, si bonnes, qu'il ne vit
plus ni chameau ni dragon, et qu'il oublia le puits, et le buisson
fragile, et les deux souris infatigables.

Voila le type accompli de I'allégorie. On sent trés bien que
cette histoire n'a pas en elle-méme de portée; qu'elle n’est pas
vraie ; que, telle qu’elle est, elle ne nous enseigne rien; mais



LES PARABOLES DE JESUS 99

d’autre part son étrangeté nous fait supposer qu’elle a un sens
caché, et qu'elle deviendrait peut-étre trés claire et trés saisis-
sante si quelqu'un nous en révélait la véritable signification. Je
vais vous l'interpréter, toujours d’aprés Riickert, et vous verrez
comme elle deviendra lumineuse. I’homme, c’est chacun de nous;
le chameau furieux, ce sont nos soucis, nos peines, nos détres-
ses, que nous devons trainer partout, qui nous poursuivent et
auxquels nous nous efforgons d’échapper ; le dragon au fond du
puits, c’est la mort qui nous attend et nous épouvante tous; le
buisson auquel 'homme se raccroche, c’est notre pauvre vie
incertaine ; la souris noire et la souris blanche qui, successive-
ment, rongent les racines du buisson, c’est la nuit et le jour qui
se succedent sans tréve, diminuant chaque fois un peu la force
qui nous soutient ; les mires délicieuses, enfin, ce sont les plai-
sirs des sens, cette jouissance d'un moment, qui, malheureux
que nous sommes ! nous fait oublier nos tristesses, et la mort
qui nous guette, et la fragilité toujours plus certaine de nos
jours.

Je disais donc que la plupart des chrétiens ont, et cela dés
les temps les plus anciens, tenu les paraboles de Jésus pour des
allégories. Nous trouvons déja cette idée dans I'évangile de
Mare, lequel représente une des deux plus vieilles traditions qui
existent au sujet de Jésus, de sa vie et de son enseignement.
Le Maitre vient de raconter la parabole du Semeur. Plus tard,
loin de la foule, ses disciples l'interrogent sur les paraboles en
général. (Je suis le texte de Marc 1v, 10). Jésus répond que,
s’il parle en paraboles, c’est pour que la multitude ne le com-
prenne pas: « C'est & vous, dit-il, qu'a été donné le mystére
du Royaume de Dieu; mais a ceux du dehors, tout arrive sous
forme de paraboles, afin qu'en regardant ils regardent et ne
voient point, et qu'en entendant ils entendent et ne comprennent
point, de peur qu'ils ne se convertissent et qu'il ne leur soit
pardonné ». — Je ne m’arréte pas devant cette parole tellement
extraordinaire que Matthieu n’ose pas la reproduire telle quelle
(cf. Matth. x111, 13), je ne me demande pas s’il est vraiment
impossible d’en trouver une interprétation satisfaisante, je constate
seulement que, pour Marc et la tradition qu’il consigne, une
parabole est un monde fermé au profane, et qu'on ne peut la
comprendre que si quelqu'un l'explique. Or, cela, c'est la défi-



100 JULES BREITENSTEIN

nition méme de l'allégorie. Marc abonde tellement dans ce sens
qu’il met dans la bouche de Jésus une autre parole que ni
Matthieu ni Luc ne reproduisent : « Vous ne savez pas le sens de
cette parabole ! Et comment entendrez-vous toutes les parabo-
les ?» (Marc 1v, 13). — En effet, toutes les paraboles ont un
sens secret, recélent un mystere, et malheur a qui ne fait qu’ounir
la parabole, mais reste étranger au mystére ! L’explication de
la parabole du Semeur que, d’apres le texte de Marc que je
viens de citer, Jésus ne distingue nullement des autres parabo-
les, nous la présente nettement comme une allégorie. Chaque
détail y a sa signification spirituelle, les oiseaux du ciel qui,
ailleurs, doivent nous instruire de la part de Dieu, représentent
le Diable; le soleil, dont Jésus dit ailleurs que Dieu le fait lever
sur le monde, symbolise l'affliction ou la persécution, etc.

Cette assimilation de la parabole a l'allégorie est donc fort
ancienne. Elle s’est de plus en plus généralisée et nous voyons
dans la parabole du Festin, dont je parlerai plus tard, un curieux
exemple de parabole se transformant en allégorie.

Mais pourquoi cette assimilation ? Elle provient, d’une part,
des préoccupations ésotériques qu’avaient alors toutes les reli-
gions. Le christianisme du premier siécle fut une religion a
coté de beaucoup d’autres. Or, toutes prétendaient détenir des
mystéres qu'elles ne révélaient qu'aux seuls initiés. L’idée que
les paraboles ne se comprenaient pas d'elles-mémes, qu’elles
contenaient un enseignement inaccessible aux profanes, que les
mots y avaient un autre sens que leur sens naturel, devait
donc s'imposer et apparaitre aux chrétiens comme une facon
d’honorer extraordinairement le Christ.

D’autre part, 'allégorie florissait alors dans le monde, aussi
bien chez les Juifs que chez les Grecs. Paul en faisait usage,
I'auteur de l'épitre aux Hébreux aussi, I'épitre de Barnabas
n’est d’'un bout a l'autre qu'une allégorie. Les chrétiens primi-
tifs, les martyrs, goitaient une sainte édification a décou-
vrir dans les paroles les plus simples, des vérités glorieuses
mais voilées au regard naturel. Lorsque Barnabas, par exemple,
trouvait dans les 318 compagnons d’Abraham dont parle la
Genése, (x1v, 14; xvII, 23, 27) la preuve que la vraie circonci-
sion, qui fait de nous le peuple de Dieu, c'est Jésus mort sur
la croix, et qu’il établissait cela par le moyen du raisonnement



LES PARABOLES DE JESUS 101

suivant : 318 s’écrit en grec IHT, or IH c’est Jésus, et T, c'est
Iimage de la croix, il avait l'impression d’avoir rendu un
immense service a4 ses lecteurs, et leur écrivait apres ceite
démonstration : Dieu sait que personne n’a recu de mol un
enseignement de plus de valeur que celui-la. Mais je suis certain
que vous en étes dignes (1x, 9).

Enfin, l'allégorie a le grand avantage de stimuler puissam-
ment I'imagination. En affirmant que le sens maturel des para-
boles n’avait pas de valeur et que c’était leur sens spirituel
quil s’agissait de découvrir, l'allégorie a ouvert toutes grandes
les portes des jardins enchantés de la fantaisie. Or, de tout
temps, les chrétiens ont voulu trouver dans la Bible des choses
nouvelles ; ils y ont cherché la confirmation de leurs doctrines
particuliéres et de leurs idées cheres. Quelles ressources inépui-
sables leur fournissaient ces simples histoires, dont ils savaient
qu’elles n’étaient pas simples, mais au contraire riches et lour-
des de vérités cachées ! Un seul mot pouvait devenir un autre
buisson ardent, un second Sinai, si I'on parvenait a4 en saisir la
divine signification. Il y aurait une étude plaisante, mais
immense, a faire, de tout ce que la pensée chrétienne a su voir
dans les paraboles entendues comme allégories. Tertullien (De
praescr, Xxx1) prouvait, par la parabole de I'Ivraie, que la véri-
té vient toujours en premier lieu et le mensonge ensuite —
d’abord le bon grain, puis I'ivraie — de sorte que les dissidents
ont toujours tort. Pour Tertullien encore (id. xxvr: 3) la para-
bole des Mines symbolise la prédication évangélique; enfouir
une mine dans un trou, c’est taire une seule parole de Jésus, et
I'empécher de fructifier. Est-il besoin de rappeler le parti tragi-
que que saint Augustin a tiré de deux mots de la parabole du Fes-
tin ? Le maitre de maison dit 4 son serviteur : Va dans les
chemins et le long des haies, et contrains d’entrer (je traduis
littéralement) pour que ma maison soit pleine. Compelle inirare:
contrains d’entrer... Augustin aurait pu se laisser illuminer par
le : pour que ma maison soit pleine. Hélas, il n'a vu que le
Compelle intrare, qui légitime les persécutions et I'Inquisition.
Pour que nous ne soyons pas tentés de jeter la pierre & saint Au-
gustin, et pour tenir la balance égale, voici comment Calvin
interpréte ce passage : Je ne trouve pas mauvais que saint
Augustin ait souvent usé de ce témoignage contre les Donatis-



102 JULES BREITENSTEIN

tes, pour prouver qu’il est permis aux princes fidéles de con-
traindre les obstinés et rebelles et de faire des édits pour les
ranger au service du vrai Dieu et & 'unité de la foi. Car, com-
bien que la foi soit volontaire, nous voyons néanmoins que ces
moyens profitent, pour dompter l'obstination de ceux qui n’obéi-
raient jamais s’il n'y avait contrainte.

La parabole du Bon Samaritain est une de celles qui ont fournj
le champ le plus riche & linterprétation allégorique. Il suffit
de comprendre que le blessé, c’est 'homme, et le bon Sama-
ritain, Jésus ; alors, tout s’éclaire, et les enseignements pré-
cieux abondent. L'homme n’est que blessé ; donc condamnation
de ceux qui tiennent I'homme naturel pour entiérement mort,
pour dépourvu de toute vie divine, de toute volouté bonne, de
toute liberté, Le bon Samaritain panse le blessé avec de I'huile
et du vin : T'huile, c’est I'onction du Saint Esprit, le vin... sou-
venez-vous de la Sainte Céne. Le bon Samaritain ne guérit pas
le malade, il le conduit a I'hétellerie ou on le guérira. Qui ne
voit que l'hoétellerie, c’est I'Eglise ? Jésus ne veut pas sauver
hors de I'Eglise, c’est elle qu’il a instituée pour étre 1'hoétellerie
des ames convalescentes. Mais, & son retour, le bon Samaritain
reviendra a I'hétellerie pour payer sa note. Quelle frappante
affirmation du retour du Christ, qui apportera a4 son Eglise la
juste rétribution!

Le temps me manque pour pousser plus avant cette enquéte.
Je note seulement que, pour en trouver les matériaux, il n’est
pas besoin de remonter jusqu'au xvie siécle. Il n'y a qu’'a assis-
ter a telle étude biblique d’aujourd’hui. Ayant eu, récemment,
a diriger un séminaire ou chacun de mes étudiants devait a
tour de role expliquer une parabole, jai pu constater les pro-
diges de perspicacité et d’'ingéniosité que certains savaient ac-
complir pour faire un sort a chaque mot et a chaque image, de
facon a découvrir partout des sources d’'édification. Et, bien
plus ; qui de nous, pasteurs, n’a pas composé uelque sermon
d’appel sur: « Venez, car tout est prét», ou sur: «Il y a
encore de la place », en oubliant que ces paroles se rapportent
a un festin, et en y voyant une allégorie représentant le salut
ou le ciel ?

Ce n’est que dans le courant du xixe siécle quun certain
nombre de théologiens, dont Jilicher est le plus considérable,



LES PARABOLES DE JHESUS 103

s'élevérent contre cette facon de tenir les paraboles pour des
allégories. 11 y eut sans doute de tout temps des hommes qui
protestérent contre I'abus de l'allégorie. Calvin, pas exemple,
dit & propos des paraboles, qu'«il ne faut pas éplucher subti--
lement et par le menu un chacun mot » (Matth. xx11, 10). Mais
leur indignation provenait surtout de ce que I'allégorie permettait
d’introduire dans la Bible des conceptions, des doctrines qui leur
déplaisaient — et, a l'occasion, ils ne se faisaient pas faute eux-
mémes d’allégoriser a4 leur tour. La critique exercée par les
théologiens modernes a été beaucoup plus conséquente et déci-
sive, et, en place de I'ancienne notion de la parabole, elle en a
établi une nouvelle, que je crois la vraie et que je vais exposer.

I’assimilation des paraboles de Jésus a4 des allégories se
heurte a trois difficultés.

D’abord, une difficulté d’ordre pratique. Si les paraboles sont
réellement des allégories, nous devons reconnaitre franchement
que mnous ne pouvons pas les comprendre — sauf celles du
Semeur et de 1'Ivraie, dont Jésus nous a donné la clef. Nous
pouvons sans doute y insinuer nos idées, hasarder avec plus ou
moins d’assurance nos explications, mais nous ne serons jamais
certains d’avoir découvert ce que Jésus lui-méme a voulu dire.
L’extraordinaire variété des interprétations qu'on a fournies de
chaque parabole montre combien ces interprétations sont arbi-
traires. Faut-il donc accepter avec résignation qu'une des plus
belles parties de l'enseignement de notre Sauveur demeure a
jamais pour nous un monde fermé ?

Les deux autres difficultés sont d’ordre psychologique et his-
torique.

En premier lieu, il est étrange que Jésus, qui fut le prédicateur
populaire par excellence, qui s’adressa le plus souvent aux gens
simples, aux paysans, aux pécheurs, aux petits artisans de Gali-
lée, qui avait conscience de la valeur exceptionnelle de son message
et devait chercher par conséquent & convaincre les 4mes en étant
aussi clair, aussi précis, aussi direct que possible, ait choisi pour
s'exprimer la forme la plus volontairement obscure ? Quand on
lit ses paroles du sermon sur la montagne, ou ses discussions
avec ses adversaires, ou ses invectives contre les prétres et les
pharisiens, on a l'impression d'un langage merveilleusement
lucide et qui ne préte jamais a équivoque. Et alors, Jésus aurait



104 JULES BREITENSTEIN

changé radicalement de méthode lorsqu’il s’agissait d’'une para-
bole! Lui, si net d’ordinaire, se serait dans ce cas appliqué a
voiler sa pensée, pour ne la découvrir ensuite qu'a ses amis ?
Mais, a ce compte, comment comprendre la donnée de Mare
selon laquelle la foule était frappée de l'enseignement du Naza-
réen, et trouvait qu'il parlait avec autorité, et non comme les
scribes (1, 22) ? On pourrait objecter, il est vrai, que, selon le
texte de Marc, cette impression des auditeurs n’est pas provo-
quée par une parabole, mais par un discours de Jésus dans une
synagogue. On pourrait donc admettre que Jésus a eu deux
facons d’enseigner, I'une pour étre compris et l'autre — celle
des paraboles — pour ne pas l'étre. Mais, outre que cela est
bien invraisemblable au point de vue psychologique, cette sup-
position désespérée est formellement contredite par 'évangile de
Luc. Et cela nous améne a la derni¢re des difficultés soulevées
par la théorie des paraboles-allégories.

L’évangile de Luc a été composé en utilisant au moins trois
sources. Il y a d’abord Marc, et nous retrouvons dans Luc la
notion allégorique des paraboles qu’il a rencontrée dans cette
source, puis il y a une collection de paroles diverses, utilisée
aussi par Matthien, et enfin un groupe d'importantes paraboles
que Luc est seul & transcrire, et que par conséquent ni Marc ni
Matthieu n'ont connues. Or, dans ce dernier groupe en particu-
lier, nous sommes frappés par une tout autre maniére d’enten-
dre les paraboles,

Elles ne sont plus un procédé que Jésus emploie pour mettre la
vérité hors de 'atteinte des profanes, mais au contraire le moyen
dont il use pour la rendre accessible aux profanes eux-mémes.
Ou une pensée abstraite échouerait, il espére qu’'un récit con-
cret, quun fait pris dans la vie quotidienne réussira. Il ne
songe pas ensuite a éclairer ses paraboles. Au contraire, il se sert
des paraboles pour éclairer ce qu’il veut faire comprendre.
Voyez plutét: un docteur de la Loi lui demande un jour: « Qui
est mon prochain ? ». Jésus pourrait lui répondre par une théo-
rie. Mais non : il raconte la parabole du Bon Samaritain, et
celle-ci parle avec une telle évidence que Jésus laisse & son in-
terlocuteur le soin de conclure lui-méme : « Lequel de ces trois
te semble avoir été le prochain de celui qui tomba entre les
mains des brigands? » — «Clest celui qui a exercé la misé-
ricorde envers lui». — «Va, et fais de méme ». (x, 25-37.)



LES PARABOLES DE JESUS 105

Une autre fois, Jésus est & table chez le pharisien Simon, un
vrai profane, celui-la, car on a l'impression qu'il croit avoir
fait beaucoup d’honneur au prophéte galiléen en I'invitant
(vi1, 44-46). Une femme de mauvaise vie entre dans la salle du
festin, et prodigue a4 Jésus les marques les plus touchantes de
sa reconnaissance et de son humble amour. Simon en est scan-
dalisé. Alors Jésus prend la parole : Simon, j'ai quelque chose
a te dire, et ce qu’il dit, c’est la parabole des Deux Débiteurs,
parabole dont le sens est si manifeste que Simon lui méme en
doit préparer la conclusion. Lequel des deux débiteurs, lui
demande Jésus, aimera le plus ce créancier qui leur a remis
leur dette ? — J'estime que c’est celui a qui il a remis le plus —
Tu as bien jugé...

De méme, Jésus raconte la parabole du Pharisien et du Péa-
ger 4 des profanes encore, & des gens, dit Luc, qui se persua-
daient eux-mémes qu’ils étaient justes et qui méprisaient les
autres (XviiI, g).

Luc rapproche la parabole du Riche insensé du fait que quel-
qu'un dans la foule avait interpellé Jésus en ces temes: « Mai-
tre, dis 4 mon frére de partager avec moi notre héritage »
(x11, 13-16), de sorte que le récit que fait alors Jésus a pour
but, selon Luc, de montrer & ces gens tout préoccupés de leur
argent et des biens de ce monde qu’il existe un trésor plus pré-
cieux que toutes ces choses-la: I'ame.

Je pourrais multiplier les exemples de cette notion des para-
boles que nous trouvons dans Luc et qui est si différente de
de celle que nous avons rencontrée chez Marc. Dans Matthieu,
nous constatons la méme tendance que dans Luc. Nous avons
noté précédemment que Matthieu ne peut admettre que Jésus ait
parlé en paraboles afin de n’étre pas compris, et qu’il modifie
dans ce sens, le texte de Marc (Matth. ximm1, 13 cf. Mare 1v, 12,
Luc v, 10). La parabole du Serviteur impitoyable, qu’il est
seul & rapporter, a été provoquée, selon lui, par une question
de Pierre : « Seigneur, combien de fois pardonnerai-je & mon
frére ? » et Jésus I'a racontée 4 Pierre afin de lui faire com-
prendre pourquoi '’homme n’a pas le droit d'éire un justicier,
mais doit pardonner toujours.

Il nous faut donc choisir entre la notion de Marc et de I'Eglise
dans sa presque totalité et celle de Luc et de Matthieu. Le
mérite de B. Weiss, de Julicher et de Weinel est de s’étre déci-



106 JULES BREITENSTEIN

dés énergiquement pour la seconde, qui s’accorde si bien avec
tout ce que nous connaissons du caractére de Jésus, avec cette
exquise charité intellectuelle qui le poussait a se mettre au
niveau des plus humbles, et a parler un langage d’enfant, de
facon que les enfants méme pussent le comprendre. Les para-
boles de Jésus ne sont donc pas des allégories, mais des his-
toires vraies, quoique imaginées, de ces petits faits dont la vie
est remplie, mais que seul un observateur, qui est en méme
temps un poéte, sait remarquer, et dont seul un homme atten-
tif aux réalités intérieures sait découvrir le sens profond. Jésus
raconte ces histoires, avec une sobriété et un relief qui sont
d’un art merveilleux ; puis, lorsque la vérité humaine qu’elles
contiennent s’est imposée a l'esprit et a la conscience de l'audi-
teur, il la transpose sur un plan supérieur, il en fait un prin-
cipe de vie, une partie de la vérité éternelle; une grande lumiére
dans laquelle on devra désormais marcher. Exemple: Une
pauvre femme balaie sa maison et cherche minutieusement
jusqu’a ce qu’elle I'ait retrouvée la drachme qu’elle avait perdue.
C'est qu'une drachme, c’est un trésor pour qui n’en posséde pas
beaucoup, et, pour retrouver un trésor, est-il une peine qui
coite ? Vérité humaine. Les dmes sont des trésors, une ame qui
ne connait pas Dieu est un trésor perdu. Dieu la cherche. Dieu
la veut. Il faut aller dans le sens de Dieu et chercher les ames.
Vérité éternelle, principe de vie, grande lumiére.

Entendue de cette facon, une parabole est d’autant meilleure
qu'elle est plus vraisemblable, qu’elle présente des faits qui
parlent d’eux-mémes, qu’elle ne disperse pas l'attention, mais
quau contraire elle la dirige invariablement sur la vérité
qu’il s’agit de mettre en évidence. Gest cette loi que Jilicher a
formulée lorsqu’il a dit, sous une forme au premier abord para-
doxale, qu'une parabole ne doit contenir quune seule idée, ce
qui est au fond parfaitement juste en ce sens que tout, dans la
parabole, doit tendre & faire naitre une impression, a faire
prendre une décision, a illustrer une pensée.

Ce principe constitue une norme trés siire, lorsque nous pos-
sédons dans les évangiles une parabole rapportée sous deux
formes différentes, pour en reconstituer la teneur originale, et
pour distinguer la parabole telle que Jésus l'a dite de la para-
bole telle que la tradition I'a plus ou moins déformée. Partout



LES PARABOLES DE JESUS 107

ou il y a invraisemblance et intentions allégoriques, c’est-a-
dire partout ou la parabole perd le caractére littéraire que je
viens d’essayer de spécifier, on peut étre certain que la parole de
Jésus a été altérée. L'exemple le plus typique & cet égard nous
est fourni par la parabole du Festin, que nous lisons dans Lue
et dans Matthieu. Prenons-la d’abord dans Luc (x1v, 15-24). Un
homme avait invité beaucoup de gens a un grand souper. Lors-
que tout ftut prét, il envoya son serviteur chercher les conviés.
Mais tous se dérobérent en alléguant de pitoyables excuses. Le
maitre de la maison, justement outragé, dit & son serviteur :
Puisque les invités ne daignent pas venir, va chercher ceux qui
ne sont pas blasés, les estropiés et les miséreux, ceux qui n’ont
jamais été d'aucune féte. Ceux-ci viendront; quant aux pre-
miers, pas un d’entre eux ne gotitera de mon souper.

Tout est parfaitement vrai dans cette histoire : 'empressement
du maitre qui invite, la facon polie dont se dérobent tous ces
gens a qui ce repas ne dit rien, — ils en ont eu si souvent, de
ces grands diners! — et I'accés de mauvaise humeur de 'hdte
froissé, qui ouvre aux pauvres la porte de son festin et la ferme
aux riches. Et la vérité éternelle, I'idée, comme dit Jilicher,
qui se dégage de ce récit est la suivante : Oui, le Royaume de
Dieu, dont quelqu'un a parlé pendant le repas chez le pharisien,
est une féte splendide & laquelle Dieu invite ceux qui le con-
naissent ! Mais si ceux-ci n’en sentent pas le prix, s'il n’en ont
pas la nostalgie, s’ils n’éprouvent pas le besoin de ce Royaume,
ils en seront exclus. Tandis qu'au message de I'amour, du par-
don, de la justice, de la fraternité qui entrent maintenant dans
le monde, tous les pécheurs, les affligés, les méprisés, tous ceux
qui sont seuls vont tressaillir. Prenons garde que notre privilege
de connaitre Dieu ne tue en nous la soif de Dieu, prenons garde
que nos expériences religieuses ne nous engourdissent, au point
que nous n'ayons plus besoin d’expériences nouvelles !

Considérons la méme histoire dans Matthieu (xx1, 1-14).
Presque rien n’y est vrai, parce que tout y devient allégorique.
Il ne s’agit plus d’'un homme, mais d’un roi qui fait des noces
pour son fils — le Royaume de Dieu, c’est Dieu glorifiant son
fils. Ce roi n'envoie plus son serviteur, mais des serviteurs,
et a plusieurs reprises — ce sont les prophétes, peut-étre, qui
ont d’avance invité a croire a Jésus, puis en tout cas les



108 JULES BREITENSTEIN

apotres, qui ne furent pas un, mais plusieurs. Les serviteurs
ont pour mission de dire: Venez! Le {estin est préparé, tau-
reaux et bétes grasses sont tués, tout est prét. — Le repas est
donc quasiment sur la table; je note ce détail pour relever I'in-
vraisemblance de ce qui suit. — Les conviés ne tiennent pas compte
de l'invitation. Mais au lieu des excuses hypocrites et courtoises
que Luc a si bien su rendre, Matthieu nous raconte qu’ils saisis-
sent les serviteurs, les outragent, et méme les tuent... Ou a-t-on
jamais vu des gens tuer un domestique qui leur apporte une
invitation, simplement parce qu’ils ne veulent pas se rendre a
un repas ? Allégorie encore : Jérusalem a tué ses prophétes,
Hérode a tué Jaques, les Juifs ont tué des chrétiens. — Le roi
alors leve ses armées, fait périr ces meurtriers et détruit leur
ville. Invraisemblance, mais allégorie toujours. La destruction
de Jérusalem, en 70, fut considérée par les chrétiens comme
un juste jugement de Dieu frappant les Juifs incrédules et
rebelles. — Apreés cette campagne, ce siege, cette dévastation,
on pourrait supposer que le festin de noces est chose passée, et
que la féte sanglante I'a fait oublier. Pas du tout. Le roi dit
a ses serviteurs : Les noces sont prétes, — donc la table est tou-
jours mise | — allez chercher tous ceux que vous trouverez dans
les carrefours des chemins. Matthieu dit exactement ici: tous
ceux, « tant méchants que bons ». Allégorie toujours. Pour lui,
le Royaume de Dieu et Eglise sont une seule et méme chose, et,
dans I’Eglise visible, bons et mauvais sont mélangés, — songeza la
parabole de I'lvraie. — Le récit s’achéve par une derniére in-
vraisemblance. Le roi entre dans la salle pour regarder ceux
qui sont a table, et il avise, parmi les convives, un homme, un
seul, semble-t-il, qui n'est pas revétu d'un habit de noces. Il le
réprimande, puis il ordonne a ses serviteurs de lui lier pieds et
mains et de le jeter dans les ténébres du dehors. — Ce trait
final : chasser un indigent, qu'on a amené et contraint d’entrer,
parce qu'il n'a pas de vétements de féte est d'une telle invrai-
semblance que Calvin lui-méme en est saisi et l'atténue comme
il peut. « On pourrait, écrit-il, demander quelle raison il y a
» de punir rigoureusement un povre mendiant, pour ce qu’il
» n’a point apporté une robe de nopces, comme si c¢'était une
» chose nouvelle de voir ceux qui demandent leur pain par les
» rues étre deschirez et mal en ordre. Je respon qu’il n’est



LES PARABOLES DE JESUS 109

» point ici traité la ot on prendra et comment on pourra avoir
» ceste robe. » Je crois, pour ma part, que la parabole de la
Robe de noces est une parabole indépendante, contenant, elle
aussi, une seule idée, et accolée par Matthieu a4 la parabole des
Noces, avec laquelle elle n’a rien a faire.

Je me suis quelque peu étendu sur cette histoire du festin
pour bien montrer comment la tradition transforme une para-
bole en allégorie. et, en s'imaginant de bonne foi 'enrichir et
l'orner, la défigure. Ici, la déformation est tellement frappante
que M. Westphal qui, dans I'ultra conservatisme de sa critique,
veut voir partout dans les évangiles l'ceuvre de témoins ocu-
laires et n'accorder qu'un rdle infime & la tradition, est forcé
de rendre les armes. Il reconnait que, dans la parabole des
Noces telle que Matthieu la raconte, on constate décidément que
la tradition a fait son ceuvre.

Le principe de Jiilicher: une idée par parabole, peut aussi
servir de norme, je le dis en passant, pour l'appréciation des
nombreux tableaux et gravures que les paraboles ont inspirées.
Il a paru il y a quelques années, & Strasbourg, un gros volume
dans lequel un théologien trés connu étudiait et jugeait assez
sévérement les fameuses Paraboles de Burnand. Je n’ai pas eu
I'occasion de lire cet ouvrage, mais un homme que je respecte
fort m’a dit qu'il était lourd et pédant. C'est possible. Mais on
peut, sans pédanterie, chercher dans chaque parabole le trait
essentiel, ce que Jésus a voulu dire, I'idée unique; puis, consi-
dérant I'ceuvre d’art, se demander si c’est cela — ou quelque chose
d’accessoire — que l'auteur a rendu, s'il a vraiment exprimé par
son burin ou son pinceau ce que Jésus a exprimé par sa parole.
Abstraction faite naturellement des questions de technique, de
dessin, de couleur, la plus admirable des ceuvres sera celle qui
rendra avec la plus entiére évidence ce qu’il y a d’essentiel dans
la parabole. Or, I'essentiel dans la parabole des Dix Vierges
n’est pas: elles s’endormirent; l'essentiel dans la parabole de
I'Enfant prodigue n’est pas: il alla garder les pourceaux. Ce
sont la de beaux sujets de peinture inspirés par un détail de la
parabole, ce n'est pas l'expression picturale de la parabole elle-
méme. Mais cette expression intégrale est-elle possible? Peut-
on mettre en dessin et en couleur les idées qui constituent le
centre de chaque parabole ? C’est une autre question.



110 JULES BREITENSTEIN

Nous voici ramenés maintenant au sujet tout pratique que
j'indiquais en commencant : Comment devons-nous traiter les
paraboles, les expliquer, pour n’en pas dénaturer le caractére et
faire saisir ce qu’elles conliennent, mais cela seulement ?

I1 faut d’abord, si vous voulez, déblayer le terrain, c’est-a-
dire, partir d'un texte sir, et pour cela: mettre en légitime sus-
picion tout ce qui a mine allégorique. Les paraboles ne sont
pas des allégories, elles sont des récits destinés a faire saillir
une verité.

I1 faut ensuite essayer de trouver cette vérité, en tenant
compte, dans une certaine mesure, des introductions ou des
conclusions des paraboles. Je dis dans une certaine mesure car
les introductions, telles que: « Le royaume des cieux est sem-
blable & » peuvent étre une formule stéréotypée par la tradition
ou avoir été placées, de méme que certaines conclusions, par
les évangélistes, dans un but explicatif. Ce qu’il y a de plus sir,
c’est de se mettre directement en face des paraboles elles-mémes,
et de les laisser agir immédiatement sur nous. Comme elles
sont admirablement bien faites, il serait pour le moins extraor-
dinaire que la pensée fondamentale qu'elles doivent rendre
accessible aux esprits simples nous échappéat complétement.

Cette pensée une fois saisie, il faut alors raconter les para-
boles, de facon a leur donner toute la vie dont elles sont suscep-
tibles, et les raconter de maniére que toute la lumiére se dirige
vers la vérité centrale. C'est l1a que I'imagination peut se don-
ner libre cours; non pas, comme chez les allégoristes, pour
s'efforcer de découvrir le sens caché et spirituel de chaque
détail, mais pour animer le récit et le faire palpiter. Sou-
venirs archéologiques, descriptions, réflexions sur tel geste,
telle parole, rapprochement peut-étre avec telle situation, tel
fait contemporains.

Enfin, lorsque de l'histoire ainsi contée, la grande idée a
jailli, évidente, irrésistible, il ne reste plus qu'a appliquer cette
idée a4 nos circonstances présentes et a en tirer tout le fruit pos-
sible pour notre vie, en faisant bien voir les conséquences qui
en découlent.

Prenons, par exemple, la parabole de I'Econome infidéle (Luc
xv1, 1-8), une des plus impossibles a traiter si on la tient pour
une allégorie, car alors le maitre, c'est Dieu; 1'économe, c'est



LES PARABOLES DE JESUS 198

I'homme ; et comme Jésus nous dit que le maitre loua son éco-
nome d’avoir fait une série de faux en écriture, cela met Dieu
en trés facheuse posture. Prenons cette histoire comme une
parabole, c’est-a-dire comme une tranche de vie tristement
vraie, observée par un regard d'une absolue perspicacité et ou
aucun des acteurs n’est tenu de symboliser la perfection com-
plete. L’idée centrale, qu’il faut chercher au verset 8 plutét
qu'au verset g, est que les hommes sont singuliérement habiles
lorsqu’il s’agit de se tirer d’affaire dans les difficultés d’ici-bas,
et d'échapper au chatiment qui les menace. Il faut donc racon-
ter l'histoire en ramenant tout a cette vérité humaine-la. On
montrera I'économe, honoré de la confiance de son maitre, et
qui aurait dda, par conséquent, s’acquitter consciencieusement
de son devoir — et on notera en passant que privilege, que
confiance oblige. — Puis on montrera cet homme ne pensant
qu’a ses plaisirs, menant joyeuse vie, respecté peut-étre comme
on respecte les riches, envié, ayant beaucoup d’amis, et ne
voyant pas, hélas, le gouffre qui s’ouvre devant lui. Mais
voici que sonne l'heure du Destin. Le maitre a appris l'in-
conduite de son intendant. I le somme de lui rendre compte de
son administration et lui annonce qu’il va le chasser. Moment
tragique ! L'intendant est 1a, tenant 4 la main la lettre fatale.
Il est encore pour tous Monsieur l'intendant, tout le monde
le salue... demain il sera ruiné et chacun saura qu’il a volé
son maitre, on le jettera en prison, ou bien que pourra-t-il
devenir ? Mendiant, manceuvre? Mais tout a coup, il se
redresse. Eh bien non, cela ne sera pas; il n'est pas encore
battu. Il court chez les débiteurs de son maitre, fait d’eux ses
complices, les pousse a falsifier leurs comptes, et tout en se
donnant l'air de leur rendre service, se les attache par cet arti-
fice monstrueux. Désormais, il sait que tous ces gens auront
intérét a le ménager. Lorsque le maitre, plus tard, apprendra
toute I'affaire, il ne pourra s’empécher de s’écrier: « Mon éco-
nome ! un coquin ; mais quel admirable homme d’affaires ! »
Cette histoire, quand Jésus a-t-il di la conter? Il me semble
qu'il y a en elle, sous son calme apparent, quelque chose de
tendu et presque de désespéré. Jésus a en face de lui des gens
qui ne se soucient pas de leur dme. Responsabilité, jugement
de Dieu, perspective de la mort, rien de cela ne les empéche de



I1I2 JULES BREITENSTEIN

dormir. Devant ces malheureux qui ont des yeux pour ne
pas voir et des oreilles pour ne pas entendre, Jésus sent qu’il
est comme une voix qui clame dans le désert, et qu’il ne parvient
pas a secouer ces consciences inertes. G'est alors qu’il leur dit,
dans sa parabole : « Soyez au moins intelligents. On fait dans
ce monde des prodiges pour se sauver. De grace, soyez aussi
intelligents quand il s’agit de votre vie éternelle que lorsqu’il
s'agit de votre vie de la terre, quand il s’agit du verdict de
Dieu que lorsqu’il s’agit de celui des hommes. »

Transposons maintenant cela dans notre vie a4 nous. Est-ce
que cette idée n'est pas aussi actuelle que jamais? Les dmes
n’ont-elles pas toujours le méme aveuglement et la méme indif-
féerence ? Le jugement de Dieu est-il moins redoutable ? Vous
pressentez toutes les applications et tous les appels qu'on peut
tirer de ces pensées. Je ne les développe pas. Obscure comme
allégorie, I'histoire de I'Econome infidéle, entendue comme para-
bole, devient d’'une clarté saisissante.

J’espére avoir montré que cette maniére de concevoir
les paraboles ne leur 6te rien de leur intérét, ni de leur valeur.
Au premier moment, on se sent un peu dépaysé, — si jen
crois les confidences de tels de mes étudiants — de mne plus
pouvoir transformer, ligne aprées ligne, l'image matérielle en
réalité spirituelle, et de ne plus oser découvrir a tel détail pro-
saique un sens religieux profond. Mais lorsqu'on a résolument
tourné le dos a l'allégorie et qu'on prend les paraboles tout sim-
plement pour ce gu'elles sont, on trouve a les expliquer un
charme nouveau et elles paraissent beaucoup plus vraies que si
elles n’étaient que des symboles,

Toute parabole traitée de cette maniere-la prend une signifi-
cation magnifique. Ce n’est pas la méme, sans doute, que si la
parabole était une allégorie, mais elle n’est pas moins belle. Je
le montrerai en terminant par deux exemples, ou j'essaierai d'ex-
pliquer comme paraboles les deux allégories que la vieille tra-
dition chrétienne a introduites dans le Nouveau Testament.

D’abord la parabole du Semeur. Entendue comme allégorie,
elle nous intéresse & la semence tombée sur la route, dans les
pierres, dans les épines, et en somme assez peu a celle qui est
tombée dans la bonne terre. — Entendue comme parabole,
c’est précisément le contraire qui a lieu. Jésus, dans un jour de



LES PARABOLES DE JESUS 113

lassitude peut-étre, se sentant seul et petit devant la grandeur de
sa tache, a regardé un semeur, seul lui aussi dans son champ.
Et il a remarqué ceci : que sans doute, il se perd des grains
sur le chemin, que d’autres encore n'ont guére de chances de
prospérer, mais que pourtant l'immense majorité peut croitre et
fructifier, promettant la moisson splendide ou un grain en
rapporte trente, soixante, cent (Marc 1v, g9). Quel encourage-
ment ! Répandons la vérité ! Il y a plus de semences de vie qui
portent leur fruit qu’il n'y en a qui meurent !

Et enfin la parabole de l'Ivraie. D’aprés l'explication allégo-
rique, elle signifie que les bons seront mélangés aux méchants
jusqu'a la fin du monde, et elle est une description anticipée du
jugement dernier. Si on y voit une parabole, en voici I'explica-
tion, telle que la présenta si justement et avec tant d'dme
Charles Wagner, la derniére fois, si je ne me trompe, qu’il pré-
cha 4 Genéve : Il faut savoir attendre, il ne faut ni juger, ni
agir a la légere. Dans tel mouvement social, dans tel trait de
caractére qui s’esquisse chez un enfant, dans telle orientation
de la pensée contemporaine qui nous déconcerte, nous crbyons
voir de livraie, et nous voudrions I'arracher. Aveugles que
nous sommes, nous détruirions du bon grain ! Prenons garde de
déraciner le blé, en pensant extirper l'ivraie, parce que nous
sommes de pauvres créatures et que nous ne savons pas.

C’est sur cette note de largeur et de prudence qu’il me plait
de terminer. Largeur et prudence, combien cette double atti-
tude nous est nécessaire dans le tourbillon de faits, d’affirma-
tions, d’espérances, d’idées qui nous emporte tous ! Que ceux
qui s’efforcent de la réaliser se souviennent toujours que Jésus
I'a voulue, ainsi qu'il I'a enseigné dans une de ses paraboles,
dont on a fait trop toét une allégorie.

JuLEs BREITENSTEIN.



	Les paraboles de Jésus

