
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 8 (1920)

Heft: 37

Artikel: Étude critique : quelques ouvrages philosophiques récents

Autor: Reymond, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380029

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380029
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUELQUES OUVRAGES PHILOSOPHIQUES RÉCENTS, (i)

Métaphysique et théorie de la connaissance.

Signalons tout d'abord dans ce domaine l'œuvre de M. Louis Rou-
GiER. Celui-ci qui s'est fait déjà connaître par plusieurs articles
remarquables (Revue de Métaphysique et de Morale ; Revue philosophique)
vient de publier coup sur coup trois livres d'un grand intérêt : La
matérialisation de l'énergie (Gauthier-Villars 1919) ; La philosophie
géométrique d'Henri Poincaré (Alcan, 1920) et Les paralogisme.s dn
rationalisme (Alcan. 1920).

Le premier de ces ouvrages est un exposé clair et solide, historique
et critique à la fois, des problèmes que soulève le principe de relativité ;

il intéresse autant le philosophe que les physiciens de profession.
M. Rougier ne se borne pas en effet à discuter du point de vue scientifique

les bouleversements que le principe de relativité opère dans les
théories de la physique ; il montre que la répercussion de ce principe
n'est pas moins grande sur les problèmes métaphysiques. La relativité,
introduite par Einstein, permet tout d'abord de faire tomber l'opposition
intolérable que les métaphysiciens des siècles passés établissaient entre
l'énergie et la matière. L'énergie en effet se comporlo comme la matière ;

elle est inerte, pesante et possède une structure. A cela s'ajoutent
d'autres conséquences d'une importance capitale : relativité complète du

temps et de l'espace, non-existence d'un vide infini, impossibilité de

distinguer entre les phénomènes dits réels et les phénomènes dits apparents,

etc.
Il est inutile d'insister sur l'intérêt que présentent les thèses adoptées

par M. Rougier. Nous hésitons pour notre part à les accepter sans
réserve, car si elles résolvent certains problèmes, elles en font surgir
d'autres non moins redoutables. En particulier la relativité absolue du

emps, l'abolition de toute distinction entre le réel et l'apparent nous

(1) Il s'agit presque uniquement des ouvrages qui ont élé envoyés au Bureau
de la Revue pour y être analysés.



QUELQUES OUVRAGES PHILOSOPHIQUES RÉCENTS 3og

paraissent compromettre gravement l'objectivité du réel, postulée par
les lois physiques.

L'ouvrage intitulé : La philosophie géométrique d'Henri Poincaré n'est

pas moins utile que le précédent, par l'étendue et la sûreté de ses
informations.

Dans la première partie M. Rougier initie le lecteur à la logique des

théories formelles, à l'étude géométrique des métriques non-euclidiennes

et à la théorie des groupes de transformation. Il rend ainsi
un service précieux à la philosophie des sciences en exposant d'une

façon claire et systématique les connaissances techniques qui sont
indispensables àl'étude du problème de l'espace et qui se trouvaient jusqu'à
maintenant éparses dans des traités volumineux et d'un accès difficile.

Puis dans une deuxième partie M. Rougier, s'inspirant de l'œuvre de

Poincaré, cherche à jeter les bases d'une logique de la convention et il
aboutit aux conclusions suivantes :

Une convention est une énonciation qui ne peut être vraie ou fausse,
mais qui peut être simplement plus ou moins commode. Elle est un
acte décisoire de l'esprit, qui se propose non à l'acquiescement de

notre entendement, mais à l'adhésion de notre volonté, toujours fibre
de l'accepter ou de le refuser. Cela étant, on peut distinguer: i. les
conventions de langage (définitions nominales) chargées de régler l'usage
des termes employés dans le discours. — 2. les conventions instrumentales

(choix d'une technique, pour mesurer l'espace par exemple). —
3. les conventions d'interprétation, par lesquelles on fait correspondre
tel ou tel objet aux symboles non encore définis d'une théorie deductive.

Les conventions possèdent en outre une modalité tout comme les

propositions. Il en est de gratuites, de facultatives et de nécessaires.
Ces quelques lignes suffisent à montrer tout l'intérêt qu'excite le

livre de M. Rougier, guide aussi pénétrant qu'original dans une question

hérissée de difficultés.
En parlant toutefois de conventions « nécessaires » M. Rougier nous

paraît étendre arbitrairement le domaine et le sens du mot convention.
C'est par un abus du langage, nous semble-t-il, que l'on peut, par exemple,

considérer le principe de contradiction comme accepté convention-
nellement par l'esprit. Ce principe en effet ne règle pas seulement
l'intelligibilité du discours, comme l'affirme M. Rougier. Il règle aussi
l'intelligibilité de la pensée elle-même. En rejeter dès lors la juridiction
formelle, c'est rendre inconcevable l'acte grâce auquel l'esprit prend
conscience de lui-même et de ses rapports avec l'univers. Hegel lui-même
le reconnaît puisqu'à ses yeux la pensée existe dans la mesure où elle
recherche invinciblement une synthèse entre la thèse et l'antithèse qui
s'opposent contradictoirement. Cela étant, il paraît bien difficile de
déclarer que le principe de contradiction puisse être librement accepté
ou rejeté en vertu d'une convention, car toute convention implique la



3l0 ARNOLD REYMOND

possibilité d'un choix et ici le choix est inconcevable puisque l'esprit
ne pourrait le faire qu'en se soustrayant aux conditions même de son
activité.

Les paralogismes du rationalisme sont l'illustration dans le domaine
de la métaphysique de cette logique de la convention que nous venons
d'analyser.

D'après M. Rougier le rationalisme caractérise toute doctrine qui
admet les deux thèses que voici :

ï0 A côté des vérités empiriques, qui sont particulières, revisibles et

contingentes, il existe des vérités à priori qui sont universelles,
éternelles, inconditionnellement nécessaires et qui subsistent indépendamment

des conventions de notre esprit et des données de l'expérience,
soit dans un monde séparé (monde intelligible) soit dans l'intellect divin.

2° Ces vérités sont appréhendées par une faculté, distincte de la
perception sensible et de l'entendement discursif, à savoir la raison. Celle-ci
est une, identique dans le temps et dans l'espace, naturellement égale
chez tous les hommes, parce qu'étant spécifique de l'espèce humaine
elle n'est pas, comme telle, susceptible de plus ou de moins.

Le rationalisme ainsi entendu a revêtu diverses formes au cours des
siècles depuis le platonisme jusqu'au néo-hégélianisme et au canto-
risme de notre époque.

Pour en faire la critique, M. Rougier commence par soumettre à une
investigation critique et historique, aussi profonde que perspicace, les

arguments classiques invoqués pour établir l'existence des vérités
inconditionnellement nécessaires. L'argument ontologique en particulier
est l'objet d'une discussion serrée qui prend pour base la théologie
scolastique et les métaphysiques subs tantialistes des Descartes, des

Spinoza et des Leibniz.
M. Rougier étudie ensuite dans une deuxième partie les démonstrations

que les philosophes, les géomètres et les physiciens ont prétendu
donner djs principes propres aux sciences déductives. Il montre que
ces déductions renferment fatalement un cercle vicieux, car elles reviennent

toujours à introduire subrepticement un postulat tacite (jugement
d'existence, appel à l'intuition, qui est l'équivalent du principe que l'on
a-en vue d'établir).

La troisième et dernière partie de l'ouvrage est consacrée à l'examen
du réalisme qui est impliqué dans toute doclrine rationaliste et qui
résulte de deux tendances inhérentes à l'esprit humain.

La première revient à hypostasier des concepts ; elle conduit dans
les sciences mathématiques au réalisme géométrique et analytique, dans
les sciences de la nature au réalisme des genres et des espèces.

La seconde équivaut à considérer comme adéquats au monde réel les

concepts par lesquels nous le représentons ; elle conduit à un pluralisme
intégral dont on ne peut s'évader qu'en tombant dans un monisme absolu.



QUELQUES OUVRAGES PHILOSOPHIQUES RÉCENTS 3ll
Ces tendances obéissent à certains principes que M. Rougier appelle

principes générateurs du réalisme et dont il fait une classification et
une étude très suggestives. Signalons à titre d'exemple le principe de
l'éminence de la cause, d'après lequel le moins dérive du plus, l'imparfait

du parfait et non l'inverse. Ce principe utilisé par Platon et les
Pères de l'Eglise caractérise la pensée antique et l'oppose à la pensée
moderne dans la mesure où cette dernière affirme l'évolution.

En résumé il n'existe pas de vérités inconditionnellement nécessaires.
Les propositions que le rationalisme décore de ce nom se révèlent
suivant les cas comme étant des vérités purement formelles, des vérités
hypothétiquement nécessaires, des généralisations empiriques, des

hypothèses heuristiques ou même de simples conventions.
Réciproquement il n'existe pas en chacun de nous une raison, constituée

une fois pour toutes, dans laquelle se trouvent déposées sous
forme de principes architectoniques et de notions innées les vérités
premières de toute connaissance. « Les principes de la logique ne
s'imposent pas d'une façon absolue. » L'histoire montre que divers types
de mentalité s'en affranchissent aisément et conduisent à des types
d'explication irréductibles : mythes, dogmes religieux, théories scientifiques.

L'ontologie rationaliste se trouvant ainsi définitivement condamnée

par la science positive, il en est de même des dogmes qui reposent sur
elle : égalité naturelle, droits innés, souveraineté nationale s'exprimant
par le suffrage universel. «Les incommensurables bienfaits dont nous
sommes redevables à ces généreuses fictions ne doivent pas nous empêcher

de reconnaître qu'eiles reposent sur de colossales erreurs de

psychologie et d'histoire. »

De même « pour qui s'est dépris de l'illusion anthropomorphique et
de l'illusion réaliste, les problèmes métaphysiques apparaissent comme
des pseudo-problèmes » et l'agnosticisme lui-même, dernière forme du
sentiment religieux, est probablement un non-sens. Mais «si nous voulons

bien consentir à ce que le monde soit une cruelle énigme, nous
nous révolterions à la pensée qu'il n'y ait point d'énigme et que les
choses soient simplement en leur transcendante amoralité. Cignorabi-
mus reste donc la formufe de notre ultime consoiation et de notre invin-
cibfe espoir».

L'étude dont nous regrettons de donner une si brève analyse est des

plus remarquables. Rarement l'attaque du rationalisme a été menée

d'une façon aussi vigoureuse et impressionnante tout à la fois. Cependant,

si nous approuvons entièrement la méthode historico-critique
suivie par M. Rougier, nous ne pouvons admettre toutes ses conclusions.

Nous l'avons déjà remarqué en parlant de La philosophie géométrique
d'Henri Poincaré. Les principes de la logique formelle ne peuvent être
envisagés comme de simples conventions, car sans être toujours expiî-



512 ARNOLD REYMOND

cités ils n'en ont pas moins présidé constamment à l'évolution de la
réflexion humaine, même durant la période prélogique. Dès que la
pensée explique, elle juge, et par là elle se soumet d'une façon
consciente ou inconsciente à la juridiction des principes de la logique
formelle. Une explication animiste de l'univers n'échappe pas à cette
nécessité ; pour rester fidèle avec elle-même elle tendra à écarter toute
interprétation non animiste. Il y a donc dans la raison un principe
régulateur qui se retrouve partout, quel que soit le type d'explication
adopté.

De même si les considérations désenchantées de M. Rougier sur la
métaphysique se justifient du point de vue où il s'est placé, elles nous
semblent trop absolues. Sans doute les constructions métaphysiques
ainsi qu'à un moindre degré les théories scientifiques, sont nécessairement

imparfaites et reposent en partie sur des paralogismes qu'il faut
savoir gré à M. Rougier de dénoncer impitoyablement. Mais est-ce à
dire que l'effort de la pensée métaphysique soit condamné par là-
même Nous ne le croyons pas, puisque cet effort persiste au travers
de toutes les défaites. C'est dire qu'il y a là autre chose qu'une
illusion perpétuellement déçue. L'impossibilité où nous sommes de penser
que l'univers subsiste simplement dans sa transcendante amoralité
justifie les tentatives de l'esprit en face du problème que cet univers
pose. Que les constructions métaphysiques gardent toujours un caractère

provisoire et passager, cela est certain ; mais de ces constructions
se dégagent peu à peu des pensées directrices dont les unes se
montreront plus vraies que d'autres au contact de l'expérience.

Les réflexions qui précèdent ne donnent qu'une idée bien imparfaite
de tout ce qu'il y a de vigueur personnelle et de rigueur démonstrative
dans les ouvrages de M. Rougier. Ces pages au texte serré ne renferment

aucun verbiage inutile, aucune phraséologie creuse, et l'on ne sait
es qu'il faut le plus eu admirer, de l'érudition, philosophique et scientifique

ou de la sévérité des raisonnements.

C'est également une étude très serrée et fortement pensée que M. Jean

de la Harpe nous donne sous le titre de La religion comme conserva-
lion de la valeur dans ses rapports avec la philosophie générale de

Harald Hôffding (Lausanne, 1920) avec une préface par M. A. Lalande,
professeur à la Sorbonne.

Dans cette préface M. Lalande en parlant de M. de la Harpe tient à

rendre hommage « à l'élévation et à l'acuité de sa pensée, à la solidité
de son travail et surtout à l'esprit philosophique si droit et si sincère
dont on le sent partout animé».

C'est en effet d'une manière pénétrante, passionnée et objective tout
à la fois, que M. de la Harpe expose et discute ia philosophie de M.
Hôffding. 11 commence, chose qui n'éiait pas aisée, par la résumer dans ses



QUELQUES OUVRAGES PHILOSOPHIQUES RÉCENTS 3l3

traits essentiels, puis il cherche à démêler les influences subies par
Hôffding et à noter les moments qui sont décisifs dans l'évolution de

sa pensée. Enfin dans une étude critique M. de la Harpe montre que,
pour s'être inspiré à la fois de Kant et de Spinoza, Hôffding n'a pu
surmonter le dualisme inhérent au criticisme kantien et aboutir, comme il
l'espérait, à une conception moniste de l'univers.

Peut-être M. de la Harpe a-t-il, par une systématisation trop rigoureuse,

sinon trahi, du moins appauvri la pensée si riche et parfois
touffue de Hôffding. Peut-être aussi aurait-il pu dans ses conclusions
résumer les vues personnelles qu'il avait émises ici et là au cours de

son travail et les opposer dans leur ensemble à celles de M. Hôffding.
Mais ces quelques réserves n'enlèvent rien à la solidité de sa critique.

Celle-ci reste une contribution excellente et en grande partie originale
au problème tant discuté de la valeur.

En traitant ce problème d'une façon systématique, M. de la Harpe
fait clairement voir de quelle manière Hôffding est parvenu à isoler la
valeur et à la traiter comme un fait spirituel ayant ses caractères propres,
indépendamment de toute théorie métaphysique et théologique particulière.

Comme tel, ce fait est soumis au déterminisme de la finalité, de

même que les phénomènes physiques sont soumis au déterminisme de

la causalité ; par là il devient objet d'observation et d'explication
rationnelle.

Suivant la remarque ingénieuse de M. de la Harpe, la conservation
de la valeur joue alors dans la vie spirituelle le même rôle que la
conservation de l'énergie dans le monde physique. Seulement, et M. de la
Harpe insiste sur ce point, une différence subsiste irréductible, qui met
en échec toute interprétation moniste de l'univers. Les équivalents
énergétiques sont de l'ordre quantitatif et restent mesurables ; les
équivalents de valeur, de nature foncièrement qualitative, peuvent être
« estimés » mais non mesurés.

Nous sommes embarrassés de parler comme il le mérite du gros
volume que M. Frank Grandjean vient de publier sur La Raison et
la Vue (Alcan, Paris 1920) ; car il faudrait lui consacrer une étude
dépassant de beaucoup les limites d'un simple compte rendu.

Le problème soulevé est en effet formidable et la manière dont il est
traité, malgré tout l'intérêt qu'elle présente, nous paraît constamment
prêter le flanc à la critique.

A en juger d'après la préface et l'introduction de son livre, M. Grandjean

paraît vouloir opposer sa «nouvelle théorie de la connaissance
raiionnelie » à celle de Kant. Mais en réalité ce n'est pas l'étude du
rationalisme kantien qui lui fournit le plan de son travail.

Il eut alors semblé naturel, pour démêler la complexité du problème,
d'avoir recours à une méthode historique et critique, comme M. Rou-



3l4 ARNOLD REYMOND

gier en donne l'exemple dans les ouvrages que nous avons analysés
plus haut. M. Grandjean s'est abstenu de le faire. Il en résulte que ses

sources d'information restent limitées et arbitraires. Pour ne signaler
que les lacunes les plus frappantes, toute l'œuvre du néo-criticisme est
passée sous silence. Aucune mention n'est faite des vues, pourtant si
pénétrantes, de Cournot sur la raison. M. Grandjean ne parle pas non
plus de l'ouvrage de Hôffding (La Pensée humaine, Alcan, 1911) qui
traite cependant et d'une façon combien magistrale le même
problème que lui. Certes, et je suis le premier à le reconnaître, il eût été

impossible de mentionner toutes les théories qui ont été émises au
cours des siècles sur un sujet tel que celui de la raison ; mais si
l'étude des penseurs que nous venons de rappeler n'était pas jugée
indispensable, il fallait au moins indiquer pourquoi et ne pas déclarer
sans autres que la théorie de la connaissance rationnelle était
abandonnée depuis quelque cinquante ans en faveur de la connaissance
intuitive. (Préface.)

Une étude historico-critique eût été d'autant plus nécessaire que la
thèse soutenue par M. Grandjean est plus hardie. «Nous avons, nous
dit celui-ci, cherché quelle cause avait pu former le caractère, les

mœurs, les procédés d'une faculté si étrange, si originale, si peu faite

pour la connaissance objective du réel. Et nous avons trouvé que cene
pouvait être que l'étroite société où la raison avait vécu avec le sens
de la vue. Nous avons cru remarquer, en effet, que le fonctionnement,
les règles et les conceptions de la raison pouvaient s'expliquer par une
influence prépondérante des sensations visuelles et du mécanisme de

la vue sur l'esprit occupé du monde extérieur» (p. 7).

Il nous paraît bien étrange, pour ne rien dire de plus, de considérer
la raison comme une sorte de mécanisme fabriqué par l'expérience
sensible et de la faire dériver comme telle de la vue ; les conséquences

que M. Grandjean tire de cette opinion nous semblent erronées, entre
autres en ce qui concerne la géométrie et la nature du raisonnement
mathématique. La raison est avant tout et essentiellement la faculté
de juger, comme Kant l'avait si bien compris. Dans quelle mesure les
catégories qui en dirigent l'activité dérivent-elles de l'expérience sensible

Il est difficile de le dire. En tout cas, dans cette formation, le
sens de la vue ne joue pas un rôle privilégié. Le sens du toucher nous
paraîtrait plus fondamental encore, car c'est de lui et de lui surtout que
pourraient naître la catégorie si importante de la substance et la notion,
capitale en mathématiques, d'invariant.

Les réserves que nous venons de faire sont graves ; elles demanderaient,

pour être justifiées, une longue discussion que nous ne pouvons
entreprendre ici. Elles ne nous empêchent pas du reste de reconnaître
les réels mérites du livre de M. Grandjean. Ecrit avec vigueur, ce livre
est animé d'un souffle poétique et presque dramatique qui tient cons-



QUELQUES OUVRAGES PHILOSOPHIQUES RÉCENTS 3l5

tamment en éveil l'intérêt du lecteur ; ses conclusions ingénieuses,
pour être souvent fantaisistes, n'en restent pas moins très suggestives,
car elles posent du problème de la raison un aspect qui a été peut-
être trop négligé jusqu'à maintenant.

Mentionnons encore dans le domaine métaphysique la brochure de
M. Ph. Bridel sur La liberté humaine en face de la science moderne
(Lausanne, 1920).

Avec la hauteur de vues et la clarté lumineuse qui le caractérisent,
M. Bridel relève les éléments essentiels de la question et la solution
qui selon lui s'impose ; nous ne pouvons que regretter les dimensions
trop restreintes de son étude dont voici la substance : la thèse
kantienne doit être revisée en ce sens que d'une part le déterminisme
scientifique rencontre ef rencontrera en fait toujours une limite et que
de l'autre, si la liberté, indivise dans sa nature, échappe à toute
observation sensible, elle s'insère cependant constamment dans la série de

nos actes. Il en résulte « qu'incapables de prédire sûrement un acte
futur, le psychologue comme l'historien découvriront toujours après coup
un déterminisme suffisant pour expliquer ce qui s'est produit».

Histoire de la philosophie.

La pensée de Schopenhauer (Payot, Paris) tel est le titre du volume
dans lequel M. Pierre Godet a réuni et traduit les fragments les plus
caractéristiques de l'œuvre de Schopenhauer. La traduction, aussi fidèle
qu'élégante, est toujours accompagnée du texte original. Les fragments,
choisis avec soin, ne sont pas groupés au hasard ; ils s'enchaînent de

manière à initier méthodiquement le lecteur à la pensée de Schopenhauer.
Une introduction que l'on voudrait plus longue fixe le sens de certains

termes Wille, par exemple, doit être exprimé en français par vouloir
et non par volonté) ; cette introduction esquisse aussi, à grands traits
et d'une manière incisive l'attitude philosophique et religieuse de
Schopenhauer. Pour ce dernier « la religion n'est point science, elle n'est
point histoire, elle n'est point morale ; elfe est mythe. Mythe, ce qui ne
veut pas dire conte de fées, mais représentation, dans un langage
emprunté aux formes du monde sensible, d'une expérience ou d'une
intuition qui ne serait point autrement exprimable ni communicable».

Une courte biographie, une bibliographie sommaire, mais intelligemment

choisie, complètent l'ouvrage que M. Godet a eu l'heureuse idée
de publier et contribuent à en faire un guide sérieux pour quiconque
veut pénétrer et comprendre la pensée de Schopenhauer.

L'étude du cartésianisme est plus vivante que jamais. Après les

ouvrages de Hamelin (Le système de Descartes), de Gtlson (La liberté



3l6 ARNOLD REYMOND

chez Descartes el la théologie), voici que paraissent Les antécédents

historiques du «je pense, donc je suis». (Alcan, Paris, 1920). L'auteur,
M. Léon Blanchet, succomba à une brutale maladie, peu après avoir
revu les dernières pages de son manuscrit.

Quelle fut au juste la pensée de saint Augustin, en formulant le cogito'}
Comment cette pensée s'est-elle transmise au travers des siècles Sous

quelle forme a-t-elle pu parvenir à Descartes, en passant par Campanella

et en quoi le cogito cartésien est-il original? Tous ces problèmes,
M. Blanchet les étudie avec une profondeur, une compréhension et une
érudition historiques vraiment remarquables. La conclusion qu'il tire
de cette étude intéresse autant les théologiens que les philosophes :

c'est dans la mesure où Descartes subit l'influence augustinienne qu'il
reste réaliste et c'est dans la mesure où il s'en écarte qu'il annonce
l'idéalisme moderne.

Comme se rattachant à la pensée philosophique et religieuse du
XVIIe siècle, il faut également signaler le livre du professeur Karl
Bornhausen : l'ascal (Reinhardt, Bàie, 1920). M. Bornhausen, s'inspirant

des travaux modernes que Pascal a suscités, cherche à décrire la
vie et l'œuvre de ce dernier. 11 les fait revivre avec beaucoup de
chaleur, de sympathie et d'intelligence sans rien omettre de l'activité
scientifique et religieuse de Pascal.

Le fondement de la morale d'après Kant et César Malan, par Robert
VioLLiER (Société générale d'imprimerie, Genève, 1920). Voici quelle est
l'idée essentielle de celte thèse de baccalauréat. Dès 1759 Kant
avait obtenu par une investigation purement psychologique les
éléments de sa doctrine morale ; au lieu de pousser ses recherches
dans cette direction, il s'est engagé par la Critique de la Raison pure
dans une méthode dialectique qui ne pouvait aboutir qu'à une impasse.
César Malan a eu le grand mérite de reprendre la méthode psychologique

que Kant avait imprudemment abandonnée et de poser ainsi les
bases de la vraie morale. Celle-ci ne peut et ne doit plus être une
doctrine; elle ne peut être qu'une méthode.

On voit tout l'intérêt que présente le livre de M. Viollier. Sa conclusion

toutefois nous semble peu claire. Que la morale comporte une
méthode d'investigation qui lui soit propre, nous n'avons garde de le
contester ; mais une méthode ne peut, à elle seule, constituer toute la
morale; en tant qu'elle prétend orienter l'action, la morale se présentera

toujours comme une doctrine ; cette doctrine sans doute sera
plus ou moins cohérente suivant qu'elle se borne à énoncer isolément
ou d'une façon systématique l'ensemble des principes qui doivent diriger

la vie humaine.



THÉODORE FLOURNOY 3l 7

Le besoin d'une coUection des « Cfassiques de fa philosophie » se

faisait vivement sentir dans le public de langue française et il faut
savoir gré à fa maison A. Coiin de favoir entreprise.

Deux voiumes viennent déjà de paraître :

Berkeley : Les principes de la connaissance humaine, traduction de
Ch. Renouvier.

Maine de Biran : Mémoire sur les perceptions obscures, suivi de la
discussion avec Royer-Collard sur l'existence d'un état purement affectif

et de trois notes inédites,

Signafons également dans la collection : «La culture française»
l'opuscule de M. A. P. La Fontaine intitulé : lia philosophie de E.
Boutroux. L'auteur, tout en rendant hommage à l'effort accompli par M.
Boutroux, n'en accepte pas sans réserves les résultats. Il lui semble
téméraire de proclamer en ce qui concerne la connaissance du réel,
une impuissance de la science qui peut-être n'est que provisoire.

Arnold Reymond.

THEODORE FLOURNOY

In memoriam.

Le lundi 8 novembre avaient lieu à Genève les obsèques du
professeur Théodore Flournoy ; la cérémonie, conformément au vœu qu'il
avait exprimé, fut aussi simple que possible ; présidée par le pasteur
Henry Berguer, elle fit sur tous les assistants une profonde impression.

Les journaux, unanimes, ont rappelé la perte immense à tous égards
que la mort de M. Flournoy cause à la science et à la vie spirituelle
de notre pays (ï). Rarement pareils témoignages d'admiration, de

respect et de reconnaissance furent plus justifiés. Notre Revue s'y
associe avec émotion et, si elle ne rend pas aujourd'hui à M. Flournoy
l'hommage étendu qu'il mérite, c'est qu'elle se propose de retracer
ultérieurement l'activité aussi variée que féconde de ce penseur, chez

(ï) Articles de Paul Seippel, d'Ed. Claparède et de Robert Bouvier dans
le Journal de Genève (7, 10 et 22 novembre), de J.-E. David dans la Gazette
de Lausanne (7 novembre), de O. Pfister dans la Neue Schweizer Zeitung
(18 novembre), de H. Berguer dans la Semaine religieuse (20 novembre),
de Pierre Bovet et d'Albert Picot dans la Semaine littéraire (i3 novembre
et n décembre), de Frank Grandjean dans la Revue romande (10 décembre),
de Hermann Ecuyer dans les Cahiers de Jeunesse (décembre).

21


	Étude critique : quelques ouvrages philosophiques récents

