Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 8 (1920)

Heft: 37

Artikel: Etude critique : quelques ouvrages philosophiques récents
Autor: Reymond, Arnold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380029

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380029
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

QUELQUES OUVRAGES PHILOSOPHIQUES RECENTS. (1)

Metaphysique et théorie de la connaissance.

Signalons tout d’abord dans ce domaine 'ceuvre de M. Louis Rou-
c1BR. Celui-ci qui s’est fait déja connaitre par plusieurs articles remar-
quables (Revue de Métaphysique et de Morale ; Revue philosophique)
vient de publier coup sur coup trois livres d'un grand intérét: La
matérialisation de Uénergie (Gauthier-Villars 1919); La philosophie
géométrigue d’Henri Poincaré (Alcan, 1920) ct Les paralogismss dn
rationalisme (Alcan, 1920).

Le premier de ces ouvrages est un exposé clair et solide, historique
et critique a la fois, des problémes que souléve le principe de relativité ;
il intéresse autant le philosophe que les physiciens de profession.
M. Rougier ne se borne pas en effet & discuter du point de vue scienti-
fique les bouleversements que le principe de relativité opére dans les
théories de la physique ; il montre que la répercussion de ce principe
n’est pas moins grande sur les problémes métaphysiques. La relativité,
introduite par Einstein, permet tout d’abord de faire tomber 'opposition
intclérable que les métaphysiciens des siecles passés établissaient entre
Iénergie et la matiére. L’énergie en effet se comporte comme la matiére ;
elle est inerte, pesante et posséde une structure. A cela s’ajoutent
d’autres conséquences d’'une importance capitale : relativité compléte du
temps et de 'espace, non-existence d’un vide iafini, impossibilité de
distinguer entre les phénoménes dits réels et les phénoménes dits appa-
rents, ete.

Il est inutile d’insister sur I'intérét que présentent les théses adoptées
par M. Rougier. Nous hésitons pour noire part a les accepter sans
réserve, car si elles résolvent certains problémes, elles en font surgir
d’autres non moins redoutables. En particulier la relativiié absolue du
emps, I'abolition de toute distinction entre le réel et apparent nous

(1) Il s’agit presque uniquement des ouvrages qui ont él¢ envoyés au Bureau
de la Revue pour y étre analysés.



QUELQUES OUVRAGES PHILOSOPHIQUES RECENTS 309

paraissent compromettre gravement Pobjectivité du réel, postulée par
les lois physiques.

L’ouvrage intitulé : La philosophie géométrique d’Henri Poincaré n’est
pas moins utile que le précédent, par I'étendue et la stireté de ses infor-
mations.

Dans la premiére partic M. Rougier initie le lecteur & la logique des
théories formelles, & l'étude géométrique des métriques non-eucli-
dieanes et A la théorie des groupes de transformation. Il rend ainsi
un service précieux a la philosophie des sciences en exposant d'une
fagon claire et systématique les connaissances techniques qui sont indis-
pensablesal’étude du probléme de 'espace et qui se trouvaient jusqu’a
maintenant éparses dans des traités volumineux et d'un acceés difficile.

Puis dans une deuxiéme partie M. Rougier, s’inspirant de 'ceuvre de
Poincaré, cherche a jeter les bases d'une logique de la convention et il
aboutit aux conclusions suivantes :

Une convention est une énonciation qui ne peut étre vraie ou fausse,
mais qui peut &tre simplement plus ou moins commode. Elle est un
acte décisoire de l'esprit, qui se propose non a lacquiescement de
notre entendement, mais & 'adhésion de notre volonté, toujours libre
de Paccepter ou de le refuser. Cela étant, on peut distinguer: 1. les
conventions de langage (définitions nominales) chargées de régler 'usage
des termes employés dans le discours. — 2. les conventions instrumen-
tales (choix d'une technique, pour mesurer 'espace par exemple). —
3. les conventions d’interprétation, par lesquelles on fait correspondre
tel ou tel objet aux symboles non encore définis d’une théorie déductive.

Les conventions possedent en outre une modalité tout comme les
propositions. Il en est de gratuites, de facultatives et de nécessaires,

Ces quelques lignes suffisent & montrer tout l'intérét gu'excite le
livre de M. Rougier, guide anssi pénétrant qu’original dans une ques-
tion hérissée de difficultés.

En parlant toutefois de conventions « nécessaires » M. Rougier nous
parait étendre arbitrairement le domaine et le sens du mot convention.
C’est par un abus du langage, nous semble-t-il, que 'on peut, par exem-
ple, considérer le principe de contradiction comme accepté convention-
nellement par Pesprit. Ce principe en effet ne régle pas seulement
Pintelligibilité du discours, comme l'affirme M. Rougier. 1l régle aussi
Pintelligibilité de la pensée elle-méme. En rejeter dés lors la juridiction
formelle, c’est rendre inconcevable l'acte gréce auquel 'esprit prend
conscience de lui-méme et de ses rapports avec 'univers. Hegel lui-méme
le reconnail puisqu’d ses yeux la pensée existe dans la mesure ou elle
recherche invinciblement une synthése entre la thése et antithése qui
s’opposent contradictoirement. Cela étant, il parait bien difficile de
déclarer que le principe de contradiction puisse étre librement accepté
ou rejeté en vertu d’'une convention, car toute convention implique la



310 ARNOLD REYMOND

possibilité d’'un choix et ici le choix est inconcevable puisque l'esprit
ne pourrait le faire qu’en se soustrayant aux conditions méme de son
activité.

Les paralogismes du rationalisme sont I'illustration dans le domaine
de la métaphysique de cette logique de la convention (ue nous venons
d’analyser.

D’aprés M. Rougier le rationalisme caractérise toute doctrine qui
admet les deux theses que voici:

1° A c6té des vérités empiriques, qui sont particuliéres, revisibles et
contingentes, il existe des vérités & priori qui sont universelles, éter-
nelles, inconditionnellement nécessaires et qui subsistent indépendam-
ment des conventions de notre esprit et des données de I'expérience,
soit dans un monde séparé (monde intelligible) soit dans I'intellect divin.

2° Ces vérités sont appréhendées par une faculté, distincte de la per-
ception sensible et de 'entendement discursif, & savoir la raison. Celle-ci
est une, identique dans le temps et dans 'espace, naturellement égale
chez tous les hommes, parce qu'étant spécifique de 'espéce humaine
elle n’est pas, comme telle, susceptible de plus ou de moins.

Le rationalisme ainsi entendu a revétu diverses formes au cours des
siécles depuis le platonisme jusqu’au néo-hégélianisme et au canto-
risme de notre époque.

Pour en faire la critique, M. Rougier commence par soumetire a une
investigation critique et historique, aussi profonde que perspicace, les
arguments classiques invoqués pour établir l'existence des vérités
inconditionnellement nécessaires. L’argument ontologique en particulier
est 'objet d'une discussion serrée qui prend pour base la théologie
scolastique et les métaphysiques substantialistes des Descartes, des
Spinoza et des Leibniz.

M. Rougier étudie ensuite dans une deuxiéme partie les démonstra-
tious que les philosophes, les géométres et les physiciens ont prétendu
donner ds principes propres aux sciences déductives. Il montre que
ces déductions renferment fatalement un cercle vicieux, car elles revien-
nent toujours a introduire subrepticement un postulat tacite (jugement
d’existence, appel a l'intuition, qui est I'éguivalent du principe que 'on
a-en vue d’établir).

La troisiéme et derniére partie de l'ouvrage est consacrée a l'examen
du réalisme qui est impliqué dans toute docirine rationaliste et qui
résulte de deux iendances inhérentes & Pesprit humain.

La premiére revient & hypostasier des concepts ; elle condait dans
les sciences mathématiques au réalisme géométrique et analytique, dans
les sciences de la nature aun réalisme des genves et des espéces.

La seconde équivaut & considérer comme adéquats au mounde réel les
concepts par lesquels nous le représentons ; elle conduit & un pluralisme
intégral dout on ne peut s’évader qu'en tombant dans un monisme absolu.



QUELQUES OUVRAGES PHILOSOPHIQUES RECENTS 311

Ces tendances obéissent & certains principes’que M. Rougier appelle
principes générateurs du réalisme et dont il fait une classification et
une étude trés suggestives. Signalons a titre d’exemple le principe de
Péminence de la cause, d’aprés lequel le moins dérive du plus, 'impar-
fait du parfait et non l'inverse. Ce principe utilisé par Platon et les
Péres de I’Eglise caractérise la pensée antique et 'oppose a la pensée
moderne dans la mesure ot cette derniére affirme I'évolution.

En résumé il n’existe pas de vérités inconditionnellement nécessaires.
Les propositions que le rationalisme décore de ce nom se révélent sui-
vant les cas comme étant des vérités purement formelles, des vérités
hypothétiquement nécessaires, des généralisations empiriques, des
hypothéses heuristiques ou méme de simples conventions.

Réciproquement il n’existe pas en chacun de nous une raison, consti-
tuée une fois pour toutes, dans laquelle se trouvent déposées sous
forme de principes architectoniques et de notions innées les vérités
premiéres de toute connaissance. « Les principes de la logique ne s'im-
posent pas d’une facon absolue.» L’histoire montre que divers types
de mentalité s’en affranchissent aisément et conduisent a des types
d’explication irréductibles : mythes, dogmes religieux, théories scienti-
fiques.

L’ontologie rationaliste se trouvant ainsi définitivement condamnée
par la science positive, il en est de méme des dogmes qui reposent sur
elle : égalité naturelle, droits innés, souveraineté nationale s’exprimant
par le suffrage universel. « Les incommensurables bienfaits dont nous
sommes redevables & ces généreuses fictions ne doivent pas nous empé-
cher de reconnaitre qu’elles reposent sur de colossales erreurs de psy-
chologie et d’histoire. » ;

De méme « pour qui s’est dépris de l'illusion anthropomorphique et
de l'illusion réaliste, les problémes métaphysiques apparaissent comme
des pseudo-problémes » et Pagnosticisme lui-méme, derniére forme dun
sentiment religieux, est probablement un non-sens. Mais « si nous vou-
lons bien consentir & ce que le monde soit une cruelle énigme, nous
nous révolterions a la pemsée qu’il n'y ait point d’énigme et que les
choses soient simplement en leur transcendante amoralité. L'ignorabi-
mus reste donc la formule de notre ultime consolation et de notre invin-
cible espoir».

L’étude dont nous regrettons de donner une si bréve analyse est des
plus remarquables. Rarement T'attaque du rationalisme a éié menée
d’'une facon aussi vigoureuse et impressionnante tout a la fois. Cepen-
dant, si nous approuvons entiérement la méthode historico-critique
suivie par M. Rougier, nous ne pouvons admetire toutes ses conclasions.

Nous 'avons déja remarqué en parlant de La philosophie géométrique
d’Henri Poincaré. Les principes de la logique formelle ne peuvent étre
envisagés comme de simples conventions, car sans étre toujours expli-



312 ARNOLD REYMOND

cités ils n’en ont pas moins présidé constamment a I'évolution de la
réflexion humaine, méme durant la période prélogique. Dés que la
pensée explique, elle juge, et par la elle se soumet d'une facen cons-
ciente ou inconsciente 4 la juridiction des principes de la logique for-
melle. Une explication animiste de l'univers n'échappe pas a cette
nécessité ; pour rester fidéle avec elle-méme elie tendra a écarter toute
interprétation non animiste. Il y a donc dans la raison un principe
régulateur qui se retrouve partout, quel (ue soit le type d’explication
adopte.

De méme si les considérations désenchantées de M. Rougier sur la
métaphysique se justifient du point de vue ot il s’est placé, elles nous
semblent trop absolues. S8ans doute les constructions métaphysiques
ainsi qu’a un moindre degré les théories scientifiques, sont nécessaire-
ment imparfaites et reposent en partie sur des paralogismes qu’il faut
savoir gré a M. Rougier de dénoncer impitoyablement. Mais est-ce &
dire que l'effort de la pensée métaphysique soit condammné par la-
méme ? Nous ne le croyons pas, puisque cet effort persiste au travers
de toutes les défaites. (Vest dire qu’il y a 14 autre chose gu'une illu-
sion perpétuellement décue. L'impossibilité ot nous sommes de penser
que l'univers subsiste simplement dans sa transcendante amoralité
justifie les tentatives de I'esprit en face du probléme que cet univers
pose. Que les constructions métaphysiques gardent ioujours un carac-
tére provisoire et passager, cela est certain ; mais de ces constructions
se dégagent peu 4 peu des pensées directrices dont les unes se mon-
treront plus vraies que d’autres au contact de Pexpérience.

Les réflexions qui précédent ne donnent qu'une idée bien imparfaite
de tout ce quil y a de vigueur personrelle et de rigneur démonstrative
dans les ouvrages de M. Rougier. Ces pages au texte serré ne renfer-
ment aucun verbiage inutile, aucune phraséclogie creuse, ei 'on ne sait
ce qu’il faut le plus en admirer, de 'érndition philosophique et scienti-
fique ou de la sévérité des raisonnements.

C’est également une étude trés serrée et fortement pensée que M. Jean
pe LA Harpe nous donne sous le titre de La religion comme conserva-
tion de la valeur dans ses rapports avec la philosophie générale de
Harald Héffding (Lausanne, 1920) avec une préface par M. A. Lalande,
professeur a la Sorbonne.

Dans cette préface M. Lalande en parlant de M. de la Harpe tient &
rendre hommage « & I'élévation et aYacuité de sa pensée, a la solidité
de son {ravail et suriout a l'esprit philosophique si droit et si sincére
dont on le sent partout animé »,

C’est en effet d’'une maniére pénétrante, passionnée et objective ton
a la fois, que M. de la Harpe expose et discute la philcsophie de M. Hofi-
ding. Il commence, chose qui n’éiait pas aisée, par la résumer dans ses



QUELQUES OUVRAGES PHILOSOPHIQUES RECENTS 313

traits essentiels, puis il cherche a déméler les influences subies par
Héffding et & noter les moments ¢ui sont décisifs dans I'évolution de
sa pensée. Enfin dans une étude critique M. de la Harpe montre que,
pour s’étre inspiré a la fois de Kant et de Spinoza, Héffding n’a pu sur-
monter le dualisme inhérent au criticisme kantien et aboutir, comme il
Pespérait, & une conception moniste de 'univers.

Peut-8tre M. de la Harpe a-t-il, par une systématisation trop rigou-
reuse, sinon trahi, du moins appauvri la pensée si riche et parfois
touffue de Hoffding. Peut-8tre aussi aurait-il pu dans ses conclusions
résumer les vues personnelles qu'il avait émises ici et 1a au cours de
son travail et les opposer dans leur ensemble & celles de M. Hoffding.

Mais ces quelques réserves n’enlévent rien a la solidité de sa critique.
Celle-ci reste une contribution excellente et en grande partie originale
au probléme tant discuté de la valeur.

En traitant ce probléme d’'une facon systématique, M. de la Harpe
fait clairement voir de quelle maniere Hoffding est parvenu & isoler la
valeur et a la traiter comme un fait spirituel ayant ses caractéres propres,
indépendamment de toute théorie métaphysique et théologique particu-
liere. Comme tel, ce fait est soumis au déterminisme de la finalité, de
méme que les phénoménes physiques sont soumis au déterminisme de
la causalité; par la il devient objet d’observation et d’explication
rationnelle.

Suivant la remarque ingénieuse de M. de la Harpe, la conservation
de la valeur joue alors dans la vie spirituelle le méme role que la con-
scrvation de I'énergie dans le monde physique. Seulement, et M. de la
Harpe insiste sur ce point, une différence subsiste irréductible, qui met
en échec toute interprétation moniste de I'univers. Les équivalents éner-
gétiques sont de l'ordre quantitatif et restent mesurables; les équi-
valents de valeur, de nature fonciérement qualitative, peuvent étre
« estimés » mais non mesurés.

Nous sommes embarrassés de parler comme il le mérite du gros
volume que M. Frank Granpsean vient de publier sur La Raison et
la Vue (Alcan, Paris 1920); car il faudrait lui consacrer une étude
dépassani de beaucoup les limites d’'un simple cownpte rendu.

Le probléme soulevé est en effet formidable et la maniére dont il est
traité, malgré tout intérét qu’elle présente, nous parait constamment
préter le flanc a la critique.

A en juger d’aprés la préface et U'introduction de son livre, M. Grand-
jean parait vouloir opposer sa «nouvelle théorie de la connaissance
ralionnelle » a celle de Kant. Mais en réalité ce n’est pas I'étude du
rationalisme kantien qui Ini fournit le plan de son travail.

Il eut alors semblé naturel, pour déméler la complexité du probléme,
d’avoir recours & une méthode histerique et critique, comme M. Rou-



314 ARNOLD REYMOND

gier en donne exemple dans les ouvrages que nous avons analysés
plus haut. M. Grandjean s’est abstenu de le faire. 1l en résulte que ses
sources d’information restent limitées et arbitraires. Pour ne signaler
que les lacunes les plus frappantes, toute I'envre du néo-criticisme est
passée sous silence. Aucune mention n’est faite des vues, pourtant si
pénétrantes, de Cournot sur la raison. M. Grandjean ne parle pas non
plus de 'ouvrage de Hoffding (La Pensée humaine, Alcan, 1911) ui
traite cependant et d'une facon combien magistrale le méme pro-
bléme que lui. Certes, et je suis le premier a le reconnaitre, il elit éié
impossible de mentionner toutes les thécries gui ont été émises au
cours des si¢cles sur un sujet tel que celui de la raison; mais si
Pétude des penseurs que nous venons de rappeler n’était pas jugée
indispensable, il fallait au moins indiquer pourquoi et ne pas déclarer
sans autres que la théerie de la connaissance rationnelle était aban-
cdonnée depuis quelque cinquante ans en faveur de la connaissance
intaitive. (Préface.)

Ure étude historico-critique efit été d’autant plus nécessaire que la
thése soutenue par M. Grandjean est plus hardie. « Nous avons, nous
dit celui-ci, cherché quelle cause avait pu former le caractére, les
meeurs, les procédés d’une faculté si étrange, si originale, si peu faite
pour la connaissance objective du réel. Kt nous avons trouvé que ce ne
pouvait étre que Vétroite société ou la raison avait vécu avec le sens
de la vee. Nous avons cru remarcguer, en effet, que le fonctionnement,
les régles et les conceptions de la raison pouvaient s’expliquer par une
influence prépondérante des sensations visuelles et du mécanisme de
la vue sur l'esprit occupé du monde extérieur » (p. 7).

Il nous parait bien étrange, pour ne rien dire de plus, de considérer
la raison comme une sortie de mécanisme fabriqué par l'expérience
sensible et de la faire dériver comme telle de la vue ; les conséquences
que M. Grandjean tire de cette opinion nous semblent erronées, enire
autres en ce qui concerne la géométrie el la nature du raisonnement
mathématique. La raison est avant toul et essentiellement la faculté
de juger, comme Kant 'avait si bien compris. Dans quelle mesure les
catégories qui en dirigent activité dérivent-elles de I'expérience sensi-
ble ? Il est difficile de le dire. En tout cas, dans cette formation, le
sens de la vue ne joue pas un role privilégié. Le sens du toucher nous
paraitrait plus fondamental encore, car c’est de lui et de lui surtout que
pourraient naitre la catégorie si importante de la substance et la notion,
capitale en mathématiques, d’'invariant.

Les réserves que nous venons de faire sont graves; elles demande-
raient, pour éire justifiées, une longue discussion que nous ne pouvons
entreprendre ici. Elles ne nous empéchent pas du reste de reconnaitre
les réels mérites du livre de M. Grardjean. Ecrit avec vigueur, ce livre
est animé d'un souffle poétique et presque dramatique qui tient cons-



QUELQUES OUVRAGES PHILOSOPHIQUES RECENTS 315

tamment en éveil l'intérét du lecteur; ses conclusions ingénieuses,
pour étre souvent fantaisistes, n’en restent pas moins trés suggestives,
car elles posent du probléme de la raison un aspect qui a été peut-
étre trop négligé jusqu’a maintenant.

Mentionnons encore dans le domaine métaphysique la brochure de
M. Ph. Briper sur La liberté humaine en face de la science moderne
(Lausanne, 1920).

Avec la hauteur de vues et la clarté lumineuse qui le caractérisent,
M. Bridel reléve les éléments essentiels de la question et la solution
qui selon lui s’impose ; nous ne pouvons que regretter les dimensions
trop restreintes de son étude dont voici la substance: la thése kan-
tienne doit étre revisée en ce sens que d'une part le déterminisme
scientifique rencontre et rencontrera en fait toujours une limite et que
de l'autre, si la liberté, indivise dans sa nature, échappe a toute obser-
vation sensible, elle s’insére cependant constamment dans la série de
nos actes. Il en résulte « qu'incapables de prédire sfirement un acte
futur, le psychologue comme 'historien découvriront toujours aprés coup
un déterminisme suffisant pour expliquer ce qui s’est produit »,

Histoire de la philosophie.

La pensée de Schopenhauer (Payot, Paris) tel est le titre du volume
dans lequel M. Pierre GopEr a réuni et traduit les fragments les plus
caractéristiques de I'ceuvre de Schopenhauer. La traduction, aussi fidéle
qu’élégante, est toujours accompagnée du texte original. Les fragments,
choisis avec soin, ne sont pas groupés au hasard ; ils s’enchainent de
maniére & initier méthodiquement le lecteur & la pensée de Schopenhauer.

Une introduction que I'on voudrait plus longue fixe le sens de certains
termes (Wille, par exemple, doit étre exprimé en francais par vouloir
et non par volonté); cette introduction esquisse aussi, & grands traits
et d’'une maniére incisive l'attitude philosophique et religicuse de Scho-
penhauer. Pour ce dernier «la religion n’est point science, elle n’est
point histoire, elle n’est point morale ; elle est mythe. Mythe, ce qui ne
veut pas dire conte de fées, mais représentation, dans un langage
emprunté aux formes du monde sensible, d’'une expérience ou d’une
intuition qui ne serait point autrement exprimable ni communicable ».

Une courte biographie, une bibliographie sommaire, mais intelligem-
ment choisie, complétent 'ouvrage que M. Godet a eu '’heureuse idée
de publier et contribuent & en faire un guide sérieux pour quiconque
veut pénéirer et comprendre la pensée de Schopenhauer.

L’étude du cartésianisme est plus vivante que jamais. Aprés les ou-
vrages de HamerLiv (Le systéme de Descartes), de Gwuson (La liberté



316 ARNOLD REYMOND

chez Descartes et la théologie), voici que paraissent Les antécédents
historiques du «je pense, donc je suis». (Alcan, Paris, 1920). L’auteur,
M. Léon BrancHET, succomba a une brutale maladie, peu aprés avoir
revu les dernieres pages de son manuscrit.

Quelle fut au juste la pensée de saint Augustin, en formulant le cogito?
Comment cette pensée s’est-clle transmise au travers des siécles? Sous
quelle forme a-t-elle pu parvenir & Descartes, en passant par Campa-
nella et en quoi le cogito cartésien est-il original? Tous ces problémes,
M. Blanchet les étudie avec une profondeur, une compréhension et une
érudition historiques vraiment remarquables. La conclusien qu’il tire
de cette étude intéresse autant les théologiens que les philosophes :
c’est dans la mesure ou Descartes subit l'influence augustinienne qu'’il
reste réaliste et c’est dans la mesure ou il s’en écarte (u’il annonce
I'idéalisme moderne.

Comme se rattachant a la pensée philosophique et religieuse du
XVIIe siegcle, il faut également signaler le livre du professeur Karl
Boryuausen : Pascal (Reinhardt, Bale, 1920). M. Bornhausen, s’inspi-
rant des travaux modernes que Pascal a suscités, cherche a décrire la
vie et ceuvre de ce dernier. 11 les fait revivre avec beaucoup de cha-
leur, de sympathie et d’intelligence sans rien omettre de lactivité
scientifique et religieuse de Pascal.

Le fondement de la morale d’apreés Kant et Gésar Malan, par Robert
VioLuigR (Société générale d'imprimerie, Geneve, 1920). Voici quelle est
Iidée essentielle de celle thése de baccalauréat. Dés 1769 Kant
avait obtenu par une investigation purement psychologique les
éléments de sa docirine morale; au lieu de pousser ses recherches
dans cette direction, il s’est engagé par la Critique de la Raison pure
dans une méthode dialectique qui ne pouvait aboutir qu’a une impasse.
César Malan a eu le grand mérite de reprendre la méthode psycholo-
gique que Kant avait imprademment abandonnée et de poser ainsi les
bases de la vraie morale. Celie-ci ne peut et ne doit plus &tre une doc-
trine; elle ne peut étre qu'une méthode.

On voit tout l'intérét que présente le livre de M. Viellier. Sa conclu-
sion toutefois nous semble peu claire. Que la morale comporte une
méthode d'investigation qui lui soit propre, nous n'avons garde de le
contester ; mais une méthode ne peut, & elle seule, constituer toule la
morale; en tant qu’elle prélend orienter 'action, la morale se présen-
tera toujours comme une doctrine; cette doctrine sans doute sera
plus ou moins cohérente suivant qu’elle se borne a énoncer isolément
ou d’'une facon systématique I'ensemble des principes qui doivent diri-
ger la vie humaine.



THEQODORE FLOURNOY 5%

Le besoin d'une collection des « Classiques de la philosophie» se
faisait vivement sentir dans le public de langue francaise et il faut sa-
voir gré a la maison A. Colin de I'avoir entreprise.

Deux volumes viennent déja de paraitre :

Berkeley : Les principes de la connaissance humaine, traduction de
Ch. Renouvier.

Maine de Biran : Mémoire sur les perceptions obscures, suivi de la
discussion avec Royer-Collard sur I'existence d’un état purement affec-
tif et de trois notes inédites.

Signalons également dans la collection : «La culture francaise»
Popuscule de M. A. P. Ls Fonramve intitulé : La philosophie de E. Bou-
troux. L’auteur, tout en rendant hommage a effort accompli par M.
Boutroux, n’en accepte pas sans réserves les résultats. Illui semble
téméraire de proclamer en ce qui concerne la connaissance du réel,
une impuissance de la science qui peut-étre n’est que provisoire.

ArvorLp REYMOND.

THEODORE FLOURNOY
In memoriam.

Le lundi 8 novembre avaient lien & Genéve les obséques du pro-
fesseur Théodore Flournoy ; la cérémonie, conformément au veeu qu’il
avait exprimé, fut aussi simple que possible ; présidée par le pasteur
Henry Berguer, elle fit sur tous les assistants une profonde impres-
sion. '

Les journaux, unanimes, ont rappelé la perte immense & tous égards
que la mort de M. Flournoy cause & la science et 4 la vie spirituelle
de notre pays (1). Rarcment pareils témoignages d’admiration, de
respect et de reconnaissance furent plus justifiés. Notre Revue s’y
associe avec émotion et, si elle ne rend pas aujourd’hui & M. Flournoy
Phommage étendu (u’il mérite, c’est qu’elle se propose de retracer
ultérieurement l'activité aussi variée que féconde de ce penseur, chez

(1) Articles de Paul Seippel, ’'Ed. Claparéde et de Robert Bouvier dans
le Journal de (Genéve (7, 10 et 22 novembre), de J.-E. David dans la Gazette
de Lausanne (7 novembre), de O. Pfister dans la Neue Schweizer Zeilung
(18 novembre), de H. Berguer dans la Semaine religieuse (20 novembre),
de Pierre Bovet et d’Albert Picot dans la Semaine littéraire (13 novembre
et 1 décembre), de Frank Grandjean dans la Recue romande (10 décembre),
de Hermann Ecuyer dans les Cahiers de Jeunesse (décembre).



	Étude critique : quelques ouvrages philosophiques récents

