
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 8 (1920)

Heft: 36

Artikel: Analyse : la prière

Autor: Ménégoz, Fernand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380026

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380026
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ANALYSE

LA PRIERE

La première édition de l'ouvrage de M. Heiler sur la prière (ï)
a paru en 1918. Après deux ans, l'auteur en publie une seconde.

Il a mené son entreprise à bonne fin, malgré la crise mondiale
de la presse. Le courage de M. Heiler s'explique par le succès

de la première édition. La seconde lui vaudra de nouveaux
admirateurs. Vaste érudition, connaissance surprenante de la
littérature philosophique et théologique, tant ancienne que
moderne (2), sincérité absolue dans l'étude historique et psychologique

du phénomène religieux, sens aigu des mouvements
communs et des nuances infiniment différenciées de l'élan înys-
tico-morai du genre humain, style d'une ordonnance et d'une
clarté parfaites, — voilà des qualités qui placent M. Heiler aux
premiers rangs des représentants actuels de l'histoire comparée
des religions et de la psychologie religieuse. Né catholique, notre

(1) Friedrich Heiler, Das Gebet, eine religionsgeschichtliche und
religionspsychologische Untersuchung. 2e vermehrte und verbesserte Auflage.
München, Reinhardt, 1920. 558 p. 8°.

(2) Voici, cependant, quelques ouvrages récents que l'auteur ne
mentionne pas : Concerning Prayer (recueil de quatorze articles sur la prière
par divers auteurs), Londres 1918, Macmillan ; H. E. Fosdick, The Meaning
of Prayer, Londres 1919, Student christian Movement ; P. T. Forsyth,
The soul of prayer, Londres 1916, Charles H. Kelly; T. A. Seed, The
universal prayer, an anthology of prose and verse, Londres 1909, Robert Cul-
ley ; J. T. Waddy, The Lord's prayer, Londres 1908, R. Culley ; A. E.
Balch, Prayer, Londres, H. Kelly ; Mannes M. Rings, Die Herrlichkeiten
des Gebets, Dülmen i. W. 1919, Laumann. L'auteur ne connaît pas les
thèses de Montauban de Albert Léo, Etude psychologique sur la prière,
1905, et de Jean Fabre, L'exaucement de la prière, 1912.



LA PRIÈRE 22Ö

auteur s'est émancipé de la tutelle intellectuelle de son Eglise.
Il comprend à merveille les aspirations de la piété brahmanique

et bouddhique, grecque et juive, mazdéenne et musulmane,
luthérienne et calviniste. Mais il a conservé, en même temps,
des affinités heureuses avec le mysticisme catholique. Cette
orientation de son esprit, unie à une piété que l'on sent
profonde, rend son livre doublement intéressant.

Il est difficile de résumer en quelques pages le contenu d'une
œuvre de l'envergure de celle de M. Heiler. Essayons
néanmoins de donner un aperçu des matières qui y sont traitées.

Dans l'introduction, l'auteur caractérise la prière en tant que
phénomène central de la vie religieuse. Il cite à ce propos, entre
autres théologiens, Auguste Sabatier (p. i-4). Ensuite, il raconte
les efforts de l'histoire, de la psychologie et de la philosophie
religieuses pour saisir la nature et l'économie intime de la
prière (p. 4_I6)- Enfin, après avoir exposé le but et la méthode
des sciences religieuses (p. 16-26), il indique les sources où
devront puiser ceux qui étudient le phénomène de l'oraison : ces

sources sont les prières réellement prononcées dont le souvenir
s'est conservé dans les diverses traditions religieuses, les prières
modèles, les règles établies par les éducateurs de l'humanité en

vue d'une spiritualisation progressive de l'exercice de la prière,
etc. (p. 26-37).

Le corps de l'ouvrage est intitulé : Les diverses formes de la
prière. L'auteur montre tout d'abord ce qu'est la prière des

hommes primitifs (p. 38-147). Il décrit successivement les motifs
qui poussent ceux-ci à prier ; les formes que revêtent leurs oraisons

; le rôle qui revient, dans les sociétés rudimentaires, à la
prière individuelle et à la prière collective ; l'objet des
supplications faites par les hommes à l'état d'enfant ; la conception
des êtres surnaturels qu'ils invoquent et la nature des rapports
qu'il y a, pour eux, entre les dieux et le monde. Quand un
homme moderne prie avec simplicité, il reprend inconsciemment,
conclut l'auteur, la tradition primitive (p. 148).

Suit une étude très fouillée de la prière rituelle, dérivée de la

prière spontanée des primitifs (p. i5o-i56) ; de la « prière hym-
nique » dans ses allures naïves, ainsi que dans sa forme
sacerdotale et littéraire (p. 157-190) ; et de la prière des Grecs au

temps où leur civilisation était florissante (p. 191-201). Les prié-



226 FERNAND MÉNÉGOZ

res du peuple hellénique, lisons-nous, avaient toute l'énergie
primesautière des prières de l'homme des premiers âges ; mais,
spiritualisées, elles demandaient aux dieux, dont l'adorateur se

sentait bien moins l'esclave que l'ami, la réalisation du « bien »

et du « beau » dans les cadres d'une vie individuelle et sociale
hautement «humanisée». Cependant, l'esprit de prière propre
aux couches populaires de la Grèce disparut avec la civilisation
antique, dont il n'avait pas réussi à se dégager (p. 200-201).

D'autre part, ce sont les penseurs grecs qui, les premiers, ont
soumis la pratique de la prière à une critique rationaliste. Les

objections de la philosophie moderne s'y trouvent déjà presque
toutes. M. Heiler traite ce côté du problème dans un chapitre
remarquable intitulé : Gebetskritik und Gebetsideale des

philosophischen Denkens (p. 202-219).
Les uns. dit-il, combattent la prière naïve pour des raisons

morales. Ils n'admettent pas que l'on demande à Dieu des biens
matériels, tels que le pain quotidien, la santé physique ou la

prospérité de la patrie. Seule, la prière pour les dons spirituels
leur paraît digne de Dieu et des hommes. Quelquefois, ils vont
jusqu'à exclure de la prière la «demande», pour y substituer
la résignation passive ou la contemplation. Ou bien encore,
confondant les termes, ils appellent l'amour ou l'action bonne
la «vraie prière» (p. 2o3-2og).

D'autres contestent la légitimité de l'exercice de la prière pour
des raisons d'ordre métaphysique. Ils rejettent l'anthropomorphisme

de la notion religieuse de Dieu et la croyance à un
mouvement d'action et de réaction entre Dieu et lhomme. Finalement,

comme Kant, ils ne laissent subsister la prière qu'en tant
qu'instrument pédagogique, destiné à faciliter à l'homme la
conquête de la liberté morale (p. 209-219) (1).

Admettre ce genre de critique, déclare notre auteur, serait
asservir la vie religieuse à un ensemble de règles qui lui sont
étrangères (einer Fremdgesetzlichkeit, p. 217) et qui, forcément,
la comprimeraient. Mais, pas plus que la magie rituelle, la
critique philosophique n'a pu, ni ne pourra jamais détruire l'élan

(i) Il convient de joindre à cet exposé de M. Heiler la critique, quelque

peu « positiviste », de la prière par M. Alfred Loisy, dans La religion,
Paris 1917, Nourry, p. 291-299.



LA PRIERE 227

vital de l'esprit de prière inhérent à l'humanité. Cet élan ne
cessera de se produire, en dépit des protestations de la raison pure
et de la logique formelle (p. 219).

C'est ce que vient confirmer plus particulièrement l'histoire
des manifestations spontanées de la prière dans l'âme individuelle
des génies religieux (p. 220-409). Nous sommes ici au cœur de

notre ouvrage.
L'auteur commence par exposer la genèse de la prière des

prophètes. Celle-ci se dégage, à un moment donné, de l'étreinte
des pratiques sacrificatoires et des cérémonies occasionnelles,

pour devenir, plus ou moins rapidement, intime et constante
(p. 221-224). EU*3 es* conçue, non plus comme une œuvre
humaine, mais comme une création de l'esprit de Dieu dans l'esprit

de l'homme (p. 224-227). Ce qu'elle recherche, ce n'est plus
l'acquisition des biens du monde visible, mais la communion
avec Dieu et la certitude du salut (p. 228-229). Les initiateurs
religieux croient à la toute-présence de Dieu C'est pourquoi ils
prient, non seulement dans les temples, mais en tous lieux et,
de préférence, dans la solitude (p. 229-232). Ils combattent, certes,

les pratiques grossières qui accompagnent fréquemment la
prière des primitifs ; mais à la différence des objections de la
philosophie, leur critique est essentiellement religieuse. Elle
affermit et purifie l'esprit de prière, en rendant agissantes les

aspirations secrètes et imprescriptibles de la foi (p. 232).
Comment, demande M. Heiler, l'esprit de prière a-t-ii pu créer

dans la chrétienté une phalange incomparable de personnalités
religieuses, aussi nettement différenciées que durablement
marquantes C'est parce que le christianisme traditionnel présente
la synthèse la plus heureuse des deux types de piété auxquels
on peut ramener tous les phénomènes de la vie religieuse : le

«mysticisme» — représenté, au déclin de l'antiquité, par la
spéculation néoplatonicienne, parente éloignée des religions de

l'Inde — et le «prophétisme», réalisé dans l'histoire du peuple
d'Israël et dans l'Evangile de Jésus-Christ (p. 233). Les mouvements

de la prière propres aux grandes âmes chrétiennes dérivent

presque exclusivement des prophètes de l'Ancienne Alliance,
du Christ et des apôtres. Mais la fusion de ces éléments très

particuliers avec ceux du mysticisme hellénistique, — dont
l'orientation spirituelle était toute différente, — a produit, depuis



228 FERNAND MÉNÉGOZ

les enseignements de Paul et de Jean jusqu'à saint Augustin et

aux grands inspirés du moyen-âge, un concert magnifique
d'aspirations idéales, tantôt opposées et tantôt concordantes (p. 233-

a44). Quant à Luther et à Calvin, ils ont entièrement éliminé de

leur prière la contemplation néoplatonicienne, et ils ont renouvelé,

dans toute sa force et son originalité, l'esprit de prière des

prophètes, de Jésus-Christ et des représentants du christianisme
primitif (p. 240-246). Ce n'est que vers l'an i55o, que le mysticisme

médiéval pénétra dans la piété protestante. Il donnera
aux prières d'un Arndt et d'un Tersteegen un cachet pareil à

celui des plus fameux mystiques catholiques (p. 246-247).
On attribuait autrefois aux tendances qualifiées de « mystiques

» une origine chrétienne. M. Heiler s'applique à démontrer
qu'il n'en est rien. Le «mysticisme», d'après lui, est né, non
de l'Evangile, mais du néoplatonisme. Continuant l'œuvre de

James, Hœffding, Eucken, Sœderblom et Seeberg (p. 248), il
présente, dans leur antagonisme relatif non moins que dans leur
accord profond, les deux types généraux qu'affecte la vie
religieuse : la foi «mystique» et la foi «prophétique» (p. 248-283).
Saisir l'une et l'autre dans leur structure intime, c'est montrer
les deux voies que pourra suivre l'élan de la prière.

Le « mysticisme », écrit notre auteur, prend naissance dans

l'atmosphère surchauffée des civilisations décadentes. Il exprime
la nostalgie, plus ou moins morbide, des âmes désabusées pour
qui le monde n'est qu'un obstacle à la spiritualité et qui
cherchent le salut dans l'impassibilité d'une vie détachée des réalités
concrètes (p. 2«5o-255). La religion «prophétique», au contraire,
procède de la saine et robuste foi des primitifs. Elle jaillit
spontanément d'une volonté qui s'affirme, qui veut vivre et s'applique

à transfigurer l'existence physique en la mettant au service
de la vie de l'esprit. Elle est essentiellement confiante, active,
héroïque (p. 205-207). Le but de la foi «mystique», c'est l'extase

; celui de la foi « prophétique », l'obéissance sobre et
vaillante à la volonté de Dieu. La première est faite pour les âmes

plutôt « féminines » ; la seconde, pour les tempéraments virils
(p. 258-259).

Le Dieu du «mysticisme», c'est f« absolu», dans son unité
et sa béatitude infinie. S'abîmer dans l'insondable Mystère, telle
est, pour le mystique, la voie de la félicité. Quant au Dieu du



LA PRIERE 229

« prophétisme», il est la suprême et sainte Volonté, qui a créé
le monde et l'utilise à ses fins en faisant des hommes ses
ouvriers et ses collaborateurs (p. 259-262). Le Dieu des mystiques
plane, sans y intervenir, au-dessus des destinées de l'Univers,
tandis que le Dieu des prophètes se révèle dans la nature et
dans l'histoire du genre humain (p. 262-265). Celui-là se manifeste

d'une manière immédiate et complète aux âmes qui se plongent

dans sa plénitude ; celui-ci se fait connaître par l'organe de

quelques serviteurs d'élite dont la volonté s'est unie à la sienne,
de telle sorte que leur parole et leur vie feront autorité pour les

croyants de l'avenir (p. 265-267).

Aux yeux des mystiques, le mal se confond avec l'attachement

à la vie, et la rédemption, avec l'anéantissement de tout
désir; pour les disciples du Christ et des apôtres, le péché est la
révolte contre la volonté de Dieu, et le salut, le rétablissement
de la communion de l'homme avec Dieu par la repentance, le pardon

et la sanctification (p. 267-269). Les « mystiques » considèrent
la discipline morale comme un effort ascétique, destiné à les
affranchir de la servitude du monde ; pour les partisans du «

prophétisme », elle est la preuve suprême de la conversion, le
«culte» véritable que Dieu demande (p. 269-271).

La foi «mystique» est individualiste, tandis que la foi
«prophétique» assigne à l'homme sa place dans la société et en fait
un serviteur de ses frères ; la première se suffit à elle-même, la
seconde stimule le croyant à rendre témoignage et à conquérir
les âmes ; l'une s'accommode des conceptions grossières du
paganisme en en extrayant un enseignement ésotérique, l'autre se

révèle, à leur égard, radicalement exclusive et les flétrit au nom
d'un idéal dont elle ne saurait rien rabattre sans se renier
(p. 272-276). Les mystiques n'attribuent nulle valeur positive au
«monde» et à la civilisation; les partisans de la religion
«prophétique», au contraire, s'en emparent, pour conformer les
réalités empiriques à la pensée de Dieu (p. 276-279).

L'ambition ultime du mystique est de sauver son âme, en lui
assurant le retour à la gloire céleste ; le chrétien, par contre,
espère, en servant le Christ, hâter l'établissement du règne de
Dieu dans l'humanité (p. 279-281). Le mysticisme nivelle les
antinomies, aussi bien dans le domaine de la pensée que dans
celui de l'action, afin de ramener toutes choses à l'unité sublime



a3o FERNAND MÉNÉGOZ

du divin; la religion biblique, au contraire, affirme formellement

tous les contrastes, tous les antogonismes, et enjoint à

l'homme de les surmonter par la foi et l'action mises au service
de Dieu (p. 281-283).

Cet exposé fera comprendre le rôle de la prière dans l'une et
l'autre forme de la piété.

Aux yeux des mystiques, elle se présentera comme l'élan qui
détache les âmes du «monde» et les fait pénétrer, peu à peu,
dans les ivresses de la vie divine (p. 284-288). Elle n'usera que
rarement de la parole (p. 298-290) et entraînera les croyants,
par la méthode raffinée de la via purgativa, de la via illuminativa

et de la via unitiva, à une concentration croissante de leurs
énergies spirituelles (p. 290-298), à la contemplation bienheureuse

de Dieu, le «souverain bien» (p. 299-301), à l'adoration
vibrante et aux actions de grâces (p. 3oi-3oa). au dépouillement
progressif d'eux-mêmes (p. 3o2-3o6) et, finalement, à l'extase
(p. 3o6-3o7), où sombreront tous leurs terrestres désirs (p. 307-

309). M. Heiler décrit minutieusement les diverses étapes
de l'ascension mystique (p. 309-317) — qui suppose une notion
abstraite et «statique» du mystère de Dieu (p. 3i7-32i), — ainsi

que les nuances variées que présente la prière, dans ce mouvement

ascensionnel des âmes, quand elle se teinte d'enthousiasme
sacramentel (p. 322-33i), d'érotisme religieux (p. 33i-34i),
d'exaltation quiétiste (p. 34i-345) ou de facosmisme inhérent à la
recherche bouddhique du Nirvana (p. 345-346).

La prière mystique, quoique dégagée des aspirations de
l'eudémonisme et dépouillée de toute conception anthropomorphique
de Dieu, n'en demeure pas moins, selon notre auteur, une prière
véritable. Elle est tendre, détachée, solennelle, intense et saintement

passionnée, mais ne possède ni le naturel, ni la simplicité,
ni la puissance élémentaire et créatrice de la prière des prophètes

d'Israël, de Jésus, des apôtres et des réformateurs (p. 346).
Celle-ci se trouve à l'opposé de la prière mystique. Comme

l'oraison des primitifs, elle jaillit des douleurs de l'homme aux
prises avec les difficultés de la vie et avec les jugements de sa
conscience morale. Elle n'a rien de savant ni d'artificiel. Toute
velléité spéculative ou contemplative lui est étrangère. Dans sa

prière, le prophète ne dépersonnalise point son «moi», comme
le fait le mystique ; il l'affirme, au contraire, énergiquement ;



LA PRIÈRE 23l

car il se sait chargé par Dieu d'une mission pour les hommes.
Ce qui le pousse à prier, c'est l'ardente et tenace volonté de

servir Dieu en servant ses frères. Pitié, reconnaissance, amour,
enthousiasme, tout prend dans son âme une force active, inconnue

des mystiques (p. 347-354).
Parfois la prière jaillit du fond de son cœur, à l'ouïe des cris

de douleur et d'espérance conservés par la tradition (p. 354-358);
toujours, elle prend la forme de la plainte, de l'interrogation et
de la demande (p. 358-36i) ; toujours, elle réclame l'union ou
la réconciliation de l'âme avec Dieu, le renouvellement de la vie
spirituelle, la force et la pureté morales (p. 36i-366) ; toujours,
elle finit par s'élever, glorieusement, jusqu'à l'intercession, dont
l'objet suprême sera le salut du monde, la venue, pour tous, du

royaume des cieux (p. 366-369).
La Bible, grâce à sa manière instinctive et naturelle de voir

la vie, n'interdit pas de demander à Dieu les biens indispensables

à l'existence physique ; elle engage même les hommes à se

décharger sur lui de tous leurs soucis ; mais elle n'en subordonne

pas moins les intérêts temporels au désir, qui est aussi

un devoir, de saisir le salut dans la communion de l'âme avec
Dieu (p. 369-372).

Notre auteur met en relief les divers mouvements que produit
dans l'âme l'esprit de prière sous sa forme «prophétique »(p. 372-

393); et il montre le caractère essentiellement «dynamique»,
c'est-à-dire anthropomorphique, de la notion biblique de Dieu,
ainsi que les conséquences pratiques qui en découlent (p. 3g3-

407).
Pour illustrer ses remarques, M. Heiler donne la parole aux

philosophes, aux poètes, aux peintres, aux musiciens célèbres.
Leurs prières et leurs témoignages sur l'oraison ne manqueront
pas de frapper les lecteurs (p. 410-420).

A ces manifestations de la vie intime, il joint une étude
approfondie du rôle de la prière dans le culte public, depuis l'exil
des Israélites à Babylone jusqu'à la liturgie catholique et au
service religieux, tout «spirituel», des Eglises protestantes
(p. 43I_477)- Suit un chapitre curieux sur la prière individuelle,
considérée comme œuvre pie ou devoir ecclésiastique (p. 47$-

485). Enfin, l'auteur présente quelques réflexions suggestives sur
f« essence» de la prière, manifestation spontanée — sous les es-



232 FERNAND MÉNÉGOZ

pèces d'un commerce «personnel» entre l'homme et Dieu — de

l'instinct de conservation matériel et moral, individuel et collectif

de l'humanité (p. 486-4g5).
L'auteur rejette tout compromis entre la piété vivante et la

spéculation rationaliste. Ou bien, dit-il. on admettra la légitimité

de la prière et de ses prémisses métaphysiques ; ou bien
on remplacera délibérément la prière par les rêves de la contemplation

mystique. En dehors de cette alternative, tout est
confusion (p. 49Ö)-

De nos jours, l'histoire des «dogmes», c'est-à-dire de la
spéculation des théologiens et des corps ecclésiastiques, ne satisfait
plus les chrétiens qui pensent. Ce qu'ils réclament, c'est une
histoire universelle de la piété. M. Heiler, par son œuvre magistrale,

répond en une large mesure à ce besoin nouveau.
Son écrit est l'œuvre d'un historien doublé d'un psychologue,

et non le produit d'un apologiste. Il est en même temps une
bonne action. En le lisant, on se sent pris du désir de participer

à cette « vie de la prière » dont il évoque les multiples
splendeurs.

Fernand Ménégoz.

Note de la Rédaction. — M. Fernand Ménégoz a publié dans les

Annales de bibliographie théologique (juin-août 1920, p. 28-32) l'analyse

de quelques brochures de M. Friedrich Heiler, ainsi que de sa
récente et très importante étude, intitulée Das Wesen des Katholizismus

(München, Reinhardt, 1920, i43 p. in-8).


	Analyse : la prière

