Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 8 (1920)

Heft: 36

Artikel: Analyse : la priere

Autor: Ménégoz, Fernand

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380026

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380026
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANALYSE

LA PRIERE

La premiére édition de 'ouvrage de M. Heiler sur la priére (1)
a paru en 1918. Aprés deux ans,'auteur en publie une seconde.
Il a mené son entreprise & bonne fin, malgré la crise mondiale
de Ia presse, Le courage de M. Heiler s’explique par le succes
de la premiére édition. La seconde lui vaudra de nouveaux ad-
mirateurs. Vaste érudition, connaissance surprenante de la litté-
rature philosophique et théologique, tant ancienne que mo-
derne (2), sincérité absolue dans I'étude historique et psycholo-
gique du phénomeéne religieux, sens aigu des mouvements
communs et des nuances infiniment diflérenciées de 1'élan mys-
tico-moral du genre humain, style d'une ordonnance et d'une
clarté parfaites, — voila des qualités qui placent M. Heiler aux
premiers rangs des représentants actuels de I'histoire comparée
des religions et de la psychologie religieuse. Né catholique, notre

(1) Friedrich Hemer, Das Gebet, eine religionsgeschichtliche und reli-
gionspsychologische Untersuchung. 2° vermehrte und verbesserte Auflage.
Munchen, Reinhardt, 1920. 558 p. 8°.

(2) Voici, cependant, quelques ouvrages récents que l'auteur ne men-
tionne pas : Concerning Prayer (recueil de quatorze articles sur la priére
par divers auteurs), Londres 1918, Macmillan ; H. E. Fosvick, The Meaning
of Prayer, Londres 1919, Student christian Movement; P. T. Forsvyrs,
The soul of prayer, Londres 1916, Charles H. Kelly; T. A. Seep, The uni-
versal prayer, an anthology of prose and verse, Londres 1909, Robert Cul-
ley; J. T. Wabpy, The Lord’s prayer, Londres 1908, R. Culley; A. E.
Bavrcu, Prayer, Londres, H. Kelly; Max~es M. Rings, Die Herrlichhkeiten
des Gebets, Dillmen i. W. 1919, Laumann. L’auteur ne connait pas les
theses de Montauban de Albert Lo, Etude psychologique sur la priére,
1905, et de Jean FaBrE, L'exaucement de la priére, 1912,



LA PRIERE 295

auteur s’est émancipé de la tutelle intellectuelle de son Eglise.
Il comprend & merveille les aspirations de la piété brahmani-
que et bouddhique, grecque et juive, mazdéenne et musulmane,
luthérienne et calviniste. Mais il a conservé, en méme temps,
des affinités heureuses avec le mysticisme catholique. Cette
orientation de son esprit, unie & une piété que l'on sent pro-
fonde, rend son livre doublement intéressant.

Il est difficile de résumer en quelques pages le contenu d’une
ccuvre de l'envergure de celle de M. Heiler. Essayons néan-
moins de donner un aper¢u des matiéres qui y sont traitées.

Dans l'introduction, I'auteur caractérise la priére en tant que
phénoméne central de la vie religieuse. Il cite & ce propos, entre
autres théologiens, Auguste Sabatier (p. 1-4). Ensuite, il raconte
les efforts de I'histoire, de la psychologie et de la philosophie
religieuses pour saisir la nature et I'économie intime de la
priére (p. 4-16). Enfin, aprés avoir exposé le but et la méthode
des sciences religieuses (p. 16-26), il indique les sources ou de-
vront puiser ceux qui étudient le phénomeéne de l'oraison: ces
sources sont les priéres réellement prononcées dont le souvenir
s’est conservé dans les diverses traditions religieuses, les priéres
modeles, les régles établies par les éducateurs de 'humanité en
vue d'une spiritualisation progressive de I'exercice de la priére,
etc. (p. 26-37). ‘

Le corps de l'ouvrage est intitulé : Les diverses formes de la
priére. L'auteur montre tout d’abord ce qu'est la priére des
hommes primitifs (p. 38-147). Il décrit successivement les motifs
qui poussent ceux-ci a prier; les formes que revétent leurs orai-
sons; le réle qui revient, dans les sociétés rudimentaires, a la
priére individuelle et & la priére collective ; 'objet des suppli-
cations faites par les hommes a I'état d’enfant ; la conception
des étres surnaturels qu’ils invoquent et la nature des rapports
quil y a, pour eux, entre les dieux et le monde. Quand un
homme moderne prie avec simplicité, il reprend inconsciemment,
conclut I'auteur, la tradition primitive (p. 148).

Suit une étude trés fouillée de la priére rituelle, dérivée de la
priére spontanée des primitifs (p. 150-156); de la « priére hym-
nique » dans ses allures naives, ainsi que dans sa forme sacer-
dotale et littéraire (p. 157-190); et de la priere des Grecs au
temps ou leur civilisation était florissante (p. 191-201). Les prie-



226 FERNAND MENEGOZ

res du peuple hellénique, lisons-nous, avaient toute 1'énergie
primesautiére des priéres de 'homme des premiers dges; mais,
spiritualisées, elles demandaient aux dieux, dont 'adorateur se
sentait bien moins l'esclave que l'ami, la réalisation du « bien »
et du «beau» dans les cadres d'une vie individuelle et sociale
hautement « humanisée ». Cependant, I'esprit de priére propre
aux couches populaires de la Gréce disparut avec la civilisation
antique, dont il n’avait pas réussi a se dégager (p. 200-201).

D’autre part, ce sont les penseurs grecs qui, les premiers, ont
soumis la pratique de la priére & une critique rationaliste. Les
objections de la philosophie moderne s’y trouvent déja presque
toutes. M. Heiler traite ce c6té du probléme dans un chapitre
remarquable intitulé: Gebetskritik und Gebetsideale des philo-
sophischen Denkens (p. 202-219).

Les uns, dit-il, combattent la priére naive pour des raisons
morales. Ils n'admettent pas que l'on demande a Dieu des biens
matériels, tels que le pain quotidien, la santé physique ou la
prospérité de la patrie. Seule, la priére pour les dons spirituels
leur parait digne de Dieu et des hommes. Quelquefois, ils vont
jusqu’a exclure de la pri¢re la «demande », pour y substituer
la résignation passive ou la contemplation. Ou bien encore,
confondant les termes, ils appellent 'amour ou l'action bonne
la «vraie priere» (p. 203-209).

D’autres contestent la légitimité de I'exercice de la priére pour
des raisons d’ordre métaphysique. Ils rejettent l'anthropomor-
phisme de la notion religieuse de Dieu et la croyance & un mou-
vement d'action et de réaction entre Dieu et 'homme. Finale-
ment, comme Kant, ils ne laissent subsister la priére qu'en tant
quinstrument pédagogique, destiné a faciliter & I'homme la con-
quéte de la liberté morale (p. 209-219) (1).

Admettre ce genrve de critique, déclare notre auteur, serait
asservir la vie religieuse & un ensemble de régles qui lui sont
étrangceres (einer Fremdgeseizlichkeit, p. 217) et qui, forcément,
la comprimeraient. Mais, pas plus que la magie rituelle, la cri-
tique philosophique n’a pu, ni ne pourra jamais détruire I'élan

(1) Il convient de joindre a cet exposé de M. Heiler la critique, quelque
peu « positiviste », de la priére par M. Alfred Loisy, dans La religion,
Paris 1917, Nourry, p. 291-299.



LA PRIERE 227

vital de I'esprit de priére inhérent & 'humanité. Cet élan ne ces-
sera de se produire, en dépit des protestations de la raison pure
et de la logique formelle (p. 219).

C'est ce que vient confirmer plus particuliérement I'histoire
des manifestations spontanées de la priére dans I'dme individuelle
des génies religieux (p. 220-409). Nous sommes ici au coeur de
notre ouvrage.

L’auteur commence par exposer la gen¢se de la priére des
prophetes. Celle-ci se dégage, a un moment donné, de I'étreinte
des pratiques sacrificatoires et des cérémonies occasionnelles,
pour devenir, plus ou moins rapidement, intime et constante
(p. 221-224). Elle est congue, non plus comme une ceuvre hu-
maine, mais comme une création de I'esprit de Dieu dans les-
prit de 'homme (p. 224-227). Ce qu’elle recherche, ce n’est plus
Iacquisition des biens du monde visible, mais la communion
avec Dieu et la certitude du salut (p. 228-229). Les initiateurs
religieux croient a la toute-présence de Dieu. C’est pourquoi ils
prient, non seulement dans les temples, mais en tous lieux et,
de préférence, dans la solitude (p. 229-232). Ils combattent, cer-
tes, les pratiques grossiéres qui accompagnent fréquemment la
priére des primitifs ; mais a la différence des objections de la
philosophie, leur ecritique est essentiellement religieuse. Elle
affermit et purifie I'esprit de priére, en rendant agissantes les
aspirations secrétes et imprescriptibles de la foi (p. 232).

Comment, demande M. Heiler, 'esprit de priére a-t-il pu créer
dans la chrétienié une phalange incomparable de personnalités
religieuses, anssi nettement différenciées que durablement mar-
quantes ? G'est parce que le christianisme traditionnel présente
la synthése la plus heureuse des deux types de piété auxquels
on peut ramener tous les phénoménes de la vie religieuse: le
« mysticisme» — représenté, au déclin de I'antiquité, par la
spéculation néoplatonicienne, parente éloignée des religions de
I'Inde — et le «prophétisme », réalisé dans I'histoire du peuple
d'Israél et dans 'Evangile de Jésus-Christ (p. 233). Les mouve-
ments de la priére propres aux grandes dmes chrétiennes déri-
vent presque exclusivement des prophétes de I'’Ancienne Alliance,
du Christ et des apdtres. Mais la fusion de ces éléments treés
particuliers avec ceux du mysticisme hellénistique, — dont T'o-
rientation spirituelle était toute différente, — a produit, depuis



2928 FERNAND MENKEGOZ

les enseignements de Paul et de Jean jusqu'a saint Augustin et
aux grands inspirés du moyen-dge, un concert magnifique d’as-
pirations idéales, tantot opposées et tantdt concordantes (p. 233-
244). Quant & Luther et a Calvin, ils ont entierement éliminé de
leur priere la contemplation néoplatonicienne, et ils ont renou-
velé, dans toute sa force et son originalité, I'esprit de priére des
prophetes, de Jésus-Christ et des représentants du christianisme
primitif (p. 245-246). Ce n'est que vers l'an 1550, que le mysti-
cisme médiéval pénétra dans la piété protestante. Il donnera
aux priéres d'un Arndt et d'un Tersteegen un cachet pareil a
celui des plus fameux mystiques catholiques (p. 246-247).

On attribuait autrefois aux tendances qualifiées de « mysti-
ques » une origine chrétienne. M. Heiler s’applique & démontrer
qu'il n’en est rien. Le «mysticisme», d’apreés lui, est né, non
de I'Evangile, mais du néoplatonisme. Continuant I'ccuvre de
James, Heeffding, Eucken, Scederblom et Seeberg (p. 248), il
présente, dans leur antagonisme relatif non moins que dans leur
accord profond, les deux types généraux qu’affecte la vie reli-
gieuse : la foi «mystique» et la foi « prophétique» (p. 243-283).
Saisir I'une et I'autre dans leur structure intime, c¢’est montrer
les deux voies que pourra suivre l'élan de la priére.

Le « mysticisme », écrit notre auteur, prend naissance dans
I'atmosphére surchauffée des civilisations décadentes. Il exprime
la nostalgie, plus ou moins morbide, des ames désabusées pour
qui le monde n’est qu'un obstacle a la spiritualité et qui cher-
chent le salut dans 'impassibilit¢ d'une vie détachée des réalités
concrétes (p. 250-255). La religion « prophétique », au contraire,
procéde de la saine et robuste foi des primitifs. Elle jaillit spon-
tanément d'une volonté qui s’affirme, qui veut vivre et s’appli-
que a transfigurer I'existence physique en la mettant au service
de la vie de l'esprit. Elle est essentiellement confiante, active,
héroique (p. 255-257). Le but de la loi «mystique», c’est l'ex-
tase ; celui de la foi « prophétique », I'obéissance sobre et vail-
lante & la volonté de Dieu. La premiere est faite pour les dmes
plutét « féminines » ; la seconde, pour les tempéraments virils
(p. 258-259).

Le Dieu du «mysticisme », c'est '« absolu», dans son unité
et sa béatitude infinie. S’abimer dans l'insondable Mystere, telle
est, pour le mystique, la voie de la félicité. Quant au Dieu du



LA PRIERE 229

« prophétisme », il est la supréme et sainle Volonté, qui a créé
le monde et l'utilise & ses fins en faisant des hommes ses ou-
vriers et ses collaborateurs (p. 259-262). Le Dieu des mystiques
plane, sans y intervenir, au-dessus des destinées de 1'Univers,
tandis que le Dieu des prophétes se réveéle dans la nature et
dans l'histoire du genre humain (p. 262-265). Celui-la se mani-
feste d'une maniére immédiate et compléte aux dmes qui se plon-
gent dans sa plénitude; celui-ci se fait connaitre par 'organe de
quelques serviteurs d’élite dont la volonté s’est unie & la sienne,
de telle sorte que leur parole et leur vie feront autorité pour les
croyants de I'avenir (p. 265-267).

Aux yeux des mystiques, le mal se confond avec lattache-
ment a la vie, et la rédemption, avec 'anéantissement de tout
désir; pour les disciples du Christ et des apdtres, le péché estla
révolte conire la volonté de Dieu, et le salut, le rétablissement
de la communion de 'homme avec Dieu par la repentance, le par-
don et la sanctification (p. 267-269). Les « mystiques » considérent
la discipline morale comme un effort ascétique, destiné a les af-
franchir de la servitude du monde; pour les partisans du «pro-
phétisme », elle est la preuve supréme de la conversion, le
«culte » véritable que Dieu demande (p. 269-271).

La foi « mystique» est individualiste, tandis que la foi «pro-
phétique» assigne & 'homme sa place dans la société et en fait
un serviteur de ses fréres; la premiére se suffit & elle-méme, la
seconde stimule le croyant a rendre temoignage et & conquérir
les dmes; l'une s'accommode des conceptions grossiéres du pa-
ganisme en en extrayant un enseignement ésotérique, 'autre se
révéle, a leur égard, radicalement exclusive et les flétrit au nom
d'un idéal dont elle ne saurait rien rabattre sans se renier
(p. 272-276). Les mystiques n’attribuent nulle valeur positive au
«monde » et a la civilisation; les partisans de la religion «pro-
phétique », au contraire, s’en emparent, pour conformer les réa-
lités empiriques & la pensée de Dieu (p. 276-279).

I’ambition ultime du mystique est de sauver son ame, en lui
assurant le retour & la gloire céleste; le chrétien, par contre,
espére, en servant le Christ, hater I'établissement du régne de
Dieu dans I'humanité (p. 279-281). Le mysticisme nivelle les an-
tinomies, aussi bien dans le domaine de la pensée que dans
celui de 'action, afin de ramener toutes choses a I'unité sublime



230 FERNAND MENEGOZ

du divin; la religion biblique, au contraire, affirme formelle-
ment tous les contrastes, tous les antogonismes, et enjoint a
I'homme de les surmonter par la foi et 'action mises au service
de Dieu (p. 281-283).

Cet exposé fera comprendre le role de la priére dans I'une et
Iautre forme de la piété.

Aux yeux des mystiques, elle se présentera comme l'élan qui
détache les Ames du «monde» et les fait pénétrer, peu a peu,
dans les ivresses de la vie divine (p. 284-288). Elle n'usera que
ravement de la parole (p. 298-290) et enirainera les croyants,
par la méthode raffinée de la via purgativa, de la via illumina-
tiva et de la via unitiva, & une concentration croissante de leurs
énergies spirituelles (p. 2go-298), a4 la contemplation bienheu-
reuse de Dieu, le « souverain bien » (p. 299-301), & l'adoration
vibrante et aux actions de grices (p. 301-302), au dépouillement
progressif d’eux-mémes (p. 302-306) et, finalement, a l'extase
(p. 306-307), olt sombreront tous leurs terrestres désirs (p. 3o7-
309). M. Heiler décrit minutieusement les diverses étapes
de I'ascension mystique (p. 309-317) — qui suppose une notion
abstraite et «statique» du mystére de Dieu (p. 317-321), — ainsi
que les nuances variées que présente la priére, dans ce mouve-
ment ascensionnel des ames, quand elle se teinte d’enthousiasme
sacramentel (p. 322-331), d’érotisme religieux (p. 331-341), d'ex-
altation quiétiste (p. 341-345) ou de l'acosmisme inhérent a la
recherche bouddhique du Nirvina (p. 345-346).

La priére mystique, quoique dégagée des aspirations de l'eu-
démonisme et dépouillée de toute conception anthropomorphique
de Dieu, n'en demeure pas moins, selon notre auteur, une priére
véritable. Elle est tendre, détachée, solennelle, intense et sainte-
ment passionnée, mais ne posséde ni le naturel, ni la simplicité,
ni la puissance élémentaire et créatrice de la priére des prophe-
tes d'Israél, de Jésus, des apdires et des réformateurs (p. 346).

Celle-ci se trouve a l'opposé de la priére mystique. Comme
I'oraison des primitifs, elle jaillit des douleurs de I'homme aux
prises avec les difficultés de la vie et avec les jugements de sa
conscience morale. Elle n’a rien de savant ni d’artificiel. Toute
velléité spéculative ou contemplative lui est étrangere. Dans sa
priére, le prophéte ne dépersonnalise point son «moi», comme
le fait le mystique; il l'affirme, au contraire, énergiquement;



LA PRIERE 231

car il se sait chargé par Dieu d'une mission pour les hommes.
Ce qui le pousse a prier, c'est l'ardente et temace volonté de
servir Dieu en servant ses fréres. Pitié, reconnaissance, amour,
enthousiasme, tout prend dans son 4me une force active, incon-
nue des mystiques (p. 347-354).

Parfois la priére jaillit du fond de son cceur, & 1'ouie des cris
de douleur et d’espérance conservés par la tradition (p. 354-358);
toujours, elle prend la forme de la plainte, de I'interrogation et
de la demande (p. 358-361) ; toujours, elle réclame l'union ou
la réconciliation de I'ame avec Dieu, le renouvellement de la vie
spirituelle, la force et la pureté morales (p. 361-366); toujours,
elle finit par s’élever, glorieusement, jusqu'a l'intercession, dont
I'objet supréme sera le salut du monde, la venue, pour tous, du
royaume des cieux (p. 366-369).

La Bible, grace 4 sa maniére instinctive et naturelle de voir
la vie, n’interdit pas de demander & Dieu les biens indispensa-
bles a I'existence physique; elle engage méme les hommes a se
décharger sur lui de tous leurs soucis; mais elle n'en subor-
donne pas moins les intéréts temporels an désir, qui est aussi
un devoir, de saisir le salut dans la communion de 'dme avec
Dieu (p. 369-372).

Notre auteur met en relief les divers mouvements que produit
dans I'ame l'esprit de priere sous sa forme « prophétique » (p. 372-
393); et il montre le caractére essentiellement « dynamique »,
c’est-a-dire anthropomorphique, de la notion biblique de Dieu,
ainsi que les conséquences pratiques qui en découlent (p. 393-
f07).

Pour illustrer ses remarques, M. Heiler donne la parole aux
philosophes, aux poétes, aux peintres, aux musiciens célébres.
Leurs priéres et leurs témoignages sur I'oraison ne manqueront
pas de frapper les lecteurs (p. 410-420).

A ces manifestations de la vie intime, il joint une étude ap-
profondie du role de la priére dans le culte public, depuis I'exil
des Israélites & Babylone jusqu’a la liturgie catholique et au
service religieux, tout « spirituel», des Hglises protestantes
(p. 421-477). Suit un chapitre curieux sur la priére individuelle,
considérée comme cenvre pie ou devoir ecclésiastique (p. 478-
485). Enfin, l'auteur présente quelques réflexions suggestives sur
'« essence» de la priere, manifestation spontanée — sous les es-



232 FERNAND MENEGOZ

péces d'un commerce « personnel» entre 'homme et Dieu — de
I'instinct de conservation matériel et moral, individuel et collec-
tif de I'humanité (p. 486-495).

L’auteur rejette tout compromis entre la piété vivante et la
spéculation rationaliste. Ou bien, dit-il, on admettra la légiti-
mité de la priére et de ses prémisses métaphysiques; ou bien
on remplacera délibérément la priére par les réves de la contem-
plation mystique. En dehors de cette alternative. tout est con-
fusion (p. 495).

De nos jours, Ihistoire des «dogmes», c’est-a-dire de la spé-
culation des théologiens et des corps ecclésiastiques, ne satisfait
plus les chrétiens qui pensent. Ce qu’ils réclament, c’est une his-
toire universelle de la pi€té. M. Heiler, par son ceuvre magis-
trale, répond en une large mesure a ce besoin nouveau.

Son écrit est 'ceuvre d'un historien doublé d'un psychologue,
et non le produit d'un apologiste. Il est en méme temps une
bonne action. En le lisant, on se sent pris du désir de partici-
per a cette «vie de la priéere» dont il évoque les multiples
splendeurs.

FFErnanp MiENtGoz.

Note de la Rédaction. — M. Fernand Ménégoz a publié dans les
Annales de bibliographie théologique (juin-aout 1920, p. 28-32) I'ana-
lyse de quelques brochures de M. Iriedrich Heiler, ainsi que de sa
récente et trés importante étude, intitulée Das Wesen des Katholi-
sismus (Munchen, Reinhardt, 1920, 143 p. in-8).



	Analyse : la prière

