
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 8 (1920)

Heft: 36

Artikel: La loi de Moïse

Autor: Naville, Edouard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380025

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380025
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA LOI DE MOISE

Dans des travaux précédents, j'ai soutenu le principe que
lorsqu'il s'agit d'un livre comme fa Genèse, il faut examiner en

premier lieu quel en est le but, à qui l'auteur s'adresse, quel
est l'esprit qui l'anime, quelles sont les mœurs et les habitudes
de son temps et quelle est l'ambiance dans laquelle il se meut.
Cette étude, faite suivant une méthode toute différente de celle
des critiques, m'a amené à la conclusion que la Genèse ne pouvait

avoir été écrite que par Moïse.
Moïse est l'auteur de la Genèse. C'était pour lui un devoir et

une obligation que d'exposer à ses contemporains et de laisser
à leurs descendants le récit de faits et d'événements qui tenaient
à la vie même du peuple. Il s'agissait de leur raconter d'où ils
étaient sortis, et comment ils étaient venus à l'existence. Puis,
surtout, il fallait rédiger la charte de fondation de la nation
israélite, reposant sur l'alliance de Yahveh (ï) avec Abraham, et
renouvelée avec ses descendants Isaac et Jacob. 11 fallait enseigner

aux Israélites, avec une autorité suffisante pour produire
chez eux une conviction ferme, qu'ils étaient un peuple mis à

(i) Ici, comme dans mes travaux précédents, j'ai conservé le nom de

Yahveh qui est maintenant d'un usage courant, quoique l'exactitude en
soit contestée à la suite de la découverte des papyrus d'Eléphantine et des

tessons de Samarie. Tout récemment, M. Cowley a montré que l'ancienne
forme du mot est Iaou ou lahou, et que le tétragramme est d'origine
post-exilique (Journal of the Royal Asiatie Society, April 1920).



LA LOI DE MOÏSE I77

part, appelé par Yahveh à de hautes destinées, qu'ils n'étaient
qu'étrangers en Egypte, et que le territoire qui leur avait été

promis était le pays de Canaan.

Il est bien probable qu'il leur était resté quelque tradition de

ce qu'avaient été Abraham. Isaac, Jacob, et surtout Joseph,
auquel ils devaient leur établissement en Egypte. Mais cela

remontait à des siècles en arrière. Alors ils n'étaient qu'une
famille; depuis lors ils étaient devenus un grand peuple, et sans
doute ils s'étaient attachés à ce sol où ils avaient vu leurs
pères, et où étaient nés leurs enfants. II est vrai que le régime
sous lequel ils vivaient était dur, même cruel, et que le désir de la
délivrance ravivait peut-être chez eux ces souvenirs que la
prospérité aurait tendu à effacer. Mais on pouvait espérer qu'un
changement de roi y apporterait quelque adoucissement. Y
avait-il donc une raison suffisante pour teur faire quitter le

pays, et ne le regretteraient-ils pas plus tard?
On comprend que Moïse eut quelque peine à les décider.

Pour y parvenir, il fallait qu'il pût produire à ses compatriotes
ce que j'ai appelé leurs titres de noblesse, ce qui marquait leur
caractère, et leur révélait leur mission dont ils ne pouvaient
s'acquitter qu'au pays de Canaan. Car là seulement se réaliserait

l'alliance avec Yahveh et s'exécuterait sa promesse. C'est
là le but de la Genèse et sa raison d'être.

Mais Moïse n'avait pas seulement à constituer Israël comme
nation, comme individualité politique. Il avait à définir sa mission

qui était avant tout religieuse. Il devait être le fondateur
d'une religion, poser les bases du culte de Yahveh, qui se

transmettrait au travers des âges. Or qu'était la religion pour un
peuple primitif Sans doute, pour nous la religion est avant
tout affaire de croyance et de sentiment ; elle repose presque
toujours sur un corps de doctrines. Mais pour les primitifs il
n'en était pas ainsi. Il pouvait y avoir dans leur religion un
élément spirituel, qui est beaucoup plus marqué dans celle des

Hébreux que dans d'autres, mais il n'en est pas moins vrai que

pour eux, ce qui constituait la religion, c'était le cérémonial,
c'était le culte dans ce qu'il avait d'extérieur et de visible.

Encore aujourd'hui, qu'on prenne une population païenne en

Afrique ou ailleurs, elle adore le Grand Esprit, les ancêtres,
ou un fétiche quelconque, c'est là sa religion qui ne se mani-



I78 EDOUARD NAVILLE

feste pas autrement que par un culte ou un rituel plus ou
moins grossier. C'est ainsi que ce peuple montre qu'il n'est pas
sans religion. Il a des croyances qui peuvent être enfantines,
mais qui l'obligent à des actes extérieurs, lesquels en sont le

garant et la manifestation. Quelque rudimentaire que soient le

sentiment religieux et la conception d'un être divin, ce qui seul

en traduit l'existence, c'est l'hommage extérieur rendu à cet

être divin, qui souvent n'est qu'un fétiche informe. Il n'y a pas
de religion sans culte, et l'on peut dire que chez un grand
nombre de peuples le culte seul est ce qui constitue la
religion.

Il paraît donc évident qu'à côté du Décalogue et de toutes
les prescriptions morales concernant les rapports de l'homme
avec Dieu et les rapports des hommes entre eux, il devait
forcément y avoir une loi rituelle établissant ce que Yahveh
demandait en fait de cérémonies, d'offrandes, de sacrifices, ce

qu'il réclamait de ses adorateurs comme cult^ extérieur. C'était
là ce qui, aux yeux des voisins des Israélites, des populations au
milieu desquelles ils habiteraient, les constituerait adorateurs de

Yahveh et les distinguerait des sectateurs d'autres religions. Il
fallait donc, pour que les Israélites fussent un peuple complet,
ayant autre chose qu'une individualité politique, qu'ils eussent
leur religion. Et cette religion ne pouvait pas consister uniquement

en préceptes moraux et spirituels, quelles qu'en fussent la
grandeur et l'élévation. Il fallait, conformément à l'idée qui
prévalait alors, et qui même de notre temps est loin d'avoir
disparu, que cette religion fût visible, et se traduisît par des actes

qui permettraient de reconnaître un adorateur de Yahveh.
Moïse devait donc donner la loi aux Israélites. C'était une-

obligation formelle que lui imposaient les circonstances. C'était
la partie la plus importante de sa tâche, à laquelle il ne

pouvait se soustraire. Et il comprenait fort bien quel devait
être l'effet de cette loi religieuse pour le peuple lui-même
et aussi pour l'opinion que l'étranger formerait de lui. Voici ce

qu'il dit aux Israélites peu avant de les quitter : (Deut. iv, 4)

« Maintenant, Israël, écoute les lois et les ordonnances (R. V.
Statutes and judgments) que je vous enseigne... Voici, je vous
ai enseigné des lois et des ordonnances (R. V. Statutes and
judgments) comme l'Eternel mon Dieu me l'a commandé, afin



LA LOI DE MOÏSE I79

que vous les mettiez en pratique dans le pays dont vous allez
entrer en possession. Vous les observerez et vous les mettrez
en pratique, car ce sera là votre sagesse et votre intelligence
aux yeux des peuples qui entendront parler de toutes ces lois,
(R. V. Statutes) et qui diront: Cette grande nation est un
peuple absolument sage et intelligent. Quelle est en effet la
grande nation qui ait des dieux aussi proches que Yahveh, notre
Dieu, l'est de nous toutes les fois que nous l'invoquons Et
quelle est la grande nation qui ait des lois et des ordonnances
justes (R. V. Statutes and judgments) comme toute cette loi
(R. V. this law) que je vous présente aujourd'hui »

J'ai cité le passage d'après la traduction Segond. Il est

regrettable que, pas plus que la version synodale, elle ne
distingue les mots qui désignent les différents genres de commandements

dont se compose la loi et que nous aurons à examiner
plus bas. La version anglaise revisée (R.V.) tient compte du sens

technique qu'a chacune de ces catégories renfermées dans la loi.
Elle traduit par statutes l'hébreu khoukkim, qui signifie toutes
les ordonnances qui n'ont pas une valeur morale en elles-mêmes,
mais que cependant on ne doit pas enfreindre. Les statutes
qui remplissent le livre du Lévitique comprennent toutes les

directions concernant la construction du tabernacle et son
mobilier, l'investiture des prêtres, leurs vêtements, et toutes les

ordonnances cérémonielles, comme les sacrifices.
Ce seront ces statutes, ces ordonnances, qui frapperont d'emblée

les peuples étrangers et qui distingueront à leurs yeux
le culte de Yahveh. C'est pourquoi il est recommandé d'une
manière pressante aux Israélites de les observer avec la même
fidélité que d'autres parties de la loi telles que les mishpatim,
judgments, sur te sens desquels nous aurons à revenir. Ces

ordonnances sont pour eux ce qu'est pour le soldat l'uniforme,
la marque caractéristique de l'adorateur de Yahveh.

Israël ne pouvait pas s'établir au milieu des Cananéens sans

loi religieuse, surtout puisqu'il prenait possession du pays au

nom de Yahveh, en vertu d'une alliance que son Dieu avait
conclue avec leur ancêtre Abraham, à qui Yahveh avait promis
le pays en héritage, ainsi qu'une nombreuse postérité. Même si

l'on considère les récits de la Genèse comme des légendes, il est

impossible de méconnaître le vrai caractère d'Israël et d'oublier



l8o EDOUARD NAVILLE

que le rôle qu'il était appelé à jouer au milieu des nations était
de proclamer le culte de Yahveh et d'y rester fidèle. Or, ce

culte ne pouvait être reconnu par ceux qui n'en étaient pas les

adeptes, que par les cérémonies qui s'y rattachaient. C'était
vis-à-vis d'eux comme vis-à-vis du peuple lui-même la garantie
qu'ils étaient véritablement les serviteurs de Yahveh.

On ne saurait assez le répéter, pour ces nations anciennes, et
surtout pour celles de l'Orient, religion veut dire cérémonies,
rites en l'honneur d'un être considéré comme divin. C'est là
tout ce que nous connaissons d'un grand nombre d'entre
elles. Que savons-nous, par exemple, du culte de Baal et de

Moloch, autrement que par les actes extérieurs Que représentait

pour son adorateur l'une de ses divinités En quoi consistait

sa relation avec cet être auquel il était obligé d'offrir des

sacrifices humains, dont ies victimes étaient parfois des membres
de sa famille Tout cela est un domaine qui nous est absolument

inconnu, et dans lequel nous ne pourrons peut-être jamais
pénétrer.

Il en résulte que l'apostasie est en premier lieu l'abandon des

cérémonies appartenant à une divinité, pour adopter celles
d'une autre. Il est inutile de rapporter ici les nombreuses
défenses laites aux Israélites de servir les dieux étrangers, de

ne point se prostituer à eux en leur offrant des sacrifices, et
même de ne point prononcer leurs noms. A maintes reprises,
déjà immédiatement après la mort de Josué, nous trouvons la

description de cette apostasie que nous racontent les premiers
chapitres du Livre des Juges. « Les enfants d'Israël firent ce

qui dépiait à Yahveh et ils suivirent les Baals. Ils abandonnèrent

Yahveh, le Dieu de leurs pères, qui les avait fait sortir
du pays d'Egypte, et ils afférent après d'autres dieux, d'entre
les dieux des peuples qui les entouraient, ils se prosternèrent
devant eux et ils irritèrent Yahveh. Ils abandonnèrent Yahveh
et ils suivirent Baal et Astarté» (n, io-i3). On nous dit aussi que
plusieurs nations avaient été laissées en Canaan. « Ces nations
servirent à mettre Israël à l'épreuve, afin que Yahveh sût s'iis
obéiraient aux commandements qu'il avait prescrits à leurs

pères par Moïse » (m. 4)- Mais ils ne tardèrent pas à oublier
Yahveh et à servir Baal et les idoles. Le retour à Yahveh. qui
est souvent décrit à l'époque des Juges, et plus tard, consiste à



LA LOI DE MOÏSE l8l

enlever les hauts lieux, les statues, les Baals, les Astartés, tout
ce qui servait au culte des divinités étrangères.

On ne peut pas se représenter Israël arrivant en Canaan

sans loi cérémonielle aussi bien que morale. L'existence de

cette loi cérémonielle, réglant le culte extérieur et visible, était
d'autant plus nécessaire que ce culte, ce rituel s'appliquait à

une divinité de laquelle il n'y avait point d'image, point de

représentation. Seul parmi tous les peuples au milieu desquels
il allait habiter, Israël n'aurait aucune figure de sa divinité,
rien qui en montrât l'apparence. Et c'était pourtant pour ses

voisins l'une des conditions essentielles de la religion. Un dieu
invisible était une exception unique qui n'existait que chez

Israël. Et si le Dieu dont rien ne révélait l'existence n'avait pas
eu un sanctuaire, des prêtres et tout un cérémonial qu'il réclamait

de ses adorateurs, rien n'aurait montré que les Israélites
avaient un Dieu, et qu'ils avaient pour mission d'en conserver
le culte, et d'être les serviteurs et les adorateurs de Yahveh.

La loi de Moïse est un tout, la loi cérémonielle ne peut pas aller
sans la loi morale, elles sont intimement liées l'une à l'autre, les

ordonnances relatives au culte sont la manifestation extérieure

que doit revêtir l'adoration de Yahveh. C'est le corps dont la
loi morale est l'âme. Vouloir, comme le soutient la Haute
Critique, que la loi cérémonielle tout entière, et la plupart des

ordonnances telles que celles concernant la lèpre, soient nées

avec le Code Sacerdotal, c'est-à-dire soit l'œuvre d'une école de

l'époque post-exilique, c'est renverser tout l'édifice de la loi
mosaïque.

Comment Moïse a-t-il pu donner cette loi aux Israélites
Pour répondre à cette question, il faut se reporter au temps où

vivait Moïse, aux circonstances dans lesquelles il avait à accomplir

sa tâche, au peuple qu'il avait à conduire et à constituer
en nation.

Les Israélites quittaient l'Egypte où ils avaient été traités,
surtout en dernier lieu, comme un peuple d'esclaves. Ils
n'avaient pas d'individualité comme peuple, comme nation,
tant qu'ils étaient sous le joug de leurs maîtres ; et les lois qui



l82 EDOUARD NAVILLE

les régissaient devaient être celles des Egyptiens. Qu'était leur
culte durant leur long séjour sur les bords du Nil, nous ne le

savons pas, peut-être quelques vagues traditions au sujet de

l'alliance que Yahveh avait faite avec leurs ancêtres, mais
autrement ils n'avaient pas de cérémonial, ni de sanctuaire où ils
allassent rendre un culte à Yahveh.

Maintenant ils vont s'établir en Canaan, dans le pays qui leur
a été promis en héritage. Au lieu d'être des bergers, ils vont
devenir un peuple sédentaire, agriculteur, ils n'habiteront plus
sous des tentes, ils auront des maisons, des villes, et la
propriété du sol. En un mot, d'une tribu nomade Moïse avait à

faire un peuple policé, et surtout il fallait régler tout ce qui
concernait sa religion, puisque sa mission était avant tout
religieuse.

Moïse aurait sans doute attendu d'être à Canaan pour faire
connaître au peuple une partie de ses ordonnances, par exemple
celles qui concernaient la propriété. Quand il vit que le

séjour au désert devait se prolonger, quand il eut la certitude
que lui-même n'entrerait pas au pays de la promesse, il acheva

son oeuvre, afin que son successeur n'eût qu'à suivre la ligne
qu'il avait tracée, et afin que le peuple s'établît en Canaan
muni d'un ensemble de lois civiles correspondant au degré de

civilisation qu'il avait atteint, et surtout en possession d'une
loi religieuse précise qui devait être la marque caractéristique
d'Israël.

Moïse commença son œuvre de législateur peu après la sortie
d'Egypte. Il fallait d'abord établir ce qui était la base de l'existence

d'Israël, le culte de Yahveh ; c'est pourquoi dès que le

peuple est arrivé à quelque distance du pays de l'oppression,
dans une région où, après la défaite des Amalécites, il pouvait
se croire en sûreté, le législateur fixe les bases de l'alliance de

Yahveh avec le peuple, le Décalogue, qui est appelé le livre de

l'Alliance, et qui commence par ces mots : « Je suis Yahveh,
ton Dieu, qui t'ai fait sortir du pays d'Egypte, de la maison de

servitude. » Bientôt après il construit le sanctuaire portatif, le

tabernacle, qui devait être considéré comme le lieu habité par
Yahveh et où il se manifesterait en faisant entendre sa voix,
car il n'y avait aucune image de la divinité.

Le reste de la loi devait être donné au cours du voyage, et



LA LOI DE MOÏSE l83

l'on ne peut qu'être frappé à quel point la forme écrite sous

laquelle cette loi nous est présentée correspond bien aux
circonstances. Voici un peuple qui est en voyage, qui n'a point de

ville, point d'habitation autre que ses tentes, aucun temple ou

palais dans lequel, comme Hammourabi, Moïse pouvait ériger
une grande pierre, portant tout un code arrangé d'une manière

systématique. En outre, il est fort probable qu'un très petit
nombre d'Israélites savaient écrire, et au désert ils n'avaient

pas facilement ce qui était nécessaire pour cela. La loi devait
donc être proclamée à haute voix, ce devait être un enseignement

oral, et ce n'est qu'après l'avoir fait entendre aux Israélites

que Moïse l'écrivait.
Presque toujours une loi est introduite par ces mots: «Yahveh

parla à Moïse et dit : Parle ou ordonne », ou simplement :

« Yahveh parla à Moïse et dit... » Ainsi toute la loi doit avant
tout être proclamée par la parole. Après cela, Moïse mettra par
écrit ce qu'il a dit, il ne lira pas un texte préparé d'avance,
car il est, comme le dit le D1 Kyle, en premier lieu un prophète
parlant « a speaking prophet » (i) et ii ne pouvait pas être
autre chose avec le peuple qu'il avait à conduire.

Cette loi n'était pas un code préparé par une école de juristes,
elle n'a pas été présentée en une seule fois au peuple, elle est
née en cours de voyage, et quelquefois les circonstances du
moment l'ont fait naître, ou en ont provoqué la répétition. On
n'y trouve aucun arrangement systématique, aucun plan tracé
d'avance. C'est ce que Moïse a dit et quelquefois répété, pendant
les longues années que le peuple a passées au désert. Ce sont
les ordres que Yahveh l'a chargé de communiquer aux Israélites
de temps en temps, tantôt sur un point, tantôt sur un autre.
Aussi les commandements sont mêlés de fragments historiques.
Quelquefois on raconte l'événement ou le fait qui a poussé
Moïse à donner telle instruction, à formuler telle loi, ou à la

proclamer à nouveau. Voici par exemple Koré, un Lévite, et
Dathan et Abiram qui se soulèvent contre Moïse et Aaron, leur
reprochant de s'arroger l'autorité à laquelle ils n'avaient aucun
droit, en s'élevant au-dessus de l'assemblée de Yahveh ».

Koré, qui était un Lévite, avait recruté quelques acolytes qui

(ï) Moses and the monuments, p. 67.



l84 EDOUARD NAVILLE

trouvaient mauvais qu'Aaron et sa famille fussent chargés du
sacerdoce. Après le châtiment des rebelles, après un signe qui
montre que c'est la famille d'Aaron qui est choisie, Moïse
explique une seconde fois et plus en détail quelles sont les
fonctions des sacrificateurs et celles des Lévites. Cette répétition
était nécessaire pour que le peuple se souvînt de cette ordonnance,

et pour éviter qu'il se produisît de nouveau une révolte
semblable.

Israël est devenu en Egypte un peuple, une très nombreuse
et puissante tribu, mais tant qu'il est encore dans le désert, il
est encore nomade et doit être traité comme tel. La loi ne peut
lui être donnée que comme à une tribu errante qui devra s'en

souvenir, et à qui elle devra être redite, parce qu'elle n'aura
pas de texte auquel recourir. On remarquera que ce que dit
Moïse est souvent très court. Même lorsqu'il s'agit d'un sujet
donné, l'ordonnance est coupée en morceaux comme s'il y était
revenu à plusieurs occasions, peut-être au moment où ce qui en
était l'objet devait être accompli. Ainsi, dans le Lévitique, le

chapitre des fêtes (xxm) se termine par ces mots : « C'est ainsi

que Moïse dit aux enfants d'Israël quelles sont les fêtes de

l'Eternel. » Si maintenant nous examinons comment Moïse explique

ce que doivent être ces fêtes, nous voyons que pas moins de

cinq fois le chapitre est interrompu par ces mots : « L'Eternel
parla à Moïse et dit: Parle aux enfants d'Israël.» Moïse a donc

parlé cinq fois au sujet de ces fêtes, peut-être à des époques
différentes, lorsqu'il arrivait au mois et au jour où la fête serait
célébrée après que les Israélites seraient entrés en Canaan, car
ces fêtes ne pouvaient pas se célébrer au désert.

La loi est donc une loi orale dont les Israélites doivent se

souvenir, que Moïse a proclamée par morceaux pendant le

voyage, et qu'il faut à l'occasion leur répéter pour qu'elle se

grave dans leur mémoire.
Les répétitions étaient nécessaires parce que Moïse ne s'adressait

pas toujours aux mêmes auditeurs. Il n'avait pas toujours devantlui
toute l'assemblée du peuple réunie pour l'écouter. Suivant les

moments, le peuple pouvait être plus ou moins disséminé, les pâturages
où ils conduisaient leur bétail n'étaient pas toujours très
rapprochés, et une partie du peuple pouvait ne pas avoir entendu
ne qui avait déjà été dit une première fois, Puis au cours des



LA LOI DE MOÏSE l85

années les instructions données aux pères pouvaient avoir été

oubliées par les enfants, il fallait donc y revenir, et comme il
s'agit presque toujours d'une citation de mémoire, cela explique
les divergences qu'il peut y avoir entre deux versions d'une
même ordonnance.

Mais il faut que cette loi soit conservée, qu'elle puisse passer
aux générations futures. Aussi Moïse l'écrira, mais seulement

après l'avoir enseignée au peuple de vive voix. L'écrit suit la

parole et n'en est que la reproduction. Souvent c'est sur l'ordre
positif de Yahveh qu'il écrit : ainsi la victoire sur Amalek
(Ex. xvn, 14), puis toutes les lois connexes avec le Décalogue
(Ex. xxiv, 4 ; xxxiv, 27), ou les marches des Israélites depuis
l'Egypte jusqu'à la frontière de Moab (Nomb. xxxui, 2). Mais
il est bien d'autres cas où il est dit que Moïse écrivit, en
particulier dans le Deutéronome, lorsqu'il insiste sur le devoir du

peuple d'observer la loi telle qu'elle est écrite dans le livre
(Deut. xxvin, 58), ou lorsqu'il le menace des terribles malédictions

qu'elle contient (Deut. xxix, 20, 21, 27). L'activité
littéraire de Moïse est rapportée dans les deux derniers chapitres
du Deutéronome. A deux reprises il nous est dit qu'il écrivit la
loi, ou qu'il acheva complètement de l'écrire et qu'il remit le

livre aux Lévites.
La forme de ce livre était évidemment la seule qu'il y eût à

ce moment-là dans l'Asie occidentale, une collection de tablettes
cunéiformes écrite à diverses époques, dans diverses circonstances,

et dans laquelle Moïse avait consigné les ordres et les

commandements qu'il avait transmis au peuple. Aux commandements

étaient mêlés les récits des circonstances qui en avaient
motivé la proclamation, ou les épisodes qui avaient signalé le

long voyage dont Moïse avait reçu l'ordre d'écrire les stations.
Ces tablettes sont une sorte de journal s'étendant sur quarante
années et où Moïse tantôt inscrivait les lois qu'il avait enseignées

au peuple, tantôt parlait de tel ou tel événement qui
s'était passé pendant le voyage.

Moïse n'a pas écrit un code juridique, il ne pouvait pas le

faire, et la forme qu'il a adoptée est la seule qui corresponde
aux circonstances dans lesquelles il se trouvait, et à la civilisation

du temps. Tant qu'il était en voyage il ne pouvait que rédiger
ses tablettes et en faire une collection qu'il nomme un livre.



IÖO EDOUARD NAVILLE

Cette collection, comme toutes les archives du temps, devait
être réunie dans une caisse en bois ou en terre cuite, ou dans

une jarre qu'il remit aux Lévites portant l'arche de l'alliance de

Yahveh, et qui devait être posée à côté de l'arche de l'alliance.
Comme l'arche de l'alliance, cette caisse devait être un témoin
contre le peuple (Deut. xxxi, 26). Si ce livre, par son aspect et

par sa forme, n'avait pas eu quelque rapport lointain avec
l'arche, s'il n'avait pas dû être emporté de la même manière, si
c'eût été un rouleau de papyrus comme certains auteurs le
prétendent, ce n'est pas aux porteurs de l'arche qu'il eût été confié.
De toute la loi, il n'y avait que le Décalogue qui était déposé
dans l'arche; il était censé écrit du doigt de Dieu sur deux
tables de pierre qui ne pouvaient pas être bien grandes,
puisqu'elles étaient écrites des deux côtés.

Aussitôt après l'arrivée d'Israël dans le pays qui lui était
donné par Yahveh au delà du Jourdain, de grandes pierres
devaient être dressées sur le mont Ebal, et toutes les paroles
de la loi y seraient inscrites, gravées bien nettement. Josué

nous raconte comment il exécuta l'ordre de Moïse (vin, 32). Ce

fut le premier monument que les Israélites élevèrent et qui
constatait la prise de possession du pays dans lequel désormais

régnerait cette loi.
Ici, comme pour la Genèse, il importe de se replacer dans

le temps où cette loi fut promulguée, et que nous jugions ces

écrits, non d'après les exigences de la civilisation moderne, non
d'après les principes posés par des professeurs d'université,
mais d'après tes conditions dans lesquelles vivaient ceux
auxquels cette législation était destinée.

A cette époque reculée et pour un peuple comme les Israélites,

la loi est parlée, orale. Il en est ainsi pour toute la
littérature. Ce qui était écrit n'était que la reproduction de ce qui
avait été entendu, et qui ainsi pouvait l'être encore. La composition

et le style en étaient réglés par les exigences de la parole,
et non par celles qui sont imposées à l'œuvre conçue dans le
silence du cabinet, suivant un plan tracé d'avance, et destiné à

être lue à voix basse ou, comme disent les anciens, à être vue,
car le mot lecture ne s'entend que de la lecture à haute voix.

Alors le livre était quelque chose de tout différent de ce qu'if
est pour nous. Déjà depuis l'époque des Grecs, le livre est



LA LOI DE MOÏSE 187

avant tout le document écrit, lequel a son caractère spécial et
une existence indépendante du langage parlé, et qui a revêtu
la forme caractéristique du langage littéraire. Nous faisons
nettement la différence entre ces deux expressions de la pensée, la
parole et l'écrit. Chacun de ces deux éléments est soumis à des

règles qui ne sont pas les mêmes. Et cependant des maîtres de

la littérature ancienne, qui se soumettaient aux règles de l'art
d'écrire qu'ils ont contribué à établir, Thucydide ou Plutarque,
parlent encore non de leurs lecteurs, mais de leurs auditeurs.

A cet égard, la découverte des papyrus grecs a conduit à des

constatations qui ont une grande importance pour l'étude de la
critique, (i) On a maintenant un grand nombre de papyrus
d'Homère dont un certain nombre remontent à l'époque des

Ptolémées, et sont donc antérieurs à l'ère chrétienne. Ces papyrus

ont fourni pour l'Iliade environ un millier de vers qui ne se

trouvent pas dans ce qu'on est convenu d'appeler la Vulgate. La
valeur littéraire de ces nouveaux vers est extrêmement faible.
Ils n'apportent presque pas de lectures nouvelles. Ce sont des

additions qui souvent sont prises dans des textes parallèles et

paraissent inutiles, ou de simples répétitions quelquefois même
très rapprochées. Ces répétitions révoltent les critiques qui
épluchent les textes avec minutie, en se fondant sur les lois
auxquelles un écrivain ne saurait contrevenir, et sur les

exigences du style écrit. Mais elles ne choquent nullement à la
lecture à haute voix, et l'auditeur souvent ne s'en aperçoit pas.
C'est une expérience qui a été faite : verba volant. Dans le

Pentateuque, les répétitions sont un des arguments principaux
sur lesquels les critiques s'appuient pour affirmer l'existence
d'auteurs différents.

Du temps de Moïse, lorsque l'écriture était peu développée,
quand elle était le privilège d'un petit nombre, on peut dire que le
véritable document écrit n'existait pas. L'écriture n'avait qu'un
emploi et un but, elle était la reproduction de la parole quand
cette reproduction était nécessaire; elle reflétait le langage parlé
avec toutes ses irrégularités et ses imperfections que le style
littéraire a corrigées ou bannies. Née longtemps après la parole,

(1) Je dois ces renseignements à l'obligeance de M. le professeur Victor
Martin.



EDOUARD NAVILLE

elle n'en est encore que le suppôt, en ce sens qu'elle est destinée
à fixer ce qui a été dit, et à le rappeler en sorte qu'on puisse
le reproduire par la lecture. Elle ne sert pas encore à des créations

indépendantes conçues sur un plan arrêté, et qui n'ont pas
auparavant été prononcées à haute voix et entendues.

Moïse avait reçu une éducation littéraire. Elevé comme le fils
de la fille de Pharaon, il fut instruit dans toute la sagesse des

Egyptiens. Mais il devait sans doute connaître ce qu'on appelle
à tort le babylonien cunéiiorme, et auquel les sémitisants donnent
maintenant son vrai nom, l'akkadien, la langue des tablettes de

Tel-el-Amarna. Car à la cour du roi d'Egypte il devait y avoir
des fonctionnaires qui pouvaient correspondre avec les nations de

l'Asie dans leur langue, comme aujourd'hui les drogmans
d'ambassade.

Moïse a pu user de l'écriture akkadienne ailleurs qu'en Egypte,
dans le pays de Madian. Comme l'affirme M. de Vogué, les

Madianites parlaient l'araméen ou un dialecte fort semblable.
Or l'araméen écrit ne paraît qu'au ixe siècle. C'est à ce moment-
là qu'on voit surgir pour la première fois l'écriture araméenne.

Auparavant, dans tous les pays où cette écriture araméenne
s'établit, l'écriture akkadienne l'avait précédée et était seule en

usage. Par conséquent Moïse et Jéthro, quand ils avaient quelque
chose à écrire, usaient tous deux de la même écriture. Ils se

comprenaient aussi facilement, car les Israélites avaient certainement

conservé le langage de leurs pères qui les distinguait des

Egyptiens. Ils parlaient un langage qu'on peut appeler l'araméen,
mais qui était très voisin de ce que nous appelons hébreu ou
araméen. Le langage écrit, pour eux comme pour les peuples
de Canaan, et pour ceux de l'Asie occidentale à cette époque,
c'était l'akkadien cunéiiorme.

Moïse le lettré, l'homme ayant reçu une éducation littéraire
soignée, celui qui, s'il avait été Egyptien, aurait eu comme
premier titre de son épitaphe «l'écrivain», devait cependant
être une exception rare au milieu de ses compatriotes. L'écriture
ne pouvait pas jouer un grand rôle dans une population de

bergers. Par conséquent toute communication qu'il avait à faire
à la troupe nombreuse qu'il dirigeait, n'était possible que par la
parole. S'il avait une loi à leur faire connaître, ou un commandement

de Dieu à leur transmettre, il fallait qu'il leur parlât,



LA LOI DE MOÏSE 180,

qu'il le leur enseignât, ensuite il consignait sur ses tablettes ce

qu'il avait dit. Il écrivait son enseignement à mesure qu'il le

donnait et il y entremêlait le récit de tel ou tel épisode du

voyage. Quand il répétait une instruction ou un commandement,
il est infiniment probable qu'il le faisait de mémoire et qu'il ne
recourait pas à ses tablettes. Je crois qu'une bonne partie du
Deutéronome est composée de citations de mémoire, en particulier
le Décalogue. On a fait grand état de ce que «le Décalogue ne se

présente pas à nous dans le Pentateuque sous une forme unique,
tandis qu'on eût pu attendre a priori qu'il nous serait conservé
sans altération et sans incertitude ». Il y a là un littéralisme
qui n'est pas exempt de pédanterie, et une méconnaissance

complète de la manière dont la loi est donnée au peuple. Il ne

s'agit pas de lui présenter un texte d'une forme rigide comme
une loi de nos jours, votée par un parlement, ou un décret
gouvernemental, où dans la pratique la lettre l'emporte
souvent sur l'esprit. Le Décalogue est le suprême enseignement
donné au peuple et dont il doit se souvenir. Ce qui importe,
c'est qu'il se le rappelle et qu'il y conforme sa vie, et non qu'il
obéisse à un règlement rédigé ne varietur.

Si quelqu'un devait savoir le Décalogue par cœur, c'est bien
Moïse. A plusieurs reprises il cite l'un des commandements et
le commente, montrant de quelle manière il doit être appliqué,
et comment il répond aux circonstances du moment. A l'heure
où il va mourir, où il va quitter les Israélites pour toujours, et
où il insiste avec une grande force sur le devoir qui leur est

imposé d'observer les commandements, il est naturel qu'il
commence par leur répéter le Décalogue. Pour cela, il n'est pas
nécessaire qu'il aille chercher dans l'arche les deux tables de la
loi afin de les relire mot pour mot, ainsi que le voudraient les

critiques modernes. Il les cite comme ils lui viennent à l'esprit,
tels qu'il les connaît et les comprend. Si l'on compare les deux
versions de l'Exode et du Deutéronome, on voit que le fond est
absolument le même, l'ordre aussi. Ce qui diffère, c'est ce

que j'appellerai les développements ou les additions au commandement,

ce qui le justifie ou ce qui en montre le sens et le but,
et ce qui aussi en facilite le souvenir. Cela ne fait pas partie du
commandement lui-même, et c'est pourquoi il pouvait y avoir
des variantes, suivant le moment où le Décalogue était cité.

18



I90 EDOUARD NAVILLE

Je le répète, le Décalogue du Deutéronome porte tout le
caractère d'une citation faite de mémoire. C'est tout à fait à

tort qu'on nous dit que «le texte du Décalogue d'après le
Deutéronome diffère sensiblement de celui de l'Exode ». Il n'y a pas
de différence dans les commandements eux-mêmes, ils sont
identiques dans la forme et dans l'esprit. Ce qui n'est pas le
même pour le IVe, celui du sabbat, c'est ce que j'ai appelé les

développements. Dans l'Exode, le sabbat remonte à la création;
dans le Deutéronome, le septième jour a un but moral élevé, il
doit rappeler la délivrance de la servitude d'Egypte, et en
reconnaissance l'Israélite donnera du repos à tout ce qui est sous son
autorité, serviteur, étranger, et même bétail. Dans le Ve, Moïse

appuie sur les mots : Honore ton père et ta mère, en y ajoutant :

comme Yahveh ton Dieu te l'a commandé. Mais, je le demande,
en quoi cela change-t-il le sens du commandement? Il m'est
impossible de donner une importance quelconque à ce que dans
le IVe commandement le repos doit être accordé non seulement

au bétail en général, mais au bœuf et à f'âne, à ce que dans fe

Xe le Deutéronome met la femme avant la maison, ou à ce

qu'il relie les quatre derniers commandements par la conjonction

et. Ce sont là des vétilles qui ne valent pas la peine qu'on
s'y arrête et qui sont le fait du langage parlé. Moïse parle, il
s'adresse à des hommes dont la grande masse n'a jamais eu un
texte écrit sous les yeux. Le prophète leur rappelle les paroles
de Yahveh qu'il leur a souvent répétées en tout ou en partie,
et que probablement un petit nombre seulement a entendues au
Sinai. L'essentiel, c'est qu'ils se souviennent du commandement
lui-même : «Tu travailleras six jours et tu feras toute ton œuvre,
mais le septième jour est le sabbat de Yahveh ton Dieu».
Quant au commentaire, que Moïse y ajoute, il peut avoir varié
selon les occasions. L'Exode en rapporte un qui est beaucoup
plus étendu (xxxi, 12-17). L'Israélite sait qu'il ne doit rien
convoiter de ce qui appartient à son prochain, et quand il cite les
choses sur lesquelles porte cette défense, qu'importe qu'il
commence par la femme ou la maison, et qu'une fois il mentionne
le champ

En résumé, si nous nous reportons aux circonstances du temps,
il en ressort clairement que Moïse ne pouvait pas donner la loi
aux Israélites autrement que cela ne nous est présenté par les



LA LOI DE MOÏSE IQI

quatre derniers livres du Pentateuque. C'était une suite d'ordres,
d'instructions ou de leçons, souvent sans lien immédiat, un
enseignement dispensé par fragments au cours du voyage, et qu'il écrivait

sur des tablettes en akkadien pour qu'on en conservât le souvenir.

La loi a d'abord été cette collection de tablettes confiée aux
porteurs de t'arche, à côté de laquelle elle était déposée. C'est là ce

qui est conforme au temps et aux mœurs d'un peuple encore
errant, nomade, et qui n'avait pas de domicile fixe. Il en était
comme de ces documents de famille qu'avaient alors les tribus
nomades et qu'ont encore aujourd'hui les peuples primitifs.

Rien ne ressemble moins à un code, à la forme habituelle
et normale d'un ensemble de lois, que la thora de Moïse. Et à

cette époque, chez un peuple comme les Israélites au désert, elle

ne pouvait pas être différente. La loi est bien de Moïse; ce qui
n'est pas de lui, c'est la division en quatre livres, l'arrangement
qu'on a fait de ces tablettes, et que suivant la tradition hébraïque
on peut attribuer à Esdras.

fl paraît vraisemblable qu'il est l'auteur de cet arrangement
lui, « le scribe versé dans la loi de Moïse donnée par Yahveh le
dieu d'Israël (Esdras vn, 6)... qui avait appliqué son cœur à

étudier et à mettre en pratique la loi et à enseigner au milieu
d'Israël les lois et les ordonnances» (R. V. statutes and
judgments), (id. v, io).

Il est diffìcile de se rendre compte du principe qui a guidé
Esdras dans cette division en quatre livres. L'ordre chronologique
n'a été suivi qu'imparfaitement, car quelquefois, comme par
exemple dans les Nombres, ainsi que l'a montré M. Wiener, il y
a eu interversion dans la suite des faits. Ici encore il faut se

rappeler que Moïse et Esdras n'écrivaient pas des livres d'histoire.

Ils obéissaient à de tout autres préoccupations. Pourvu
qu'Esdras connût exactement la loi de Moïse, peu lui importait
le moment où Moïse l'avait fait entendre pour la première fois.
C'était bien pour lui la loi de Moïse. Il nous le dit à plusieurs
reprises, en particulier c'est bien la loi de Moïse qu'il lut devant
le peuple assemblé à la demande de Néhémie (Néh. vm, i). Les
théories de la Haute Critique ne nous ont pas encore amené à

rejeter son témoignage.



19a EDOUARD NAVILLE

3.

La loi de Moïse est désignée par un nom général, « thora», qui
a un sens très étendu, et par lequel les Juifs comprennent les

cinq livres de Moïse, quoique la Genèse ne renferme aucune loi
proprement dite. On applique ce mot au Pentateuque parce que
ces cinq livres renferment en entier tout ce qui tient à fa loi.
« Thora signifie à proprement parler instruction, et l'on peut faire
à propos du mot hébreu la même constatation qu'à propos du
mot français. Instruction signifie en première ligne l'action
d'instruire quelqu'un de quelque chose, mais on l'emploie aussi

pour désigner les indications fourmes en vue de la conduite
d'une affaire. On introduit ainsi dans fusage de ce mot une idée
de finalité et c'est là justement ce qui caractérise thora » (1). Il
est certain que dans beaucoup de cas le caractère juridique ou
légal du mot paraît à peine ; ainsi, par exemple, les longs chapitres
du Lévitique qui décrivent la lèpre, les signes auxquels on la

reconnaît, et les moyens de se purifier, sont appelés la loi (thora)
de la plaie de la lèpre, ou la loi sur le lépreux pour le jour
de sa purification. Là le mot thora correspond plutôt à ce que
nous appellerions directions ou instructions. Dans d'autres cas,
au contraire, quand le mot thora est au pluriel, l'obligation qui
caractérise la loi ressort clairement de l'objet auquel le mot
s'applique.

Mais la thora se subdivise en catégories qui sont bien délimitées,

qui ont chacune son nom distinctif; les versions françaises
n'y font nulle attention. Je ne connais que la version anglaise
revisée qui ait pour chacune un mot spécial.

' Ces diverses catégories font l'objet d'un travail récent d'un
savant américain, le Dr Kyle. L'introduction seule a été

publiée (2), le travail lui-même est en voie de publication. Avec
le secours d'un juriste, le D1 Kyle a déterminé le sens juridique,
technique, des différents mots employés dans le Pentateuque, et

qu'on traduit indifféremment par loi, ordonnance ou tout autre
mot qui ne tient pas compte de la distinction faite par l'hébreu.

(1) Lucien Gautier, La loi dans l'Ancienne Alliance, p. 16.

(2) Bibliotheca sacra, janvier et avril 1918.



LA LOI DE MOÏSE 193

Il y a d'abord un certain nombre de mots d'un usage général,
en premier lieu thora qu'on traduit généralement par loi. De
même qu'en français la loi peut être l'ensemble des prescriptions
auxquelles il faut se soumettre, une loi n'en est qu'une partie
souvent très restreinte qui porte sur un objet défini, et dont il
y a un grand nombre. Ainsi que le français lois, l'hébreu thora
peut être au pluriel.

Les paroles de Yahveh ont souvent aussi le sens de commandement,

de loi. Le Dr Kyle ne donne à ce mot qu'une signification

toute générale, mais je me demande s'il ne faut pas
quelquefois y voir le commandement suprême, l'expression la plus
forte de la volonté de Yahveh. Les dix commandements, qui sont
le couronnement de la loi, sont appelés les dix paroles (Deut.
x, 4)> I'd étaient censées prononcées par Yahveh lui-même
(Ex. xx, i) et écrites aussi du doigt de Dieu (Ex. xxxi, 18 et

xxxiv, i, 28). Il faut se rappeler que chez les nations comme les

Israélites les mots abstraits manquent en grande partie, et
doivent être remplacés par quelque chose qui tombe sous les sens.
Une idée abstraite est rarement séparée de sa manifestation
extérieure par la parole. Une volonté positive et arrêtée doit,
pour les anciens, se révéler par un commandement, par un
ordre. Dieu voulut que la lumière fût, s'exprime par : «Dieu dit :

Que la lumière soit ». De même, les dix paroles sont les dix
expressions de la volonté formelle et positive de Yahveh, qui ne

peuvent pas subir de changement.
Les mots alliance et témoignage sont aussi employés, suivant

le D1' Kyle, comme comprenant la loi dans son ensemble.

Cependant, dans la plupart des cas, ces deux mots ne désignent
que le Décalogue ; ainsi le nom de tables du témoignage est
donné aux deux tables de pierre sur lesquelles les dix commandements

étaient inscrits.
Mais il y a des mots ayant un sens technique bien défini,

qu'if nous sembfe que le Dr Kyle a exactement caractérisés, et

pour lesquels il est regrettable que les traductions françaises
n'aient pas un mot distinct. C'est d'abord ce que la version
anglaise traduit par judgments, suivant en cela littéralement
l'hébreu mishpat, qui veut dire le prononcé, la sentence d'un

juge. Chacune de ces maximes doit avoir à l'origine été

prononcée par ce qu'on appelait les juges. Ce prononcé faisait



I9'( EDOUARD NAVILLE

précédent, et ainsi s'établissait un droit eoutumier qui avait
d'autant plus de valeur et d'autorité qu'il n'y avait pas alors de

loi écrite, ni de véritable autorité judiciaire. Moïse, parlant du
choix des juges qu'il avait établis sur fe peuple, décrit ainsi les

instructions qu'il leur donna : « Je donnai en même temps cet
ordre à vos juges : Ecoutez vos frères, et jugez selon la justice
les différends de chacun avec son frère ou avec l'étranger».
D'après cela, les juges auraient eu surtout à résoudre les litiges
qui leur étaient présentés. Dans les cas embarrassants, ils
devaient en référer à Moïse, ou plus tard aux prêtres et aux
Lévites.

Si l'on passe en revue la liste de tous les « judgments » qui
nous est présentée aussitôt après le Décalogue. on voit que ce

qui les caractérise, c'est un élément moral. Us concernent ce

qui est bien ou mal en lui-même, mala in se. Ira non-observation
d'un d'entre eux est une violation d'une loi morale, c'est une
coulpe. C'est pourquoi il est nécessaire que les prononcés
soient impartiaux, et que les juges ne se laissent influencer
ni par présents, ni par acception de personnes, mais
écoutent seulement la justice. Aussi le choix de ces hommes qui
doivent «juger le peuple avec des jugements justes» est-il pour
Moïse un devoir dont il sent toule la gravité, et sur laquelle
son beau-père Jéthro insiste quand, conseillant à Moïse de se

décharger d'une partie de sa tâche qui sans cela serait au-dessus
de ses forces, il lui dit : « Choisis parmi tout le peuple des

hommes capables, craignant Dieu, des hommes intègres ennemis
de la cupidité ».

Ainsi que le dit. le Dr Kyle, le sens technique du mot «

jugements» apparaît dans tout le Pentateuque ; il désigne un groupe
de lois qui ne peut être confondu avec aucun autre et qu'on
distingue aisément, même lorsqu'il est mêlé à d'autres ou
lorsqu'il n'a pas de titre spécial.

On pourrait ajouter qu'il ne s'agit pas seulement de principes
à appliquer en cas de litiges, mais aussi de ceux auxquels doivent
se conformer les gouvernants ; car ce qu'on appelle juges dans

l'Ancien Testament, ce sont des hommes qui, avant la royauté,
étaient temporairement à la tête du peuple et devaient le

diriger.
Les jugements sont pour la plus grande partie dans les cha-



LA LOI DE MOÏSE ig5

pitres de l'Exode (xxi-xxm) qui suivent la proclamation du
Décalogue. On peut donc admettre qu'une partie constituait
l'ancienne coutume des Israélites et fut incorporée dans la loi.
Mais il en est d'autres qui ont en vue l'établissement en Canaan,
quand le peuple sera devenu sédentaire, ainsi tout ce qui touche
à la propriété, aux maisons, aux champs.

Une autre catégorie de dispositions légales que la version
Segond rend en général par loi et la version anglaise par statutes

(héb. khok ou khoukkah, en général employé au pluriel
khoukkim), ce sont toutes les ordonnances et lois qui régissent
les personnes et les choses, et aussi le culte ; c'est ce que nous
appellerions les statuts personnels et réels, et le cérémonial.
C'est la plus grande partie de la loi mosaïque. Il est défendu

d'y contrevenir parce que c'est la loi établie, mais il n'en est

pas comme des «jugements » qui reposent sur un élément moral
et qui sont fondés sur la justice. Les khoukkim sont des lois
civiles, on pourrait presque dire que ces lois touchent au
domaine administratif, mais surtout, dans un état qui devait
être une théocratie, elles régissent tout ce qui concerne le culte,
les fêtes, les cérémonies, le rituel, les sacrifices. Ici le sens

technique du mot est bien délimité, on ne peut pas confondre
les khoukkim avec les mishpatim, ni avec les commandements.
Les mishpatim, jugements, et les khoukkim, ordonnances, sont
les mots dont le caractère technique est le plus accusé.

Dans un ou deux cas, nous trouvons les deux mots réunis

pour exprimer un genre d'ordonnance qui tient du caractère des

deux catégories. Ainsi l'institution des villes de refuge est une
khoukkal mishpat, ordonnance de droit (Segond), règle de droit
(version synodale), statute of judgment (R. V.) (Nomb. xxxv, 29).
Le choix et la désignation des villes est une ordonnance
administrative de l'ordre que nous appellerions séculier. Mais cette
institution des villes de refuge a un but spécial, celui de faire
prévaloir la justice et d'empêcher qu'elle ne soit violée par une

pénalité infligée à tort en cas d'homicide. C'est ainsi que l'institution

des villes de refuge tenait au mishpat, jugement, aussi
bien qu'à la simple ordonnance.

Le cas des filles de Tselophcad (Nomb. xxvn, 11,) est

particulièrement intéressant parce qu'il montre l'origine des

mishpatim. Ces jeunes filles présentent à Moïse une réclamation.



I96 EDOUARD NAVILLE

Leur père est mort dans le désert, il ne s'est point associé à la
révolte de Koré, et comme il n'a pas eu de fils, son nom ne
subsistera pas dans la tribu, et ses filles n'auront point d'héritage.

Le cas est embarrassant pour Moïse, qui le porte devant
Yahveh. Yahveh répond en prononçant que la réclamation des

filles de Tselophcad est juste, et, à cette occasion, il fait une
série de prescriptions concernant l'héritage. Cette loi d'héritage
est bien un jugement puisqu'elle est fondée sur ce que le juge
suprême a prononcé dans une circonstance où il pourrait y
avoir doute. En même temps c'est une ordonnance qui doit
subsister à toujours.

Ayant fixé le sens technique des mots usités dans la législation

mosaïque, le Dr Kyle examine le caractère spécial de

chacune des catégories de lois dont avec M. Wiener il reconnaît
trois. Ce sont d'abord celles qu'il nomme «mnémoniques», c'est-
à-dire qui doivent être confiées à la mémoire et qui ont en

général une forme concise, claire, et qui ne manque pas
d'élégance. On y retrouve même une tendance au parallélisme
poétique. Cette catégorie se compose des commandements et de ce

que nous avons appelé les jugements, qui se rapprochent du droit
eoutumier. et que le juge doit avoir dans la mémoire.

Une seconde catégorie se compose de ce que le D1 Kyle
appelle les lois « descriptives », c'est à dire celles qui règlent
certaines institutions et surtout le cérémonial. Kautzsch, qui
attribue ces lois à l'un des auteurs de la théorie documentaire,
en définit ainsi le style : «Une largeur sans bornes, la recherche
des détails même minutieux, des formules juridiques et un vrai
schématisme. » Le jugement parait quelque peu exagéré, mais
il est certain qu'il se justifie, par exemple dans la description
du tabernacle. On ne peut pas nier le caractère descriptif qui
marque l'ensemble de ces lois.

La dernière catégorie, c'est ce qu'il nomme les lois « parénéti-
ques», les exhortations, formulées avec le ton du législateur qui
s'adresse lui-même au peuple et qui. dans le langage le plus
pressant, lui recommande l'observation des lois et lui peint les

conséquences heureuses qui en ressortiront ou. nu contraire,
les malheurs terribles qu'entraînera le mépris de ces lois. Le

Deutéronome à peu près en entier rentre dans cette catégorie.
Cette division n'est pas absolue, et telle loi pourrait à juste



LA LOI DE MOÏSE I97

titre être classée dans deux de ces catégories ; les frontières ne
sont pas rigoureusement tracées ; mais c'est là l'exception. Ainsi,
plusieurs des lois que le Deutéronome répète n'ont pas le ton
oratoire d'autre parties du livre, duquel néanmoins elles font
partie. Il s'agit ici d'une caractéristique générale dont les traits
dominants sont facilement reconnaissables.

Il est clair que ces différents genres de lois sont conçus dans

un style différent et avec un vocabulaire qui n'est pas le même,

non seulement en raison de ce qu'ils portent sur des objets de

nature très dissemblable, mais aussi de ce qu'ils ne s'adressent

pas toujours aux mêmes personnes. Le même orateur, que ce

soit un homme politique ou un prédicateur, emploie un style
tout différent et n'use pas des mêmes mots, suivant l'auditoire
auquel il s'adresse. Cette variété de style et de vocabulaire est
l'un des principaux arguments sur lesquels s'appuie la théorie
documentaire. Chacun de ces styles est le propre d'un auteur
différent. La division en trois suivant la nature des lois telle

que la présente le Dr Kyle cadre exactement avec les trois grands
documents que suppose la théorie. Les lois mnémoniques, les

commandements, les «jugements», sont attribués à J. E., à

l'Elohiste et au Yahviste. Les lois descriptives, c'est à dire toutes
les ordonnances séculières et le cérémonial, appartiennent au
Code Sacerdotal, un document post-exilique, et enfin les lois
d'exhortation sont le Deutéronome, une œuvre du temps de
Josias ou peu antérieure.

Le Dr Kyle, qui, nous dit-il, n'avait nullement en vue, en

commençant cette étude, de réfuter la théorie documentaire, est
amené à la conclusion que ces différences de style et de
vocabulaire s'expliquent absolument par la nature même des lois,

par leur but, et par le caractère de ceux à qui elles étaient
destinées, et que par conséquent il n'y a nul besoin de recourir
à l'hypothèse de la théorie documentaire, qu'on peut écarter
comme une supposition tout à fait inutile (ï). Ainsi, en suivant
un chemin tout différent du nôtre, le Dr Kyle est arrivé aussi
à l'unité d'auteur pour la loi mosaïque.

(1) Le Dr Kyle combat la théorie documentaire dans une série de
conférences faites à Princeton et réunies et un volume sous le titre de : Moses
and the Monuments. Light from Archaeology on the Pentateiichal Times.
Oberlin, Ohio, 1920.



I98 EDOUARD NAVILLE

Nous avons exposé plus haut comment Moïse avait écrit fa

loi, et nous avons montré qu'à cette époque et dans les circonstances

où il se trouvait, il ne pouvait le faire autrement. Malgré
la forme hachée et fragmentaire sous laquelle elle nous est
présentée, la loi de Moïse est un tout dont les différentes parties
tiennent ensemble ; ce ne sont pas des morceaux de date et de

provenance diverses et réunis par un ou plusieurs rédacteurs,
au gré des critiques.

La foi de Moïse est la charte constitutive de la religion des

Israélites, c'est-à-dire de leur existence, car Israël était un peuple
mis à part pour pratiquer le culte de Yahveh, c'était là sa

mission. « Vous observerez toutes mes lois et toutes mes
ordonnances, et vous les pratiquerez... je suis Yahveh. votre Dieu, qui
vous ai séparés des peuples (Lév. xx, 22). Yahveh t'établira pour
lui être un peuple consacré, comme il te l'a juré, si tu gardes
les commandements de Yahveh ton Dieu, et si tu marches dans

ses voies (Deut. xxvm, g). Yahveh t'a fait promettre aujourd'hui
que tu seras pour lui un peuple qui lui appartiendra en propre,
comme il te l'a dit, et que tu garderas tous ses commandements
(id. xxvi, 18). Yahveh vous a pris et vous a retirés de l'Egypte,
cette fournaise de feu, afin que vous fussiez un peuple dont il
fît son héritage, comme vous l'êtes aujourd'hui (id. iv, 20). »

On pourrait multiplier les passages où cette idée fondamentale
est exprimée.

Pour qu'Israël pût s'acquitter de sa mission, il était nécessaire

qu'il s'établît dans le pays qui lui avait été promis, et pour
cela qu'il quittât l'Egypte, et c'est pourquoi si souvent il est dit
de Yahveh qu'il a fait sortir son peuple d'Egypte. C'est le
premier gage qu'il a donné à son peuple de son intention bien arrêtée
d'accomplir sa promesse, et le signe visible le plus éclatant

qu'il ait donné de sa puisssance, en lui promettant de surmonter
tous les obstacles qui l'empêcheraient de quitter le pays de la
servitude.

Le sommet de la loi mosaïque, ou si l'on veut la tête qui
domine tout le corps, ce sont les dix paroles, le Décalogue. Moïse

commence par proclamer la vérité fondamentale qui est à la base



LA LOI DE MOÏSE 199

de tout l'Ancien Testament. Il y a un seul Dieu, Yahveh Elohim,
et il n'y en a point d'autre. Mais ce n'est pas seulement pour
Israël qu'il y a un seul Dieu, c'est pour l'humanité tout entière.
Moïse l'a déjà proclamé quand il a raconté la création de

l'homme. Dès que l'homme paraît, le nom de son Dieu est Yahveh
Elohim. Il est vrai que d'après les critiques il n'en est pas ainsi.

Il faut corriger le texte du chapitre II de la Genèse. Il devrait

y avoir Yahveh seul. Elohim est une addition récente due à un

personnage inconnu qu'on nomme le rédacteur. Néanmoins,
quand du temps de Néhémie les Lévites font une prière dans

laquelle ils passent en revue rapidement les principaux événements

qui précèdent l'établissement en Egypte, après avoir dit
que Yahveh seul a créé les cieux et la terre et tout ce qui s'y
trouve, ils continuent : « C'est toi, Yahveh Elohim, qui as choisi
Abram. » Ici encore, dès qu'il s'agit de l'homme, le nom de

Dieu devient Yahveh Elohim.
On a dit que le Décalogue était surtout négatif, mais l'on

oublie que les premiers mots sont cette assertion fondamentale :

«Je suis Yahveh ton Dieu, qui t'ai retiré d'Egypte, de la
maison de servitude». De cette assertion en découlent plusieurs
qui ont naturellement une forme négative. Yahveh est le seul

Dieu d'Israël, par conséquent aucun autre Dieu ne doit être
placé à côté de lui et ne doit recevoir un culte. Cette défense

est renouvelée à maintes reprises sous une forme différente,
mais qui revient à ceci : Tu n'auras point d'autres dieux devant
ma face.

Ce qu'on peut appeler l'un des traits les plus caractéristiques
de la religion de Yahveh, c'est qu'il n'y avait point de représentation

de la divinité, contrairement à ce qu'on pouvait voir dans

tous les cultes des nations qui entouraient les Israélites. Aucune

figure quelconque n'était celle de Yahveh; les idoles étaient en

horreur à Yahveh. même si elles étaient en métal précieux. On

peut voir dans la forme détaillée du second commandement

une allusion très claire à ce que les Israélites avaient vu en

Egypte : « Tu ne te feras point d'image taillée, ni aucune ressemblance

des choses qui sont là-haut dans les cieux, ici-bas sur la

terre, ou dans les eaux sous la terre; tu ne te prosterneras
point devant elles et tu ne les serviras point». Ces mots se

retrouvent identiques quand Moïse répète le commandement.



EDOUARD NAVILLE

On voit qu'il avait devant le yeux tous les animaux auxquels
les Egyptiens rendaient un culte, les oiseaux d'Horus ou de Thoth.
les béliers ou les bœufs d'Amon et d'Apis, les crocodiles de Sebek,
et tant d'autres.

Il est certain qu'une forme visible de la divinité était la base
des religions païennes, c'était même un besoin, elles ne
comprenaient pas un culte ou une adoration s'adressant à un être
invisible. Et c'est là ce que les Israélites eurent le plus de peine
à accepter. Dans leur histoire, on les voit sans cesse tombant
dans l'idolâtrie. Et déjà dans l'épisode du veau d'or, ce qui les

pousse à violer le commandement, c'est le besoin d'avoir un
dieu qu'ils voient de leurs yeux : « Fais-nous des dieux qui
marchent devant nous », disent-ils à Aaron. Celui-ci n'a nullement

l'intention d'abandonner le culte de Yahveh, car après avoir
bâti un autel, il crie et dit : « Demain il y aura fête en l'honneur
de Yahveh.» Mais il cède au désir du peuple d'avoir une idole,
de donner un corps à Yahveh, et il choisit la forme que bon
nombre d'entre eux devaient avoir eue sous les yeux, le taureau
Mnévis d'Héliopolis.

Le troisième commandement est aussi en rapport avec les
idées du temps, au sujet de la divinité à laquelle on doit recourir
par le serment. Ce dieu est l'être par lequel on doit jurer, et
dont le nom est la garantie de la vérité des paroles de celui qui
l'invoque. Nous trouvons dans les inscriptions égyptiennes des

serments par le nom d'Amon ou de Râ. Même chez les Hébreux,
on voit que jurer par Yahveh est un des signes distinctifs de

ses adorateurs : « Tu craindras Yahveh ton Dieu, et tu jureras
par son nom» (Deut. x. 3o). En ce temps-là, dit Esaïe (xix, 18),

«il y aura cinq villes au pays d'Egypte qui parleront la langue
de Canaan et qui jureront par le Yahveh des armées. En ce

même temps il y aura un autel à Yahveh». Ainsi le serment et
l'autel sont les deux caractéristiques du culte à Yahveh.

A cet égard, il est probable que les Hébreux du temps de

Moïse ne différaient pas beaucoup des Orientaux d'aujourd'hui.
Quiconque a vécu parmi eux a certainement été frappé de ce

que le sens de la vérité n'existe que très faiblement chez eux ;

le mensonge n'est pas jugé et condamné avec la sévérité qu'il
mérite, même quand il est précédé du serment. Il n'est pas rare
l'entendre un Arabe prononcer ces mots «Allah el Azim», par



LA LOI DE MOÏSE

le Dieu Tout-Puissant, au moment où il va dire un mensonge.
C'est là évidemment ce que le commandement devait défendre :

tu ne prendras pas Yahveh à témoin au moment où tu t'apprêtes
à mentir. Tel est, semble-t-il, le sens original du commandement
et dont l'application littérale se justifie de nos jours autant
qu'alors.

Le commandement suivant est l'institution du sabbat. Il
termine la série de ceux qui se rapportent à Yahveh. Le sabbat
n'est pas une institution comme les autres, comme telle ordonnance

de rituel ou de cérémonial. On remarque l'importance
très grande qui est donnée à l'observation du sabbat. C'est que
c'est le signe extérieur le plus marqué que l'Israélite reconnaît
Yahveh comme son Dieu et qu'il veut le servir et lui obéir.
« Surtout vous observerez mes sabbats. Car c'est un signe entre
moi et vous, dans toutes vos générations, afin qu'on sache que
c'est moi, Jahveh, qui vous sanctifie. Observez donc le sabbat,
car c'est pour vous un jour saint» (Ex. xxxi, 12). C'est pourquoi
la violation de ce commandement est punie de mort à l'égal de

l'idolâtrie (Nomb. xv, 32). comme cela ressort aussi de l'abrégé
des premiers commandements (Lév. xxvi, 1). « Vous ne vous
ferez point d'idoles ; vous ne vous dresserez ni image taillée ni
statue, et vous ne placerez dans votre pays aucune pierre ornée
de figures pour vous prosterner devant elle, car je suis Yahveh
votre Dieu. Vous observerez mes sabbats, et vous révérerez
mon sanctuaire. Je suis Yahveh». Cette coutume, qui n'était pas
en usage dans d'autres nations, devait les frapper et caractériser

ainsi aux yeux des étrangers les adorateurs de Yahveh,
Ainsi les quatre premiers commandements complètent et

développent cette affirmation du début : Je suis Yahveh ton Dieu.
Ce Yahveh est le seul Dieu des Israélites qui ne doivent en adorer

aucun autre ; il n'a pas de forme visible et il est défendu de

lui en donner aucune. Son nom ne doit jamais être invoqué à

l'appui du mensonge, et il demande à ses adorateurs de montrer
qu'ils le reconnaissent pour leur Dieu et qu'ils veulent se

soumettre à Lui, en observant strictement le sabbat.
Les commandements suivants contiennent les principes qui

doivent régler les rapports des hommes entre eux, le devoir
d'honorer ses parents, puis la défense du meurtre, de l'adultère
et du vol. Le suivant, la défense du faux témoignage est bien



EDOUARD NAVILLE

en rapport avec les mœurs de l'époque. Dans ce temps où les

institutions judiciaires n'existaient pas, où l'on n'avait pas pour
établir un délit les mille moyens que nous avons à notre
disposition, la preuve devait presque toujours être le témoignage
oral, la déclaration mettant la faute à la charge de l'accusé. Il
en résulte que la parole avait une gravité bien autre que de

nos jours. Un faux témoignage pouvait avoir des conséquences
fatales pour l'homme contre qui il était dirigé. Et c'est pourquoi

il est mis sur le même rang que les trois autres délits

qui précèdent. Les Hébreux n'étaient pas seuls à l'envisager
de cette manière. Dans le grand code civil et pénal de
Hammourabi, dont il est bien possible que Moïse eut connaissance,
les trois premiers articles punissent de peines sévères le faux
témoignage.

Le dixième commandement, à notre connaissance, est spécial
à la loi mosaïque. Il prescrit de se garder des sentiments qui
peuvent conduire au meurtre, à l'adultère et au vol. C'est, qu'on
me passe l'expression, une sorte de prophylaxie morale ; s'abstenir

de la convoitise, c'est se préserver des crimes auquels elle

conduit.
Voilà donc le fondement de la religion d'Israël, les dix paroles

de Yahveh qui établissent les principes sur lesquels reposera
sa vie religieuse et morale. Le simple bon sens nous dit que si
Moïse doit être le législateur religieux d'Israël, si le peuple doit
arriver en Canaan pour y installer et y pratiquer le culte de

Yahveh, c'est par là qu'il faut commencer : enseigner aux Israélites

que Yahveh est leur Dieu, et obtenir d'eux qu'ils s'engagent
à le servir. Ces paroles si solennelles sont inscrites sur des

tablettes de pierre qu'on transportera avec ce qui, au désert,
sert de sanctuaire, car le Décalogue est le point vital de toute
la loi.

A cet égard, mettant de côté toute espèce de considération
religieuse, le récit de l'Exode est absolument conforme à ce qui
a dû se passer. Moïse voulait fonder la religion de Yahveh, et
voulait que le peuple d'Israël en fût le sectateur. Déjà en
Egypte, quand il luttait avec le roi pour qu'il laissât partir le

peuple, le motif qu'il invoquait, c'était le culte à rendre à son
Dieu : «Laisse aller ce peuple afin qu'il serve Yahveh (Ex. vm,
20; x, 3). Nous irons à trois journées de marche dans le désert,



LA LOI DE MOÏSE 2o3

et nous sacrifierons à Yahveh notre Dieu». Aussi, après la
libération, lorsque le peuple n'a plus rien à craindre du côté de

l'Egypte et d'Amalek, il se met immédiatement à poser les bases

de cette religion, et d'abord la pierre angulaire de l'édifice,
les dix commandements. Qu'un texte d'une valeur aussi grande
fût écrit et conservé avec un soin plus grand que le reste de la
loi, cela n'a rien que de très naturel.

Ce qui suit immédiatement les dix paroles, c'est une série de

ce que l'hébreu appelle les jugements (mishpat), et que les
traductions françaises rendent par lois, c'est-à-dire les principes
de droit et d'équité que les juges devaient appliquer dans les

litiges ou dans les questions douteuses, et qui renfermaient une
idée morale. Après cela viennent les ordonnances, les khoukkim

(i), qui sont quelquefois des lois civiles, des instructions
sur la lèpre et surtout tout le cérémonial, la construction du
tabernacle, la séparation des Lévites comme prêtres, de la
famille d'Aaron comme sacrificateurs, et tout le rituel relatif
aux sacrifices. Tout cela fut enseigné et écrit successivement

au cours du voyage, et souvent en raison des circonstances du
moment.

Nous avons insisté plus haut sur ce que, pour les anciens, une
religion ne consistait souvent qu'en un cérémonial plus ou moins
grossier, et qu'une religion ne se concevait pas sans un culte
extérieur. Le cérémonial était nécessaire à Moïse, c'était comme
le vêtement de sa religion, ce qui la faisait reconnaître. Il ne

pouvait pas s'en passer, et c'est pourquoi il l'a composé et
institué d'une manière complète. Et, ce qui montre la valeur qu'il
donnait au cérémonial, c'est qu'il en recommande l'observance
en termes aussi pressants que celle du reste de la loi. On

pourrait citer un grand nombre de passages, surtout du
Deutéronome, où, lorsque Moïse insiste sur ce qui est le premier
devoir des Israélites : de garder les commandements de la loi, il
divise cette loi en plusieurs parties, très souvent en deux, les

ordonnances (khoukkim) et les lois, jugements (mishpatim).
« Vous exécuterez mes ordonnances, vous observerez mes lois
et les pratiquerez» (Vers, syn., Lév. xxv, 18). Maintenant, «Is-

(i) La Vulgate traduit d'ordinaire khoukkim par caeremonias, quelquefois
par mandata ou praecepta.



2o4 EDOUARD NAVILLE

raël, écoute les ordonnances et les lois (ï) que je vous enseigne»
(Deut. iv, i) (2). Dans ces passages, les ordonnances précèdent
toujours les lois ; c'est une indication de la valeur qu'elles ont
aux yeux de celui qui parle. C'est aussi ce que nous trouvons à

propos d'Esdras : « Esdras avait appliqué son cœur à étudier la
loi de Yahveh, à la mettre en pratique et à faire connaître aux
Israélites les ordonnances et les lois (Esdr. vu. 10) (3). Quelquefois,

nous trouvons commandements et ordonnances (Deut. x,
12; xxvii, 10; xxvin, 45)- D'autres fois, la loi est divisée en
trois parties : les préceptes (edoth) ajoutés aux deux autres : les
ordonnances et les lois (4) ou les commandements, litt. : les
ordres (5). Une fois (Deut. xi, 1), nous trouvons quatre mots : tes

préceptes (litt.: ce que tu as à observer), les ordonnances, les

lois et les commandements.
Ainsi, on le voit, la loi forme un ensemble, et quoique elle

nous soit arrivée par morceaux séparés, elle n'en constitue pas
moins un tout, c'est un corps dont le Décalogue est la tête.

La forme première de cette foi est reproduite dans l'Exode, le

Lévitique et le livre des Nombres ; ce sont là les premières
tablettes écrites par Moïse ; le récit du voyage dans le désert,
au cours duquel il annonça aux Israélites la loi de Yahveh, dont
le Deutéronome est la répétition partielle. Ainsi que nous l'avons
dit, nous acceptons la tradition rabbinique sur ce point : c'est
Esdras qui mit en ordre ces tablettes et qui les classa dans ces

livres. Ce travail fut fait avant qu'if quittât Babylone pour
rentrer dans le pays de Canaan. Nous avons soutenu ailleurs

(1) Je cite les passages d'après la version synodale, et je ne puis m'em-
pècher de faire remarquer le manque de précision de nos versions françaises.

Dans le passage du Lévitique, la version synodale traduit khoukkim
par ordonnances, ce qui me paraît le mot qui rend mieux le sens, et
mishpatim par lois. Dans les passages du Deutéronome, c'est l'inverse, on ne
sait pourquoi les khoukkim sont des lois et les mishpatim des ordonnances.
Aussi, dans la citation que j'ai faite du Deutéronome, j'ai changé de

nouveau les mots, et je conserve le mot ordonnance pour khoukkim.
(2) Voyez aussi Deut. iv, 5, 8, 14 ; v, 1 ; xi, 32; xn, 1 ; xxvi, 16.

(3) Vers. Syn. Les lois (khok) et les ordonnances (mishpat). Dans la lettre

d'Artaxerxès il est dit qu'Esdras est instruit dans la connaissance des

paroles de Yahveh et de ses ordonnances.
(4) Deut. iv, 44 Yl> 2°-

(5) id. vi, 1; vu, 11; vm, 11 ; xxx, 16.



LA LOI DE MOÏSE 205

qu'Esdras mit la loi de Moïse en araméen, et que plus tard les

rabbins la firent passer dans le langage populaire de Jérusalem en

adoptant l'hébreu carré, l'alphabet qui leur appartient en propre.
Il est clair que du fait de ces deux modifications il s'est produit

des changements de détail, dans certains mots ou certains noms
géographiques qui n'auraient plus été compris à l'époque où la
dernière version a été écrite. Ça et là on peut avoir introduit
des gloses explicatives et l'arrangement des tablettes peut ne

pas être absolument chronologique. Mais tout cela ne porte pas
sur l'ensemble qui est l'œuvre de Moïse, ses paroles et ses écrits,
ces derniers présentés sous la seule forme qu'ils pussent revêtir
au temps de Moïse et dans les circonstances spéciales où il se

trouvait.
Cette œuvre est complétée et affermie par ce qui maintenant

est le cinquième livre du Pentateuque, le Deutéronome, qui,
d'après ce que nous enseignent les hébraïsants, s'appelle « la

répétition de cette loi » (ï). Ici encore si l'on se rapporte
au temps, si l'on replace le livre dans le milieu et dans les

conditions où on dit qu'il a été composé, on trouve qu'il y a

accord complet. La forme particulière du Deutéronome s'explique

parfaitement, et était commandée par les circonstances.
Dans tous les commentaires sur le Deutéronome, et dans

toutes les théories faites sur son origine et sa date, on ne
tient aucun compte de ce que la législation mosaïque est une

législation orale ; elle est proclamée par Moïse à Israël qui est

une assemblée d'auditeurs. Cette loi, les Israélites l'ont entendue,
le mot est répété cent fois, c'est ainsi qu'ils en ont connaissance,
et ils doivent s'en souvenir. Sans doute Moïse la rédigera dans
des tablettes qu'il confiera à la garde des Lévites et dont on
fera un dépôt, comme c'est le cas pour une foule de tablettes
cunéiformes qui nous ont été conservées, mais l'Israélite n'en
avait pas une copie dans sa tente ou plus tard dans sa maison.
Ce qu'il connaissait de la loi, c'était ce qui s'était gravé dans sa

mémoire. Or, on sait que cette faculté est bien plus développée
chez les hommes qui n'ont pas d'écriture que chez ceux qui ont
recours à des notes. La mémoire des nomades comme ceux
d'Arabie est quelque chose d'étonnant.

(i) Driver, Deuteronomy, Introd., p. i.
14



206 EDOUARD NAVILLE

Néanmoins Moïse pouvait à juste titre penser que le souvenir
de cette loi s'était plus ou moins effacé chez les Israélites.
D'ailleurs, à la fin du long voyage dans le désert, il parlait à

une génération qui n'était plus celle qui avait assisté à la scène

de Sinaï ; celle des gens de guerre, ce qui. nous le supposons,
veut dire les hommes en âge de porter les armes, avait disparu
(n, i4)- Qu'on se figure les sentiments qui remplissaient l'âme
de Moïse au moment où il leur adressait ses dernières paroles.
Israël allait enfin entrer dans le pays qui lui avait été promis,
il en avait déjà conquis une petite partie. Moïse lui-même ne
devait pas y entrer ; il savait que le couronnement de sa carrière
lui était refusé et qu'il pourrait seulement voir ce bon pays du
haut d'une montagne. Israël serait désormais abandonné à lui-
même. Il n'aurait plus le guide qu'il avait suivi pendant
quarante années, celui qui avait fondé sa religion, le culte de

Yahveh, ce culte qui était la propriété exclusive du peuple et sa

raison d'être.
On comprend l'inquiétude qui devait le hanter. Sans doute,

Josué était son successeur, mais serait-il assez fort, aurait-i!
assez d'autorité pour maintenir te peuple dans la voie qui lui
était tracée, le culte de Yahveh Car si Israël abandonnait ce

culte, c'était sa fin, il serait absorbé par les peuples voisins, il
cesserait d'être l'élite de Yahveh. séparé des autres nations par
la loi et les ordonnances qui lui avaient été prescrites. Et ainsi,
ce qu'on pourrait presque appeler l'enfant chéri de Moïse, qu'il
avait arraché à l'oppression des Egyptiens, que pendant
quarante années il avait conduit au milieu de difficultés sans
nombre, qui maintenant allait rentrer en possession de son

héritage, Israël marcherait à une perte certaine.
Aussi Moïse se sent-il pressé d'adresser aux enfants d'Israël

ses instructions dernières, et il le fait avec la chaleur que donne
à son langage le fait qu'il va les quitter. Les paroles de Moïse, —
car c'est ainsi que s'appelle le livre, — commencent par un rapide
coup d'œil historique sur ce qu'ont été les quarante dernières
années, sur les expériences par lesquelles lui et le peuple ont
passé. Il répète le Décalogue en le commentant, il adjure les

Israélites de toutes manières de garder les commandements de

Yahveh, et de ne pas lui être infidèles comme ils l'ont été
lorsqu'ils firent le veau d'or, et en d'autres occasions. Quelquefois il



LA LOI DE MOÏSE 20 7

cite un commandement ou une loi qn'il fait suivre d'une exhortation

ou d'une promesse, d'autres fois il rappelle un épisode du

voyage dans le désert. Dans toute cette première partie du livre
qui va jusqu'au chapitre xi, on reconnaît l'orateur qui donne

essor à ses sentiments, qui ne suit pas un plan régulier, mais

qui est possédé de l'idée que pour les Israélites l'observation
des commandements de Yahveh est une question de vie ou de

mort. Il se laisse guider par la vivacité de ses sentiments ; il se

répète, il revient sans cesse sur cet avenir qui est devant les

Israélites: «Voyez, je mets aujourd'hui devant vous la bénédiction

et la malédiction ; la bénédiction si vous obéissez aux
commandements de Yahveh, votre Dieu, que je vous prescris
aujourd'hui ; la malédiction si vous n'obéissez pas aux commandements

de Yahveh, votre Dieu» (xi, 26). Dans toute cette partie,
il est clair que quand il cite des commandements il le fait de

mémoire. En particulier pour le Décalogue, il ne va pas chercher

les deux tables de la loi dont il dit qu'il les a mises dans
l'arche et qu'elles y sont demeurées (x, 5). C'est là ce qui explique

les divergences légères qu'il y a entre le texte de l'Exode
et celui du Deutéronome.

Dans la suite du livre, qui est proprement la partie législative,
Moïse est plus précis ; on pourrait croire qu'il recourt à ses

tablettes (xn-xxvi). Comme toujours, ce sont des lois proclamées
devant l'assemblée réunie. Ici alors il y a des divergences notables,

mais qui s'expliquent par le moment où les lois sont
promulguées. Au Sinaï, on était encore loin de la terre promise,
l'organisation du culte était la première préoccupation. Au pays
de Moab, à la fin du voyage, c'était chose faite ; il n'y avait
donc pas lieu de revenir sur la description du tabernacle, pas
plus que sur d'autres lois ou instructions comme celles qui
concernent la lèpre : « Prends garde à la plaie de la lèpre pour bien
observer et pour faire tout ce que les sacrificateurs de la race
de Lévi vous enseignent ; vous prendrez garde à faire comme je
ieur ai commandé» (xxiv, 8). Ainsi ces instructions détaillées

que rapportent les chapitres xm et xiv du Lévitique, il trouve
inutile de les rappeler autrement que pour dire qu'il les a données

et qu'elles doivent être respectées.
Certaines lois apparaissent pour la première fois, ainsi celles

qui concernent les rois. Pour les critiques, c'est une preuve irré-



2ü8 EDOUARD NAVILLE

i'ragable que fe Deutéronome est d'une origine très postérieure
à Moïse et ne peut dater que du temps où la royauté était éta-
biie. Mais cette loi, comme beaucoup d'autres, a en vue l'avenir,
et non l'état présent. Israël va se trouver au milieu de peuples
qui tous sont sous la domination de rois, dont il a déjà
abattu plusieurs. Il est vraisemblable qu'un jour Israël suivra
cet exemple et voudra avoir un roi à sa tète. La loi est rédigée
en vue de cette éventualité possible : «Quand tu seras entré
dans le pays que Yahveh ton Dieu te donne, que tu le posséderas

et que tu y demeureras, si tu dis : j'établirai un roi sur moi,
comme toutes les autres nations qui m'entourent», ce roi devra
être Israélite, il ne devra pas avoir beaucoup de chevaux comme
les rois d'Egypte, ni un nombreux harem qui risque de le
détourner de la bonne voie, ni de grandes richesses, surtout il
devra étudier et se faire lire la loi de Yahveh, afin d'en pratiquer
le contenu.

Une autre loi, que les critiques invoquent à l'envi pour établir
la date récente du Deutéronome, c'est ce que l'on a considéré
comme la centralisation du culte et le commandement de n'avoir
qu'un sanctuaire. Le commandement est ainsi conçu (xn, 4) :

« Vous rechercherez sa demeure dans le lieu que Yahveh votre
Dieu aura choisi parmi toutes vos tribus pour y mettre son

nom, et c'est là que tu iras. Vous apporterez là vos holocaustes,
vos sacrifices... vous ne ferez pas comme nous faisons aujourd'hui,

où chacun agit selon que cela lui semble bon... Vous

passerez donc le Jourdain et vous habiterez dans le pays que
Yahveh votre Dieu vous donnera en héritage... Alors il y aura
un lieu que l'Eternel votre Dieu choisira pour y faire habiter
son nom, c'est là que vous apporterez tout ce que je vous
commande... Garde-toi d'offrir tes holocaustes dans tous les lieux
que tu verras ; mais tu offriras tes holocaustes dans le lieu que
Yahveh choisira dans l'une de tes tribus, et tu y feras tout ce

que je te commande.»
On trouve déjà dans l'Exode (xxm, 19) l'ordre d'apporter les

prémices des premiers fruits de la terre «à la maison de Yahveh
ton Dieu », et celui-ci : « Tu feras dans le lieu saint la libation de

vin pur à Yahveh» (Nomb. xxvin, 9). La condition essentielle

pour que le commandement du Deutéronome fut exécuté, c'est

qu'il y eût un lieu choisi par Yahveh pour y faire habiter son



LA LOI DE MOÏSE 20g

nom. Moïse, quand il parlait ainsi, paraissait ne pas douter que
lorsque chaque Israélite aurait sa demeure, il y en aurait une

pour Yahveh. Or c'est ce qui n'arriva pas avant Salomon.

Jusqu'à lui, l'arche fut toujours errante. Nathan le dit à David:
« Ainsi parle Yahveh : Je n'ai point habité dans une maison ;

depuis le jour où j'ai fait monter les enfants d'Israël hors

d'Egypte jusqu'à ce jour ; j'ai voyagé dans une tente et dans un
tabernacle». Ainsi, ce que prévoyait Moïse ne s'était point
encore accompli. Yahveh n'eut une maison que depuis que Salomon
bâtit le temple. Et pour bien établir que c'était là le lieu que
Yahveh avait choisi dans toutes les tribus pour y mettre son

nom, que c'était là sa maison, Salomon, imitant la coutume des

rois d'Egypte et d'Assyrie, mit dans les fondations un exemplaire
de tout ou partie du Deutéronome. Il ne pouvait pas marquer
mieux que son temple était « la maison » de laquelle Yahveh
avait dit à David et à Salomon son fils : « C'est dans cette maison,

et c'est dans Jérusalem que j'ai choisi parmi toutes les

tribus d'Israël, que je veux à toujours placer mon nom » (II Rois

xxi, 7). C'est là le livre de la loi qui fut trouvé par Hilkiah le

grand-prêtre lorsqu'on fit de grandes réparations au temple
sous Josias.

Ce n'est pas en une seule occasion que Moïse prononça les

discours qui forment le Deutéronome. Plusieurs fois il est dit
qu'il convoqua l'assemblée pour lui faire entendre les commandements.

Après la partie proprement législative, viennent les

bénédictions et les malédictions, puis le renouvellement de

l'alliance, terminé par une mise en demeure solennelle de choisir
entre la vie et la mort, la bénédiction et la malédiction. Ensuite
Moïse appelle Josué, lui remet la direction du peuple, il achève
d'écrire les paroles de la loi, confie ce livre aux Lévites qui en
auront la garde et qui le mettront à côté de l'arche. Après quoi,
il prononce un cantique qui décrit en termes magnifiques ce que
seront les rapports de Yahveh avec Israël. Ce cantique s'inspire
des commandements, et surtout de celui-ci : «Il n'y a point d'autre

Dieu que moi», et, par sa forme poétique, il pouvait facilement
se graver dans la mémoire.

Ainsi que pour Jacob, ses dernières paroles sont la bénédiction
qu'il adresse à ceux qu'il pouvait considérer comme sa famille,
ses fils sont les douze tribus qu'il nomme toutes individuelle-



2IO EDOUARD NAVILLE

ment, puis il monte sur la montagne, où l'on ne retrouva pas
même son corps.

Je ne m'étendrai pas sur la manière dont le Deutéronome a

été écrit, ce qui au reste est sans grande importance. L'ensemble

du livre est sa parole, dont il a rédigé la plus grande partie,

comme il l'a fait pour toute la législation au cours du

voyage dans le désert. Certains morceaux ont l'air d'être le titre
ou le résumé de ce qui va suivre, et peuvent avoir été ajoutés

par celui qui mit en ordre les tablettes de Moïse. Il est évident

que le dernier chapitre n'a pas été écrit par lui, ni peut-être
même celui de la bénédiction au peuple.

Néanmoins nous n'hésitons pas à l'affirmer, le Deutéronome
est de Moïse. Eichhorn déjà soutient que le livre ne peut pas
avoir un autre auteur. Si nous jetons un coup d'œil général sur
ce qu'a été Moïse comme guide et chef du peuple et comme

législateur, nous voyons que les discours du Deutéronome sont
la fin naturelle et normale de sa carrière. Après lui avoir pen-
(1 ant des années lait entendre une loi dont il sentait tout le prix
et dont l'observation était pour Israël une question vitale, quand
il allait abandonner ce peuple et !e laisser à lui-même, Moïse ne

pouvait pas faire autrement que de lui rappeler en termes
pathétiques que son existence dépendait de l'observation des

commandements de Yahveh. Il devait laisser ce souvenir aux
Israélites auxquels il s'était dévoué toute sa vie. C'était le dernier

devoir qu'il avait à remplir. On pourrait à bon droit
s'étonner que sa vie ne fût pas terminée par un pareil adieu.
Les critiques trouvent que le langage de Moïse en cette occasion
diffère de celui qu'il a tenu précédemment, et qu'on retrouve là
le ton des prophètes. Depuis quand un père de famille sur son
lit de mort, faisant aux siens ses dernières recommandations,
parle-t-il de même que pendant sa vie, lorsqu'il leur donnait
ses directions sur la manière dont ils devaient se conduire
Moïse est dans une situation tout analogue : le Deutéronome,
c'est la parole du mourant.

Si l'on veut bien repasser ce qu'a été la carrière de Moïse,
toutes les vicissitudes qu'il a traversées, la tâche qu'il a eu à

remplir, les difficultés qu'il a eu à surmonter ; si l'on pense que
la passion qui a dominé sa vie, c'est l'établissement en Canaan



LA LOI DE MOÏSE

du peuple d'Israël et l'institution du culte de Yahveh, on ne

peut que reconnaître à quel point le Deutéronome est en
harmonie avec ce qu'a été Moïse, et que cette fin était celle

qui devait terminer sa vie. Le Deutéronome est bien mosaïque,
nous avons vu qu'il en était de même des quatre autres livres.
C'est pourquoi malgré les sarcasmes des critiques, je n'hésite

pas à déclarer que le Pentateuque est l'œuvre de Moïse.

5.

Il nous reste à examiner brièvement ce que les critiques ont
mis à la place de la législation telle que nous la présentent les

quatre derniers livres du Pentateuque.
Nous devons d'abord constater ce fait fondamental : il n'y a

plus pour eux de législation mosaïque. Cet édifice majestueux,
que nous croyions élevé par Moïse, n'est qu'une construction
de date récente, à laquelle on a donné une patine ancienne, un
vernis de vétusté, afin qu'elle inspirât du respect à ceux qui la
considèrent et qui ainsi lui attribuent une origine beaucoup plus
reculée qu'elle n'a en réalité.

Et ici, encore mieux que lorsqu'il s'agissait de la Genèse, je
ne puis que repousser absolument cette manière de traiter les

documents, et, comme le dit Fustel de Coulanges, de ne juger
les faits qu'à un point de vue tout à fait personnel et moderne,
suivant leur concordance avec ce que le critique juge possible
ou vraisemblable. Ce qui sépare cette école de la Haute Critique,

c'est une divergence fondamentafe dans la méthode, c'est

une vue totalement différente des lois de l'histoire.
La législation mosaïque est contenue dans quatre livres. Dans

le premier il est dit à plusieurs reprises que Moïse écrivit
d'abord la victoire sur Amalek, puis les dix commandements

sur les tables de pierre et les lois à l'usage des juges, appelées

mishpatim. A la fin du Lévitique, il est dit : « Tels sont les

commandements que Yahveh donna à Moïse pour les enfants
d'Israël sur la montagne du Sinaï». De même, à la fin des

Nombres : « Tels sont les commandements et les lois que Yahveh
donna par Moïse aux enfants d'Israël dans les plaines de Moab».

Quant au Deutéronome, il est dit déjà dans le titre que ce sont



212 KDOUARD NAVILLE

les paroles que Moïse adressa à Israël de l'autre côté du Jourdain,

et à la fin du livre il est dit que Moïse acheva d'écrire
cette loi, et la remit aux Lévites pour qu'elle fût déposée à côté
de l'arche.

Nous avons mentionné plus haut (i) diverses occasions où il
est dit que Moïse écrivit, mais ce qu'on trouve encore bien plus
souvent, c'est que Moïse parla aux enfants d'Israël sur l'ordre
de Yahveh. Ceci nous est répété à satiété tout le long de ces

quatre livres. Quelquefois dans un même chapitre on rencontre
deux ou trois fois à peu de distance ces mots : Yahveh parla à

Moïse et dit : Parle... ou : Tu diras... Il n'est pas dans cette
longue suite de lois un seul commandement ou une seule instruction

dont il ne soit déclaré qu'elle est sortie de la bouche de

Moïse qui fa enseignée lui-même au peuple. Jamais personne
d'autre n'est mentionné comme ayant fait ou proclamé des lois.
Le Décalogue seul avait été prononcé par Yahveh lui-même. On
se demande comment l'on pourrait dire plus clairement que
Moïse est l'auteur de cette législation. Encore, si ce n'était dit
qu'une fois ou deux en passant, mais c'est d'un bout à l'autre
de ces livres qu'on le répète à profusion.

On parle quelquefois de la tradition qui attribue ces livres à

Moïse. Ce mot peut tout au plus s'appliquer à la Genèse qui n'a

pas de nom d'auteur ; mais ici il s'agit d'une assertion écrite qui
revient à chaque instant. Et plus tard, quand on parlera de la

loi, ce sera la loi de Moïse. Au moment de mourir, David fait
une dernière recommandation à Salomon : « Garde ce que Yahveh
ton Dieu veut que tu gardes, en marchant dans ses voies, et en
observant ses lois (Vulg. caeremonias), ses ordonnances (prae-
cepta), ses jugements (judicia) et ses préceptes (testimonia)
selon ce qui est écrit dans la loi de Moïse. C'est conformément
à la loi de Moïse que Jehohada purifia le temple » (II Chron.

xxm, 18). Ce sont les commandements de Yahveh prescrits à

Moïse qu'Ezéchias s'applique à observer (II Rois xvm, 6) et
suivant lesquels il célébrera la Pâque (II Chron. xxx. 16).
Manasse est infidèle à la loi de Moïse (II Rois xxi, 8). Josias, au
contraire, revient à Yahveh... selon toute la loi de Moïse (II Rois

xm, 20) après qu'IIilkiah eût trouvé dans le temple le livre de

(ï) Voyez p. i85.



LA LOI DE MOÏSE 213

la loi de Yahveh donné par Moïse (II Chron. xxxiv, i4).
Zorobabel rentrant à Jérusalem bâtit l'autel des holocaustes selon ce

qui est écrit dans la loi de Moïse (Esdr. m, 2). Esdras était un
scribe versé dans la loi de Moïse (Esdr. vu, 6). On lui demande

d'apporter de Babylone fe livre de la loi de Moïse prescrite par
Yahveh à Israël, qu'il lut ensuite dans l'assemblée (Néh. vm).
Daniel aussi, dans sa prière, fait allusion à deux reprises à la
loi de Moïse (ix, 11, i3).

Ces témoignages tirés de l'époque de Moïse et plus tard,
paraissent assez concluants, si l'on veut bien «prendre les textes
tels qu'ils ont été écrits, au sens propre et littéral». Ils seraient
certainement considérés comme plus que suffisants pour tout
document qui ne serait pas, comme le Pentateuque, refait suivant
un système auquel il faut qu'il s'adapte. Tels qu'ils sont, ces

témoignages, la Haute Critique les rejette en bloc: Nous n'avons
dans aucun commandement la parole de Moïse mise par écrit

par lui-même ou par l'un de ses auditeurs. Moïse le législateur
et son œuvre est la création d'un certain nombre d'auteurs de

date très différente. C'est d'abord l'auteur judaïque, le Yahviste
J, qui vivait en Judée, suivant les uns au ixe siècle, suivant
d'autres au vine. Son écrit, qui est surtout historique, ne contient

que fort peu de dispositions législatives, un abrégé des instructions

relatives à la Pâque, et quelques-unes des lois appelées

jugements. L'Elohiste, l'écrivain Ephraïmite, suivant les auteurs,
du vme ou du vne siècle, rapporte le Décalogue et toutes les lois

(mishpatim), qui furent édictées en même temps, fl décrit tout
au long la scène du Sinaï dans laquelle les commandements
furent proclamés. La partie législative de son écrit, pour n'être

pas longue, n'en a pas moins une grande importance, parce que
c'est avant tout le Décalogue.

Ne pouvant distinguer dans le texte ce qui appartient à J

d'avec ce qui est à E, les critiques ont recours à un nouvel
auteur qu'ils désignent par J E et qu'on nomme quelquefois le

récit prophétique (Prophetical narrative, Bennett). On suppose
qu'il a vécu aux environs de 63o. Un plus grand nombre de

commandements et de lois nous est apporté par les discours de

Moïse, le Deutéronome. La majorité des critiques l'attribue à un
Juif pieux qui, affligé de l'idolâtrie du peuple sous Manasse,

composa une foi religieuse et cérémonielle qu'il mit sous le nom



2l4 EDOUARD NAVILLE

de Moïse. Il cacha dans le temple le volume qui fut trouvé par
Hilkiah sous Josias.

La plus grande partie de la législation, en particulier tout le

cérémonial est l'œuvre d'une école de prêtres ou de juristes
vivant à Jérusalem après le retour de l'exil, et qui avait en

vue le nouveau temple. C'est ce qu'on nomme le Code Sacerdotal.

Il en résulte qu'il y n'a rien d'écrit de ce qu'on appelle encore
la législation mosaïque, avant les quelques fragments que rapporte
l'auteur judaïque du ixe siècle. Il n'y a donc pas lieu de tenir
compte du passage du Livre des Rois où David recommande à

Salomon de garder tout ce qui devait être gardé (wvlax-fiv), la loi
dont il énumère les quatre catégories, selon ce qui est écrit dans
la loi de Moïse. Il n'y avait pas de loi écrite à cette époque, et

surtout Moïse n'avait rien écrit. Il n'est pas possible aux critiques

d'accepter un passage aussi directement contraire au

système.
Nous allons maintenant examiner brièvement chacun de ces

écrits, sauf J et JE dans lesquels la partie législative est de peu
d'importance, et nous le ferons en nous fondant sur le principe
formulé par un critique, le D1 Briggs (i). et qui diffère fort peu
du nôtre ; l'écrit doit être en harmonie avec la place qui lui est

assignée dans l'histoire, en ce qui concerne le temps, les lieux
et les coutumes. C'est ce que nous avons toujours soutenu ; il
faut replacer les textes dans le temps où vivait l'auteur, dans le

milieu qui l'entourait, avec ses mœurs et ses habitudes. En dépit

des conseils du Dr Briggs, il nous semble que la Haute
Critique n'a guère suivi cette méthode.

Nous commençons par l'Elohiste. C'est à lui que nous devons
le Décalogue et toutes les lois proclamées en même temps. C'est

un auteur Ephraïmite vivant après que le royaume des Dix
tribus s'était séparé de Juda. Il devait donc vivre à Samarie qui
était la capitale du royaume, où à Béthel où Jéroboam avait
institué son culte. Il était de ceux pour qui les habitants de

Jérusalem n'éprouvaient que de l'antipathie. Comment cet Ephraïmite

a-t-il réussi à se procurer le texte de la partie de la loi qui
dominait tout le reste par son élévation, et qui était la base véri-

(1) The Higher Criticism of the Ilexateuch, p. 2.



LA LOI DE MOÏSE 2l5

table, la pierre angulaire de la religion des Hébreux Et même

ce texte de l'Ephraïmite a été considéré comme le texte original,
puisque celui du Deutéronome n'en est que la répétition. Où
l'avait-il pris Certainement pas dans le Pentateuque samaritain
qui, d'après le système, ne devait pas plus exister que celui des

Hébreux. On ne peut pas supposer qu'il avait eu accès aux
tables de pierre déposées dans l'arche, si elles avaient été

conservées.

Ainsi, d'après la Haute Critique, le premier texte écrit du

Décalogue et des lois morales, les habitants de Jérusalem, les

prêtres du temple, de la maison que Yahveh avait choisie pour
y placer son nom, le devraient, non à un des leurs, non à

un des Lévites préposé à la garde de la loi, mais à un étranger,
un habitant du royaume schismatique où l'on adorait ou le veau
d'or, ou Baal. Car, comme le texte serait d'une époque tardive,
il daterait du siècle où vivait Josias ou peu avant. Auparavant
les Israélites n'avaient pas de loi écrite sauf quelques fragments
que rapporte fauteur judaïque, dans lesquels il y a plusieurs
prescriptions relatives à la Pâque, et une sorte de résumé où

sont mêlés un ou deux des commandements, des lois et des

ordonnances cérémonielles (Ex. xxxiv, 1-28). Et quel but avait
l'Ephraïmite en écrivant ces commandements, en mettant en

relief un législateur qu'il appelle Moïse A qui s'adressait-il
Sur qui voulait-il avoir de l'influence, et quelle autorité pouvait-il
avoir sur ses auditeurs Comment aurait-il réussi à faire accepter

ses lois comme les commandements par excellence auxquels
ie devoir impérieux était de se soumettre? Autant de questions
auxquelles il est impossible de répondre.

Au lieu de ces suppositions si invraisemblables et si étranges
de la Haute Critique, n'est-il pas bien plus conforme à la raison
d'accepter simplement ce que dit le texte Moïse écrivit le
Décalogue sur des tables de pierre qui furent déposées dans l'arche.

Quant au reste de la loi il l'écrivit aussi suivant le procédé
du temps, sur des tablettes qu'il remit aux Lévites pour qu'on
les plaçât à côté de l'arche.

Nous avons vu que le Deutéronome : les derniers discours et les

adieux de Moïse au peuple, correspondait absolument aux
circonstances dans lesquelles on nous dit qu'il a été composé. Nous

ne tenterons pas de réfuter en détail les hypothèses qu'on a



2l6 EDOUARD NAVILLE

émises sur l'auteur et sur la date du livre. Elles partent toutes
de l'idée que c'est un livre conçu et rédigé dans un but défini,
tandis que. comme toute la législation mosaïque, et avec un
caractère encore plus marqué que les autres livres du Pentateuque,

c'est la reproduction du discours de Moïse, c'est la parole
de Moïse mise par écrit. La parole a précédé le texte écrit,
lequel n'est destiné qu'à le rappeler, et n'est pas une œuvre
préméditée avec un plan que l'auteur s'est tracé d'avance.

Les critiques appuient beaucoup sur les divergences qu'il y a

entre le Deutéronome et les livres précédents. On ne veut tenir
aucun compte du fait que c'est une législation promulguée à des

moments différents, le langage d'un seul homme qui ne pouvait
être absolument le même au sortir d'Egypte qu'après quarante
ans de séjour au désert, et après toutes les expériences qu'il
avait faites. Moïse avait pu voir pendant ces quarante ans avec
quelle facilité le peuple abandonnait le culte de Yahveh, et c'est
pourquoi il insiste avec force sur l'obligation qu'est pour Israël
l'observation des commandements de Yahveh, et sur les

conséquences vitales qu'aurait pour Israël la fidélité au culte de Yahveh

ou au contraire le rejet de sa loi. La législation du
Deutéronome, encore plus que celle qui précède, a en vue l'avenir ;

elle est destinée aux Israélites établis en Canaan. Elle ne pouvait

donc pas, en beaucoup de points, être identique à celle du
désert. Le texte hébreu fait la différence quand il indique les

commandements donnés à Moïse sur la montagne du Sinai (Lév.

xxvii, 24 ; Nomb. ix, 1, et ailleurs) et ceux qu'il a prononcés
dans les plaines de Moab (Nomb. xxxvi, i3 ; Deut. 1, 5).

Les critiques citent des phrases qui prouveraient l'origine
du Deutéronome postérieure à Moïse. En voici une, par exemple,

dont Kœnig dit que c'en est une des traces les plus évidentes

(xxvi). Le chapitre commence ainsi : «Quand tu seras entré
dans le pays que Yahveh ton Dieu te donne en héritage, que tu
le posséderas et y demeureras... » Il s'agit donc bien de l'avenir,
que Moïse ne verra pas. « Alors tu apporteras tes prémices au
sacrificateur, puis tu prendras la parole, et tu rappelleras les

bienfaits de Yahveh d'abord, la délivrance du joug de l'Egypte :

Yahveh nous retira de l'Egypte à main forte et à bras étendu...
Il nous conduisit dans ce lieu et nous donna ce pays. » Voilà
qui ne peut pas avoir été dit par Moïse, et ce qui certainement
'st dû à un auteur plus récent.



LA LOI DE MOÏSE 217

Sans doute, si l'on isole cette phrase de son contexte, mais

quand on la met à sa place, on voit qu'elle fait partie intégrante
de l'instruction que Moïse donne à l'Israélite établi en Canaan.

Il est inutile d'insister sur la valeur d'une preuve comme
celle-là.

Une autre phrase sur laquelle le même critique s'appuie pour
contester l'origine mosaïque du Deutéronome, c'est ce qui nous
est dit (111, 11) du lit de fer de Og, roi de Basan. Cette phrase-là,
j'en conviens, n'est certainement pas écrite par Moïse. Mais il
faut se reporter à la manière dont les anciens écrivaient, et dont
leurs écrits nous ont été conservés. Que Moïse ait écrit lui-
même la plus grande partie du livre, surtout la partie législative,

c'est là ce qui est dit d'une manière positive, mais il est
bien possible que quelques fragments de ses discours aient été

rédigés par l'un de ses auditeurs, Josué ou tel autre qui savait
écrire. Plus tard on mit en ordre ces tablettes ; ce fut probablement

Esdras comme nous l'avons dit précédemment.
Nous ne reviendrons pas sur ce que nous avons soutenu dans

plusieurs travaux : qu'Esdras, conformément aux habitudes des

scribes assyriens ou babyloniens, avait mis en araméen des

écrits en akkadien cunéiforme, et qu'ensuite aux environs de

l'ère chrétienne, les rabbins les avaient transcrits en hébreu
carré. Même les critiques qui rejettent absolument l'idée que les

premiers écrits de l'Ancien Testament aient été rédigés en akkadien

cunéiforme, et qui veulent y retrouver dès le début l'hébreu
de la Bible actuelle, ne peuvent nier qu'il y eut à un moment
donné une transformation importante, celle de l'ancienne écriture
en hébreu carré. A ce moment-là il peut y avoir eu, outre l'écriture,

quelques légers changements destinés à ce que nous
appellerions moderniser le texte, à le rendre plus compréhensible à

cette époque.
Pour nous, l'explication paraît assez simple, soit Esdras, soit

les rabbins qui mirent le texte dans le langage de Jérusalem, y
firent quelques additions pour en faciliter l'intelligence. Ce sont
d'abord des titres, comme les premiers versets du livre, puis ça

et là ce que nous appellerions des notes, que nous mettrions au
bas des pages, et qu'ils intercalaient dans le texte, car ils ne
savaient et ne pouvaient faire autrement. Ces notes ne modifient
en rien le texte lui-même et ne donnent aucune indication quant
à la date des livres, pas plus que lorsque nous publions un au-



2l8 EDOUARD NAVILLE

teur ancien, les notes explicatives que nous y ajoutons ne sont
une preuve que cet auteur ne peut être antérieur à notre temps.
Ce qui est dit du lit de fer du roi Og est une note de cette
espèce. J'en dirai autant des versets 6 à 9 du chapitre x qui
interrompent le discours de Moïse.

Il y aurait lieu de mentionner ce qui, dans le Deutéronome,

suppose l'existence des lois données antérieurement. J'en citerai
un seul exemple, c'est ce qui est dit des lépreux (xxiv, 8) :

« Prends garde à la plaie de la lèpre pour bien observer et pour
faire tout ce que les sacrificateurs de la race de Lévi vous
enseigneront ; vous prendrez garde à faire comme je leur ai
commandé. Souviens-toi bien de ce que Yahveh ton Dieu fit à

Marie». Ainsi toutes les longues instructions relatives à la lèpre,
le choix de la tribu de Lévi pour en laire des sacrificateurs,
tout cela existe, et Moïse le rappelle sans le développer à

nouveau ; on le comprend, il a des choses plus pressantes à dire à

Israël. Les paroles de Moïse sont assez claires, néanmoins
l'école critique attribue toutes ces longues instructions, qui
remplissent plusieurs chapitres du Lévitique, au Code Sacerdotal,
c'est l'œuvre post-exilique de l'école juridique ou cléricale de

Jérusalem, et ils affirment que le Deutéronome ne présuppose

pas la législation de P. Il nous semble cependant que ce passage
est assez clair.

De tous les écrits qu'on veut retrouver dans les quatre
derniers livres du Pentateuque. iL n'en est aucun qui réponde aussi
mal que le Code Sacerdotal, désigné par P, aux conditions
indiquées par le D1 Briggs (1). D'après Driver, l'auteur serait
un prêtre qui décrit l'âge de Moïse comme un exemple des principes

qui devraient régler une théocratie idéale. Le Code sacerdotal

est d'une époque postérieure à Ezéchiel. Cela ne veut pas
dire qu'il ait été fabriqué (manufactured) par les prêtres pendant
l'exil. Il est basé sur des usages préexistants du temple, et

expose la forme qu'il ont prise en dernier lieu » (2). La législation
de P est en harmonie avec l'esprit qui se montre dans Ezéchiel
et sanctionne les pratiques qui commencent avec le retour de

Babylone (3). Driver admet bien que Moïse a été le fondateur

(1) Voyez p. 214.

(2) Introduction to the Literature of the Old Testament, 3e éd., p. i35.
(3) Driver, I. I., p. i3i.



LA LOI DE MOÏSE 2I9

de la vie nationale et religieuse d'Israël, qu'on lui doit le

Décalogue et le livre de l'alliance, et qu'en outre il a établi
quelques-unes des institutions religieuses telles que la prêtrise
attribuée aux Lévites. Plus tard ces principes furent développés,
« et lorsque la caste sacerdotale eut acquis, par la fondation du
temple de Salomon, un centre permanent, il est probable que le

développement progressif et la systématisation firent des progrès
plus rapides» (ï). Cependant les lois de P, même lorsqu'elles
contenaient des éléments récents, furent rapportées à Moïse,
sans doute parce qu'à la base et à l'origine la législation hébraïque

partait de lui et n'avait subi que des modifications
graduelles.

Dillman (2), caractérisant P, l'appelle « un écrit savant reposant

sur des recherches, du calcul et de la réflexion et montrant
des connaissances variées, avec une forte tendance à la systématisation

et à la forme schématique ». L'auteur appartenait sans
doute à la classe centrale des prêtres de Jérusalem. Il est difficile

d'assigner à l'écrit une date fixe à cause des transformations
et de l'extension qu'il a subies pendant la période de l'exil et

plus tard, et que révèlent l'Exode, le Lévitique et les Nombres.
Certaines parties de la Genèse doivent cependant remonter au

temps des Rois.
Suivant le Dr Skinner (3), le Code Sacerdotal est la production

d'une école d'écrivains juridiques dont la tâche était de

systématiser la masse de prescriptions rituelles qui s'étaient
accumulées chez la prêtrise de Jérusalem, et de développer la
théorie de la religion qui en ressortait. Il paraît vraisemblable
que l'auteur en est Esdras. ce fut son œuvre, dont il donna
lecture à la célébration du jeûne ordonné par Néhémie (4).

Il est inutile de citer d'autres critiques, car l'opinion presque
unanime est que le Code Sacerdotal est une œuvre post-exilique.

Examinons maintenant la théorie en replaçant le livre à

l'époque où on nous affirme qu'il a été composé, et dans le
milieu auquel il s'adresse. On nous parle de systématisation, de

codification d'usages ou de commandements d'ancienne date,

(1) Driver, 1.1., p. 146.

(2) Genesis, 6e éd., p. XI.
(3) Genesis, Introd., p. LVII.
(4) Skinner, l. I., p. LXVI.



EDOUARD NAVILLE

qui remontent à Moïse et qui auraient été étendus et complétés
après le retour de l'exil. Mais, je le demande, vit-on jamais
une législation présentée sous cette forme? Et y a-t-il quelque
chose de plus éloigné d'un code et d'un système que les quatre
derniers livres du Pentateuque? Si vraiment les prêtres avaient
l'intention d'édicter une législature, quelle est la raison qui peut
les avoir engagés à adopter cette forme étrange?

Certainement s'ils avaient voulu codifier les lois de Moïse, en
faire un tout, ce qu'on nous présente comme un système, ils
avaient commencé par y mettre un certain ordre, ils auraient
rassemblé les lois ayant le même objet, ils auraient lait quelque
chose d'analogue au code de Hammourabi. où elles se suivent
sans aucune interruption. Au lieu de cela, que voyons-nous?
Un pêle-mêle de commandements, d'instructions et de lois,
souvent coupées par des fragments historiques qui sont destinés à

en montrer l'origine, ou même qui sont un récit sans rapport
immédiat avec un commandement. Sans cesse une série de

préceptes est interrompue par ces mots : Yahveh parla encore à

Moïse en disant: Parle... et ces mots introduisent un précepte
ou un commandement, souvent très court, qui a un tout autre
objet que celui qui précède immédiatement. Peut-on supposer
une école de prêtres et de juristes, formant une caste fermée,

ayant un édifice sacré où était centralisé le culte, réglant ce

culte non par un écrit qui serait un recueil de lois et un rituel,
mais par une série de morceaux épars reliés entre eux par des

fragments historiques, entre lesquels il y a quelquefois des

divergences et où l'on trouve beaucoup de répétitions Les

auteurs de P, vivant à une époque où l'on savait ce qu'était
l'histoire, devaient écrire un livre. Leur code devait avoir un
plan bien arrêté, où les matières seraient sériées et se suivraient
régulièrement. Au lieu de cela, nous avons un texte qui ne se

comprend que si c'est un recueil de tablettes écrites à des

moments différents, et qui ont été réunies et classées sans méthode
bien arrêtée.

Les critiques admettent presque tous que la législation de P

est en rapport avec le temple. Driver nous a dit que, se fondant
sur des usages préexistants du tempie, P nous présente fa

forme que ces usages ont prise en dernier lieu. Il m'est impossible

de voir dans cette assertion des critiques autre chose



LA LOI DE MOÏSE

qu'une idée préconçue, et l'intention bien arrêtée de ramener coûte

que coûte les écrits mosaïques à une époque tardive. Les lois
sont pour les prêtres du temple. Comment se fait-il alors que le

temple ne soit pas mentionné une seule lois On comprend que
Moïse ne pût pas le faire. Mais l'Israélite pieux qui a écrit le
Deutéronome et l'a caché dans le temple, comment n'a-t-il pas su

nommer une fois la maison de Dieu? Comment les prêtres
qui ont ajouté tant de nouvelles prescriptions aux lois qu'ils
considéraient comme mosaïques ne l'ont-ils pas fait

D'autant plus qu'un des prophètes avait parlé du temple et

composé un rituel qui lui était destiné. La vingt-cinquième
année de la captivité, Ezéchiel avait eu une vision du temple
de Jérusalem. Il en décrit la forme, il en donne les dimensions.
A ce temple est attaché tout un personnel de sacrificateurs,
Lévites de la race de Tsadok, qui devront obéir à toutes les
ordonnances (khoukkoth) de la maison de Yahveh et à toutes
ses lois qu'il développe en détail, en indiquant le moment et
l'endroit où les cérémonies devaient être célébrées. Ainsi les
Israélites de l'époque de la captivité comprenaient ce qu'était le
cérémonial d'un temple, et s'ils rebâtissaient le leur, le cérémonial

qu'ils adopteraient et qu'ils reconnaîtraient serait celui
qui aurait en vue ce nouveau temple.

D'après les critiques, c'est tout le contraire. P est postérieur
à Ezéchiel et à la loi religieuse du prophète. Les prêtres du
nouveau temple devront se conformer à des prescriptions très
différentes, qui répondent à des conditions tout autres que celles
dans lesquelles ils vivent.

La loi ne connaît pas de temple, pas de sanctuaire fixe, pas
de maison de Yahveh à laquelle son nom soit attaché. Elle ne
parle que d'un sanctuaire portatif qui se déplacera au cours du

voyage. La construction en est réglée jusque dans les détails.
C'est une tente faite d'étoffes telles qu'on pourrait s'en procurer
au désert, et dont la couleur est indiquée. Le tabernacle doit abriter
l'arche, qui est proprement le sanctuaire. Ici encore les dimensions,

le bois dont elle est faite, le propitiatoire qui la recouvre,
les barres qui doivent servir à la transporter, les anneaux dans

lesquels on passe les barres, tout cela est décrit à deux reprises
dans des termes presque identiques, une première fois à l'état
de projet prescrit par Yahveh à Moïse, une seconde fois dans

15



EDOUARD NAVILLE

le récit de l'exécution. On rapporte même le nom de l'ouvrier
habile qui fit le travail. Or, dans le nouveau temple, non seulement

il n'y avait pas de tabernacle, mais il n'y avait pas même
d'arche. Ainsi tout le cérémonial qui lie les prêtres post-exiliques
se rapporte à un sanctuaire dont on décrit minutieusement les

les moindres détails, mais qui n'existe plus et qu'on ne songe
pas à rétablir.

En outre, la plupart des prescriptions sont faites pour le
désert et seraient inexécutables dans la ville de Jérusalem.
Dans la loi mosaïque, le peuple est toujours représenté comme
une tribu nombreuse qui se déplace, qui voyage dans le désert

jusqu'à ce qu'elle atteigne le pays qui doit devenir son domicile.
Jusque là, sa demeure, c'est un camp. Quel sens a pour les

prêtres du temple l'expression hors du camp qui revient si
souvent (Lèv. vi, ai; vm, 17 etc.)? Encore si l'on reproduisait
une loi ancienne datant de Moïse, mais au contraire, c'est P qui
parle ainsi, cette école de prêtres qui rédigeait une loi en vue
du nouveau temple. Beaucoup de ces prescriptions ne peuvent
même être exécutées que dans un camp au désert, et il ne s'agit
pas de détails n'ayant qu'une valeur secondaire, mais au
contraire de cérémonies de première importance et ayant un sens

religieux profond. Ainsi le bouc émissaire qu'on fait sortir du

camp et qu'on chasse dans le désert. Cela était facile quand il
suffisait d'emmener le bouc assez loin pour qu'il ne pût revenir
et rejoindre les troupeaux qui accompagnaient le peuple; mais

comment, de la plateforme du temple, l'envoyer au désert

Que signifie aussi pour les prêtres de Jérusalem tout ce qui
se passe à l'entrée de la tente d'assignation, toutes les convocations

de l'assemblée près de la tente? Tout cela ne peut avoir
aucun sens pour eux. Et quelle utilité pouvait avoir une loi
cérémonielle destinée à un sanctuaire qui n'existait plus, laquelle
devait être mise à exécution dans des lieux qui ne ressemblaient
en rien à celui où s'élevait le temple, qui n'était pas même
mentionné Et, je le répète, il ne s'agit pas de reproduire des

écrits anciens. Les parties de la loi qui jurent le plus avec les

circonstances du temps et du lieu, telles que la description du
tabernacle, sont composées par les prêtres du nouveau temple ;

et quand Esdras lisait au peuple qui venait de reconstruire son

temple la loi qui devait régir le culte, loi que suivant certains



LA LOI DE MOÏSE 223

auteurs il avait peut-être écrite, il lui enseignait des prescriptions

qui ignoraient le temple dont la reconstruction était pour
eux le symbole de la résurrection nationale, qui concernaient un
passé lointain et dont bon nombre ne pouvaient pas s'exécuter.

Quelle autorité pouvait avoir cette loi pour les auditeurs, poulies

Juifs de ce temps qui se rassemblaient autour du nouveau
temple? Elle ne pouvait avoir qu'un intérêt de curiosité, et il
semble impossible qu'ils se sentissent liés par des commandements

qui concernaient le tabernacle et l'arche, un sanctuaire du
passé dont ils avaient peut-être entendu vaguement parler, et

par des lois qui devaient avoir été données au nom de Yahveh

par un certain Moïse qui n'avait pas laissé le moindre écrit.
Quant à leur temple, comme il n'en était pas dit un mot dans

cette loi, ils devaient en conclure que cette loi ne le concernait

pas, et qu'ils n'avaient pas à s'en préoccuper dans leur culte.
En résumé, si nous examinons, d'après la méthode qui nous

paraît la vraie, la loi mosaïque et surtout le Code Sacerdotal

qui, d'après les critiques, en constitue la plus grande partie,
nous arrivons à cette conclusion-ci : La théorie critique et

notamment ia composition du document P est en désaccord

complet, «à la place qu'on lui assigne dans l'histoire, avec ce qui
tient aux lieux, au temps et aux circonstances» (Briggs). Le lieu
où on doit l'appliquer ne peut pas être le temple de Jérusalem ;

la loi est certainement antérieure à la construction du temple,
et quant à la manière dont elle est écrite, elle ne peut pas être
conçue par une école de prêtres ou de juristes qui auraient
donné à leur code une toute autre forme. Ce qui seul explique
la forme sous laquelle elle nous est parvenue, ce sont les circonstances

du temps, et le caractère du peuple tels que nous les

décrit le livre lui-même. Moïse a écrit la loi au cours du voyage,
sur des tablettes, et il a terminé son œuvre par des discours qui
ont formé le Deutéronome. La loi mosaïque a été écrite par
Moïse et non par un nombre arbitraire d'auteurs inconnus, de

l'existence desquels nous ne savons rien, pas même leur nom, et
dont quelques-uns, comme l'Elohiste et le Yahviste,
appartiennent à une catégorie d'écrivains inconnus à l'époque où l'on
place leur activité. En un mot, la loi du Pentateuque est de

Moïse.
Edouard Naville.


	La loi de Moïse

