Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 8 (1920)

Heft: 36

Artikel: La loi de Moise

Autor: Naville, Edouard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380025

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380025
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA LOI DE MOISE

Dans des travaux précédents, j'ai soutenu le principe que
lorsqu’il s’agit d'un livre comme la Genese, il faul examiner en
premier lieu quel en est le but, a qui l'auteur s’adresse, quel
est 'esprit qui l'anime, quelles sont les meeurs et les habitudes
de son temps et quelle est 'ambiance dans laquelle il se meut.
Cette étude, faite suivant unc méthode toute différente de celle
des critiques, m’a amen¢ a la conclusion que la Genése ne pou-
vait avoir été écrite que par Moise.

Moise est I'auteur de la Geneése. G'était pour lui un devoir et
une obligation que d’exposer a ses contemporains et de laisser
a leurs descendants le récit de faits et d’événements qui tenaient
4 la vie méme du peuple. Il s'agissait de leur raconter d’ou ils
étaient sortis, et comment ils étaient venus a l'existence. Puis,
surtout, il fallait rédiger la charte de fondation de la nation
israélite, reposant sur l'alliance de Yahveh (1) avec Abraham, et
renouvelée avec ses descendants Isaac et Jacob. 1l fallait ensei-
gner aux Israélites, avec une autorité suflfisante pour produire
chez eux une conviction ferme, qu’ils étaient un peuple mis a

(1) lei, comme dans mes travaux précédents, j’ai conservé le nom de
Yahveh qui est maintenant d’un usage courant, (uoique lexactitude en
soit contestée & la suite de la découverte des papyrus d’Eléphantine et des
tessons de Samarie. Tout récemment, M. Cowley a montré que lancienne
forme du mot est faou ou Iahou, et que le tétragramme est d’origine
post-exilique (Journal of the Royal Asiatie Society, April 1920).



LA LOI DE MOISE 177

part, appelé par Yahveh & de hautes destinées, qu’ils n’étaient
qu’étrangers en HEgypte, et que le territoire qui leur avait été
promis était le pays de Canaan.

Il est bien probable qu’il leur était resté quelque tradition de
ce quavaient été Abraham, Isaac, Jacob, et surtout Joseph,
auquel ils devaient leur établissement en Egypte. Mais cela
remontait & des siécles en arriére. Alors ils n’étaient qu'une
famille; depuis lors ils étaient devenus un grand peuple, et sans
doute ils s’étaient attachés a ce sol ou ils avaient vu leurs
péres, et ou étaient nés leurs enfants. Il est vrai que le régime
sous lequel ils vivaient était dur, méme cruel, et que le désir de la
délivrance ravivait peut-étre chez eux ces souvenirs que la
prospérité aurait tendu a effacer. Mais on pouvait espérer quun
changement de roi y apporterait quelque adoucissement. Y
avait-il donc une raison suffisante pour leur faire quitter le
pays, et ne le regretteraient-ils pas plus tard ?

On comprend que Moise eut quelque peine a les décider.
Pour y parvenir, il fallait qu’il pGt produire a ses compatriotes
ce que jai appelé leurs titres de noblesse, ce qui marquait leur
caractére, et leur révélait leur mission dont ils ne pouvaient
s'acquitter qu'au pays de Canaan. Car la seulement se réalise-
rait I'alliance avec Yahveh et s’exécuterait sa promesse. Clest
la Ie but de la Genése et sa raison d’étre.

Mais Moise n’avait pas seulement a constituer Israél comme
nation, comme individualité politique. Il avait & définir sa mis-
sion qui était avant tout religieuse. Il devait étre le fondateur
d'une religion, poser les bases du culte de Yahveh, qui se trans-
mettrait au travers des dges. Or qu’était la religion pour un
peuple primitif ? Sans doute, pour nous la religion est avant
tout affaire de croyance et de sentiment; elle repose presque
toujours sur un corps de doctrines. Mais pour les primitifs il
n'en était pas ainsi. Il pouvait y avoir dans leur religion un
¢élément spirituel, qui est beaucoup plus marqué dans celle des
Hébreux que dans d’autres, mais il n’en est pas moins vrai que
pour eux, ce qui constituait la religion, c’était le cérémonial,
c’était le culte dans ce qu’il avait d’extérieur et de visible.

Encore aujourd’hui, qu'on prenne une population paienne en
Afrique ou ailleurs, elle adore le Grand Esprit, les ancétres,
ou un fétiche quelconque, c’est la sa religion qui ne se mani-



178 EDOUARD NAVILLE

feste pas autrement que par un culte ou un rituel plus ou
moins grossier. C'est ainsi que ce peuple montre qu’il n’est pas
sans religion. 11 a des croyances qui peuvent étre enfantines,
mais qui l'obligent & des actes extérieurs, lesquels en sont le
garant et la manifestation. Quelque rudimentaire que soient le
sentiment religieux et la conception d'un étre divin, ce qui seul
en traduit U'existence, ¢’est 'hommage extériear rendu a cet
étre divin, qui souvent n'est qu'un fétiche informe. Il n’y a pas
de religion sans culte, et T'on peut dire que chez un grand
nombre de peuples le culte seul est ce qui constitue la reli-
gion.

Il parait donc évident qu'a c6té du Décalogue et de toutes
les prescriptions morales concernant les rapports de 'homme
avec Dieu et les rapports des hommes entre eux, il devait for-
cément y avoir une loi rituelle établissant ce que Yahveh
demandait en fait de cérémonies, d'offrandes, de sacrifices, ce
qu’il réclamait de ses adorateurs comme culte extérieur. Cétait
la ce qui, aux yeux des voisins des Israélites, des populations au
milieu desquelles ils habiteraient, les constituerait adorateurs de
Yahveh et les distinguerait des sectateurs d’autres religions. 1l
fallait donc, pour que les Israélites fussent un peuple complet,
ayant autre chose quune individualité politique, qu’ils eussent
leur religion. Kt cette religion ne pouvait pas consister unique-
ment en préceptes moraux et spirituels, quelles qu'en fussent la
grandeur et l'élévation. Il fallait, conformément a lidée qui
prévalait alors, et qui méme de notre temps est loin d'avoir dis-
paru, que cette religion fut visible, et se traduisit par des actes
qui permettraient de reconnaitre un adorateur de Yahveh.

Moise devait donc donner la loi aux Israélites. (Vétait une
obligation formelle que lui imposaient les circonstances. C’était
la partie la plus importante de sa tache, a laquelle il ne
pouvait se soustraire. Et il comprenait fort bien quel devait
étre l'effet de cette loi religieuse pour le peuple Ilui-méme
et aussi pour l'opinion que l'étranger formerait de lui. Voici ce
qu’il dit aux Israélites peu avant de les quitter : (Deut. 1v, 4)
« Maintenant, Israél, écoute les lois et les ordonnances (R. V.
Statutes and judgments) que je vous enseigne... Voici, je vous
ai enseigné des lois et des ordonnances (R. V. Statutes and
judgments) comme 1'Eternel mon Dieu me 'a commandé, afin



LA LOI DE MOiSE 179

que vous les mettiez en pratique dans le pays dont vous allez
entrer en possession. Vous les observerez et vous les mettrez
en pratique, car ce sera la votre sagesse et votre intelligence
aux yeux des peuples qui entendront parler de toutes ces lois,
(R. V. Statutes) et qui diront: Cette grande nation est un
peuple absolument sage et intelligent. Quelle est en effet la
grande nation qui ait des dieux aussi proches que Yahveh, notre
Dieu, I'est de nous toutes les fois que nous linvoquons? Et
quelle est la grande nation qui ait des lois et des ordonnances
justes (R. V. Statutes and judgments) comme toute cette loi
(R. V. this law) que je vous présente aujourd’hui ? »

J'ai cité le passage d’aprés la traduction Segond. Il est
regrettable que, pas plus que la version synodale, elle ne dis-
tingue les mots qui désignent les différents genres de comman-
dements dont se compose la loi et que nous aurons a examiner
plus bas. La version anglaise revisée (R.V.) tient compte du sens
technique qu’a chacune de ces catégories renfermées dans la loi.
Elle traduit par statutes I'hébreu khoukkim, qui signifie toutes
les ordonnances qui n’ont pas une valeur morale en elles-mémes,
mais que cependant on ne doit pas enfreindre. Les statutes
qui remplissent le livre du Lévitique comprennent toutes les
directions concernant la construction du tabernacle et son
mobilier, 'investiture des prétres, leurs vétements, et toutes les
ordonnances cérémonielles, comme les sacrifices.

Ce seront ces statutes, ces ordonnances, qui frapperont d’em-
blée les peuples étrangers et qui distingueront a leurs yeux
le eulte de Yahveh. Clest pourquoi il est recommandé d'une
maniére pressante aux Israélites de les observer avec la méme
fidélité que d’autres parties de la loi telles que les mishpatim,
judgments, sur le sens desquels nous aurons & revenir. Ces
ordonnances sont pour eux ce qu'est pour le soldat 'uniforme,
la marque caractéristique de l'adorateur de Yahveh.

Israél ne pouvait pas s’établir au milieu des Cananéens sans
loi religieuse, surtout puisqu’il prenait possession du pays au
nom de Yahveh, en vertu d'une alliance que son Dieu avait
conclue avec leur ancéire Abraham, & qui Yahveh avait promis
le pays en héritage, ainsi qu'une nombreuse postérité. Méme si
l'on considére les récits de la Genése comme des légendes, il est
impossible de méconnaitre le vrai caractére d’Israél et d’oublier



180 EDOUARD NAVILLE

4 .

que le role qu’il était appelé a jouer au milieu des nations était
de proclamer le culte de Yahveh et d’y rester fidele. Or, ce
culte ne pouvait étre reconnu par ceux qui n’en étaient pas les
"~ adeptes, que par les cérémonies qui s’y rattachaient. ('était
vis-a-vis d’eux comme vis-a-vis du peuple lui-méme la garantie
qu’ils étaient véritablement les serviteurs de Yahveh.

On ne saurait assez le répéter, pour ces nations anciennes, et
surtout pour celles de 1'Orient, religion veut dire cérémonies,
rites en 'honneur d'un étre considéré comme divin. Clest la
tout ce que nous connaissons d'un grand nombre d’entre
elles. Que savons-nous, par exemple, du culte de Baal et de
Moloch, autrement que par les actes extérieurs ? Que représen-
tait pour son adorateur 'une de ses divinités ? En quoi consis-
tait sa relation avec cet étre auquel il était obligé d’offrir des
sacrifices humains, dont les victimes étaient parfois des membres
de sa famille ? Tout cela est un domaine qui nous est absolu-
ment inconnu, et dans lequel nous ne pourrons peut-étre jamais
pénétrer.

Il en résulte que I'apostasie est en premier lieu I'abandon des
cérémonies appartenant a une divinité, pour adopter celles
d’une autre. Il est inutile de rapporter ici les mombreuses
défenses faites aux Israélites de servir les dieux étrangers, de
ne point se prostituer &4 eux en leur offrant des sacrifices, et
méme de ne point prononcer leurs noms. A maintes reprises,
déja immédiatement aprés la mort de Josué, nous trouvons la
'description de cette apostasie que nous racontent les premiers
chapitres du Livre des Juges. « Les enfants d’Israél firent ce
qui déplait & Yahveh el ils suivirent les Baals. Ils abandon-
nérent Yahveh, le Dieu de leurs peres, qui les avait fait sortir
du pays d'Egypte, et ils allerent aprés d'autres dieux, d’entre
les dieux des peuples qui les entouraient, ils se prosternérent
devant eux et ils irritérent Yahveh. Ils abandonnérent Yahveh
et ils suivirent Baal et Astarté» (11, 10-13). On nous dit aussi que
plusieurs nations avaient été laissées en Canaan. « Ces nations
servirent & mettre Israél a4 U'épreuve, afin que Yahveh sut s’ils
obéiraient aux commandements qu’il avait prescrits a leurs
péres par Moise » (111, 4). Mais ils ne tardérent pas & oublier
Yahveh et & servir Baal et les idoles. Le retour a Yahveh. qui
est souvent décrit a I'époque des Juges, et plus tard, consiste a



LA LOI DE MOISE 181

enlever les hauts lieux, les statues, les Baals, les Astartés, tout
ce qui servait au culte des divinités étrangéres. |

On ne peut pas se représenter Israél arrivant en Canaan
sans loi cérémonielle aussi bien que morale. L’existence de
cette loi cérémonielle, réglant le culte extérieur et visible, était
d’autant plus nécessaire que ce culte, ce rituel s’appliquait a
une divinité de laquelle il n’y avait point d'image, point de
représentation. Seul parmi tous les peuples au milieu desquels
il allait habiter, Israél n’aurait aucune figure de sa divinité,
rien qui en montrit lapparence. Et c¢’était pourtant pour ses
voisins I'une des conditions essentielles de la religion. Un dieu
invisible était une exception unique qui n’existait que chez
Israél. Bt si le Dieu dont rien ne révélait I'existence n’avait pas
eu un sanctuaire, des prétres et tout un cérémonial qu’il récla-
mait de ses adorateurs, rien n'aurait montré que les Israélites
avaient un Dieu, et qu’ils avaient pour mission d’en conserver
le culte, et d’étre les serviteurs et les adorateurs de Yahveh.

Laloi de Moise est un tout, la loi cérémonielle ne peut pas aller
sans la loi morale, elles sont intimement liées I'une & 'autre, les
ordonnances relatives au culte sont la manifestation extérieure
que doit revétir I'adoration de Yahveh. Cest le corps dont la
loi morale est 'ame. Vouloir, comme le soutient la Haute Cri-
tique, que la loi cérémonielle tout entiére, et la plupart des
ordonnances telles que celles concernant la lépre, soient nées
avec le Code Sacerdotal, c’est-a-dire soit 'ccuvre d'une école de
I'époque post-exilique, c’est renverser tout I'édifice de la loi
mosaique.

2.

Comment Moise a-t-il pu donner cetie loi aux Israélites ?
Pour répondre & cette question, il faut se reporter au temps on
vivait Moise, aux circonstances dans lesquelles il avait a accom-
plir sa tache, au peuple qu’il avait 4 conduire et a constituer
en nation.

Les Israélites quittaient 'Egypte ou ils avaient été traités,
surtout en dernier lieu, comme un peuple d’esclaves. Ils
n'avaient pas d’individualité comme peuple, comme nation,
tant qu’ils étaient sous le joug de leurs maitres; et les lois qui



182 EDOUARD NAVILLE

les régissaient devaient étre celles des Egyptiens. Qu'était leur
culte durant lear long séjour sur les bords du Nil, nous ne le
savons pas, peut-étre quelques vagues traditions au sujet de
lalliance que Yahveh avait faite avec leurs ancétres, mais au-
trement ils n’avaient pas de cérémonial, ni de sanctuaire ou ils
allassent rendre un culte a Yahveh.

Maintenant ils vont s’établir en Canaan, dans le pays qui leur
a été promis en héritage. Au lieu d’étre des bergers, ils vont
devenir un peuple sédentaire, agriculteur, ils n’habiteront plus
sous des tentes, ils auront des maisons, des villes, et la pro-
priété du sol. En un mot, d'une tribu nomade Moise avait &
faire un peuple policé, et surtout il fallait régler tout ce qui
concernait sa religion, puisque sa mission était avant tout reli-
gieuse.

Moise aurait sans doute attendu d’étre & Canaan pour faire
connaitre au peuple une partie de ses ordonnances, par exemple
celles qui concernaient la propriété. Quand il vit que le
séjour au désert devait se prolonger, quand il eut la certitude
que lui-méme n’entrerait pas au pays de la promesse, il acheva
son ceuvre, afin que son successeur n'eit qu'a suivre la ligne
quil avait tracée, et afin que le peuple s’établit en GCanaan
muni d'un ensemble de lois civiles correspondant au degré de
civilisation qu’'il avait atteint, et surtout en possession d'une
loi religieuse précise qui devait étre la marque caractéristique
d’Israél.

Moise commenca son ceuvre de législateur peu apreés la sortie
d'Egypte. 1! fallait d’abord établir ce qui était la base de I'exis-
tence d’Israél, le culte de Yahveh; c’est pourquoi des que le
peuple est arrivé a quelque distance du pays de loppression,
dans une région ou, aprés la défaite des Amalécites, il pouvait
se croire en streté, le législateur fixe les bases de l'alliance de
Yahveh avec le peuple, le Décalogue. qui est appelé le livre de
I’Alliance, et qui commence par ces mots: « Je suis Yahveh,
ton Dieu, qui t'ai fait sortir du pays d’Egypte, de la maison de
servitude. » Bientdt apres il construit le sanctuaire portatif, le
tabernacle, qui devait étre considéré comme le lieu habité par
Yahveh et ou il se manifesterait en faisant entendre sa voix,
car il n'y avait aucune image de la divinité.

Le reste de la loi devait étre donné au cours du voyage, et



LA LOI DE MOISE 183

l'on ne peut qu'étre frappé a4 quel point la forme écrite sous
laquelle cette loi nous est présentée correspond bien aux cir-
constances. Voici un peuple qui est en voyage, qui n'a point de
ville, point d’habitation autre que ses tentes, aucun temple ou
palais dans lequel, comme Hammourabi, Moise pouvait ériger
une grande pierre, portant tout un code arrangé d’'une maniére
systématique. En outre, il est fort probable quun trés petit
nombre d’Israélites savaient écrire, et au désert ils m’avaient
pas facilement ce qui était nécessaire pour cela. La loi devait
donc étre proclamée a haute voix, ce devait étre un enseigne-
ment oral, et ce n’est qu'aprés 'avoir fait entendre aux Israélites
que Moise I'écrivait.

Presque toujours une loi est introduite par ces mots: « Yahveh
parla & Moise et dit: Parle ou ordonne », ou simplement :
« Yahveh parla & Moise et dit... » Ainsi toute la loi doit avant
tout étre proclamée par la parole, Aprés cela, Moise metira par
écrit ce qu’il a dit, il ne lira pas un texte préparé d’avance,
car il est, comme le dit le Dr Kyle, en premier lieu un prophéte
parlant « a speaking prophet » (1) et il ne pouvait pas étre
autre chose avec le peuple qu'il avait & conduire.

Cette loi n'était pas un code préparé par une école de juristes,
elle n'a pas été présentée en une seule fois au peuple, elle est
née en cours de voyage, et quelquefois les circonstances du
moment 'ont fait naitre, ou en ont provoqué la répétition. On
n'y trouve aucun arrangement systématique, aucun plan tracé
d’avance. C'est ce que Moise a dit et quelquefois répété, pendant
les longues années que le peuple a passées au désert. Ce sont
les ordres que Yahveh 'a chargé de communiquer aux Israélites
de temps en temps, tantét sur un point, tantét sur un autre.
Aussi les commandements sont mélés de fragments historiques.
Quelquefois on raconte I'événement ou le fait qui a poussé
Moise &4 donner telle instruction, & formuler telle loi, ou a la
proclamer & nouveau. Voici par exemple Koré, un Lévite, et
Dathan et Abiram qui se soulévent contre Moise et Aaron, leur
reprochant de s’arroger 'auntorité a laquelle ils n’avaient aucun
droit, « en s’élevant au-dessus de I'assemblée de Yahveh ».
Koré, qui était un Lévite, avait recruté quelques acolytes qui

(1) Moses and the monuments, p. 67.



184 EDOUARD NAVILLE

trouvaient mauvais qu'Aaron et sa famille fussent chargés du
sacerdoce. Apreés le chatiment des rebelles, aprés un signe qui
montre que c'est la famille d’Aaron qui est choisie, Moise
explique une seconde fois et plus en détail quelles sont les fone-
tions des sacrificateurs et celles des Lévites. Cette répétition
était nécessaire pour que le peuple se souvint de cette ordon-
nance, et pour éviter qu’il se produisit de nouveau une révolte
semblable.

Israél est devenu en Egypte un peuple, une trés nombreuse
et puissante tribu, mais tant qu'il est encore dans le désert, il
est encore nomade et doit étre traité comme tel. La loi ne peut
Jui étre donnée que comme & une tribu errante qui devra s’en
souvenir, et & qui elle devra étre redite, parce qu'elle n’aura
pas de texte auquel recourir. On remarquera que ce que dit
Moise est souvent trés court. Méme lorsqu’il s’agit d'un sujet
donné, l'ordonnance est coupée en morceaux comme s’il y était
revenu a plusieurs occasions, peut-étre au moment ou ce qui en
était I'objet devait étre accompli. Ainsi, dans le Lévitique, le
chapitre des fétes (xx111) se termine par ces mots: « (est ainsi
que Moise dit aux enfants d’Israél quelles sont les fétes de
I'Eternel. » Si maintenant nous examinons comment Moise expli-
que ce que doivent &tre ces fétes, nous voyons que pas moins de
cing fois le chapitre est interrompu par ces mots: « L’Eternel
parla & Moise et dit: Parle aux enfants d’Israél. » Moise a donc
parlé cinq fois au sujet de ces fétes, peut-étre & des époques
différentes, lorsqu’il arrivait au mois et au jour ou la féte serait
célébrée apreés que les Israélites seraient entrés en Canaan, car
ces fétes ne pouvaient pas se célébrer au désert.

La loi est donc une loi orale dont les Israélites doivent se
souvenir, que Moise a proclamée par morceaux pendant le
voyage, et qu’il faut a l'occasion leur répéter pour qu'elle se
grave dans leur mémoire.

Lesrépétitions étaient nécessaires parce que Moise ne s’adressait
pas toujours aux mémes auditeurs. Il n’avait pas toujours devantlui
toute l'assemblée du peuple réunie pour I'écouter. Suivant les mo-
ments, le peuple pouvait étre plus ou moins disséminé, les paturages
ou ils conduisaient leur bétail n’étaient pas toujours trés rap-
prochés, et une partie du peuple pouvait ne pas avoir entendu
ce qui avait déja été dit une premiere fois. Puis au cours des



LA LOI DE MOISE 185

années les instructions données aux péres pouvaient avoir été
oubliées par les enfants, il fallait donc y revenir, et comme il
s’agit presque toujours d'une citation de mémoire, cela explique
les divergences qu’il peut y avoir entre deux versions d'une
méme ordonnance.

Mais il faut que cette loi soit conservée, qu’elle puisse passer
aux générations futures. Aussi Moise l'écrira, mais seulement
aprés l'avoir enseignée au peuple de vive voix. L’écrit suit la
parole et n’en est que la reproduction. Souvent c’est sur l'ordre
positif de Yahveh qu’il écrit: ainsi la victoire sur Amalek
(Ex. xvii, 14), puis toutes les lois connexes avec le Décalogue
(Ex. xx1v, 4 ; xxx1v, 27), ou les marches des Israélites depuis
I'Egypte jusqu’a la frontiére de Moab (Nomb. xxxim, 2). Mais
il est bien d’autres cas ou il est dit que Moise écrivit, en parti-
culier dans le Deutéronome, lorsqu’il insiste sur le devoir du
peuple d'observer la loi telle qu'elle est écrite dans le livre
(Deut. xxvii1, 58), ou lorsqu’il le menace des terribles malédic-
tions qu’elle contient (Deut. xxrx, 20, 21, 27). L’activité litté-
raire de Moise est rapportée dans les deux derniers chapitres
du Deutéronome. A deux reprises il nous est dit qu’il écrivit la
loi, ou qu’il acheva complétement de l'écrire et qu’il remit le
livre aux Lévites.

La forme de ce livre était évidemment la seule qu’il y edt a
ce moment-la dans I’Asie occidentale, une collection de tablettes
cunéiformes écrite & diverses époques, dans diverses circons-
tances, et dans laquelle Moise avait consigné les ordres et les
commandements qu’il avait transmis au peuple. Aux comman-
dements étaient mélés les récits des circonstances qui en avaient
motivé la proclamation, ou les épisodes qui avaient signalé le
iong voyage dont Moise avait recu 'ordre d’écrire les stations.
Ces tablettes sont une sorte de journal s’étendant sur quarante
années et ou Moise tantot inscrivait les lois qu’il avait ensei-
gnées au peuple, tantot parlait de tel ou tel événement qui
s’était passé pendant le voyage.

Moise n’a pas écrit un code juridique, il ne pouvait pas le
faire, et la forme qu’il a adoptée est la seule ¢ui corresponde
aux circonstances dans lesquelles il se trouvait, et a la civilisa-
tion du temps. Tant qu’il était en voyage il ne pouvait que rédiger
ses tablettes et en faire une collection qu’il nomme un livre.



186 EDOUARD NAVILLE

Cette collection, comme toutes les archives du temps. devait
étre réunie dans une caisse en bois ou en terre cuite, ou dans
une jarre qu’il remit aux Lévites portant I'arche de Ialliance de
Yahveh, et qui devait étre posée a coté de l'arche de 'alliance.
Comme 'arche de l'alliance, cette caisse devait étre un témoin
contre le peuple (Deut. xxx1, 26). Si ce livre, par son aspect et
par sa forme, n’avait pas eu quelque rapport lointain avec
I'arche, sil n’avait pas da étre emporté de la méme maniére, si
c’etit ¢té un rouleau de papyrus comme certains auteurs le pré-
tendent, ce n’est pas aux porteurs de 'arche qu’il et été confié.
De toute la loi, il n’y avait que le Décalogue qui était déposé
dans l'arche; il était censé écrit du doigt de Dieu sur deux
tables de pierre qui ne pouvaient pas étre bien grandes, puis-
qu’elles étaient écrites des deux cotés.

Aussitot aprés larrivée d’Israél dans le pays qui lui était
donné par Yahveh au dela du Jourdain, de grandes pierres
devaient étre dressées sur le mont Ebal, et toutes les paroles
de la loi y seraient inscrites, gravées bien nettement. Josué
nous raconte comment il exécuta l'ordre de Moise (vim, 32). Ce
fut le premier monument que les Israélites élevérent et qui
constatait la prise de possession du pays dans lequel désormais
régnerait cette loi.

Ici, comme pour la Genése, il importe de se replacer dans
le temps ou cette loi fut promulguée, et que nous jugions ces
écrits, non d'apres les exigences de la civilisation moderne, non
d’aprés les principes posés par des professeurs d'université,
mais d’aprés les conditions dans lesquelles vivaient ceux aux-
quels cette législation était destinée.

A cette époque reculée et pour un peuple comme les Israé-
lites, la loi est parlée, orale. Il en est ainsi pour toute la litté-
rature. Ce qui était écrit n’était que la reproduction de ce qui
avait été entendu, et qui ainsi pouvait I'étre encore. La compo-
sition et le style en étaient réglés par les exigences de la parole,
et non par celles qui sont imposées a l'ccuvre concue dans le
silence du cabinet, suivant un plan tracé d’avance, et destiné a
étre lue & voix basse ou, comme disent les anciens, a éire pue,
car le mot lecture ne s’entend que de la lecture 4 haute voix.

Alors le livre était quelque chose de tout différent de ce qu’il
est pour nous. Déja depuis 'époque des Grecs, le livre est



LA LOI DE MOISE 187

avant tout le document écrit, lequel a son caractére spécial et
une existence indépendante du langage parlé, et qui a revétu
la forme caractéristique du langage littéraire. Nous faisons net-
tement la différence entre ces deux expressions de la pensée, la
parole et I'écrit. Chacun de ces deux éléments est soumis a des
régles qui ne sont pas les mémes. Et cependant des maitres de
la littérature ancienne, qui se soumettaient aux régles de l'art
d’écrire qu’ils ont contribué a établir, Thucydide ou Plutarque,
parlent encore non de leurs lecteurs, mais de leurs auditeurs.

A cet égard, la découverte des papyrus grecs a conduit & des
constatations qui ont une grande importance pour I’'étude de la
critique. (1) On a maintenant un grand nombre de papyrus
d’'Homére dont un certain nombre remontent & I'époque des
Ptolémées, et sont donc antérieurs & l'ére chrétienne. Ces papy-
rus ont fourni pour I'lliade environ un millier de vers qui ne se
trouvent pas dans ce qu'on est convenu d’appeler la Vulgate. La
valeur littéraire de ces nouveaux vers est extrémement faible.
Ils n’apportent presque pas de lectures nouvelles. Ce sont des
additions qui souvent sont prises dans des textes paralléles et
paraissent inutiles, ou de simples répétitions quelquefois méme
trés rapprochées. Ces répétitions révoltent les critiques qui
épluchent les textes avec minutie, en se fondant sur les lois
auxquelles un écrivain ne saurait contrevenir, et sur les exi-
gences du style écrit. Mais elles ne choquent nullement & la lec-
ture & haute voix, et I'auditeur souvent ne s’en apercoit pas.
C’est une expérience qui a été faite : verba volant. Dans le
Pentateuque, les répétitions sont un des arguments principaux
sur lesquels les critiques s’appuient pour affirmer lexislence
d’auteurs différents.

Du temps de Moise, lorsque l'écriture était peu développée,
quand elle était le privilege d’'un petit nombre, on peut dire quele
véritable document écrit n’existait pas. L’écriture n’avait qu'un
emploi et un but, elle était la reproduction de la parole quand
cette reproduction était nécessaire; elle reflétait le langage parlé
avec toutes ses irrégularités et ses imperfections que le style
littéraire a corrigées ou bannies. Née longtemps apreés la parole,

(1) Je dois ces renseignements & 1’obligeance de M. le professeur Victor
Martin.



188 EDOUARD NAVILLE

elle n’en est encore que le supp6t, en ce sens qu’elle est destinée
a fixer ce qui a été dit, et a le rappeler en sorte qu'on puisse
le reproduire par la lecture. Elle ne sert pas encore a des créa-
tions indépendantes concues sur un plan arrété, et qui n’ont pas
auparavant été prononcées a haute voix et entendues.

Moise avait recu une éducation littéraire. Elevé comme le fils
de la fille de Pharaon, il fut instruit dans toute la sagesse des
Egyptiens. Mais il devait sans doute connaitre ce quon appelle
a tort le babylonien cunéitorme, et auquel les sémitisants donnent
maintenant son vrai nom, ’akkadien, la langue des tablettes de
Tel-el-Amarna. GCar a la cour du roi d’'Egypte il devait y avoir
des fonctionnaires qui pouvaient correspondre avec les nations de
I’Asie dans leur langue, comme aujourd’hui les drogmans
d’ambassade.

Moise a pu user de 'écriture akkadienne ailleurs qu’en Egypte,
dans le pays de Madian. Comme l'affirme M. de Vogiié, les
Madianites parlaient 'araméen ou un dialecte fort semblable.
Or laraméen écrit ne parait qu'au 1xe si¢cle. C'est & ce moment-
la qu'on voit surgir pour la premiere fois I'écriture araméenne.
Auparavant, dans tous les pays ou cetie écriture araméenne
g’établit, I'éeriture akkadienne I'avait précédée et était seule en
usage. Par conséquent Moise et Jéthro, quand ils avaient quelque
chose a écrire, usaient tous deux de la méme écriture. Ils se
comprenaient aussi facilement, car les Israélites avaient certaine-
ment conservé le langage de leurs péres qui les distinguait des
Egyptiens. IIs parlaient un langage qu'on peut appeler 'araméen,
mais qui était trés voisin de ce que nous appelons hébreu ou
araméen. Le langage écrit, pour eux comme pour les peuples
de Canaan, et pour ceux de I'Asie occidentale a cette époque,
c’était I'akkadien cunéiforme.

Moise le lettré, 'homme ayant recu une éducation littéraire
soignée, celui qui, sil avait été Hgyptien, aurait eu comme
premier titre de son épitaphe «l'écrivainy», devait cependant
étre une exception rare au milieu de ses compatriotes. L'écriture
ne pouvait pas jouer un grand role dans une population de
bergers. Par conséquent toute communication qu’il avait a faire
a la troupe nombreuse qu’il dirigeait, n'était possible que par la
parole. S’il avait une loi a leur faire connaitre, ou un comman-
dement de Dieu & leur transmettre, il fallait qu’il leur parlat,



LA LOI DE MOISE 189

qu’il le leur enseignat, ensuite il consignait sur ses tablettes ce
qu’il avait dit. Il écrivait son enseignement a4 mesure qu’il le
donnait et il y entremélait le récit de tel ou tel épisode du
voyage. Quand il répétait une instruction ou un commandement,
il est infiniment probable qu’il le faisait de mémoire et qu’il ne
recourait pas a ses tablettes. Je crois qu'une bonne partie du Deu-
téronome est composée de citations de mémoire, en particulier
le Décalogue. On a fait grand état de ce que «le Décalogue ne se
présente pas a nous dans le Pentateuque sous une forme unique,
tandis qu'on et pu attendre a priori qu’il nous serait conservé
sans altération et sans incertitude ». Il y a la un littéralisme
qui n'est pas exempt de pédanterie, et une méconnaissance
compléte de la maniére dont la loi est donnée au peuple. Il ne
s’agit pas de lui présenter un texte d'une forme rigide comme
une loi de nos jours, votée par un parlement, ou un décret
gouvernemental, ou dans la pratique la lettre I'emporte sou-
vent sur l'esprit. Le Décalogue est le supréme enseignement
donné au peuple et dont il doit se souvenir. Ce. qui importe,
c’est qu’il se le rappelle et qu’il y conforme sa vie, et non qu’il
obéisse a un réglement rédigé ne carietur.

Si quelqu'un devait savoir le Décalogue par ceeur, c’est bien
Moise. A plusieurs reprises il cite I'un des commandements et
le commente, montrant de quelle maniére il doit étre appliqué,
et comment il répond aux circonstances du moment. A I'heure
ol il va mourir, ou il va quitter les Israélites pour toujours, et
ou il insiste avec une grande force sur le devoir qui leur est
imposé d’observer les commandements, il est naturel qu’il com-
mence par leur répéter le Décalogue. Pour cela, il n’est pas
nécessaire qu’il aille chercher dans l'arche les deux tables de la
loi afin de les relire mot pour mot, ‘ainsi que le voudraient les
critiques modernes. Il les cite comme ils lui viennent a I'esprit,
tels qu’il les connait et les comprend. Si 'on compare les deux
versions de 'Exode et du Deutéronome, on voit que le fond est
absolument le méme, l'ordre aussi. Ce qui différe, c’est ce
que j’appellerai les développements ou les additions au comman-
dement, ce qui le justifie ou ce qui en montre le sens et le but,
et ce qui aussi en facilite le souvenir. Cela ne fait pas partie du
commandement lui-méme, et c’est pourquoi il pouvait y avoir
des variantes, suivant le moment ou le Décalogue était cité.

13



1g0 EDOUARD NAVILLE

Je le répete, le Décalogue du Deutéronome porte tout le
caractere d'une citation faite de mémoire. Cest tout a fait a
tort qu’on nous dit que «le texte du Décalogue d’aprés le Deu-
téronome differe sensiblement de celui de 'Exode». Il n'y a pas
de différence dans les commandements eux-mémes, ils sont
identiques dans la forme et dans lesprit. Ce qui n’est pas le
méme pour le IVe, celui du sabbat, c’est ce que jai appelé les
développements. Dans 'Exode, le sabbat remonte a la création;
dans le Deutéronome, le septiéme jour a un but moral élevé, il
doit rappeler la délivrance de la servitude d’Egypte, et en recon-
naissance I'Israélite donnera du repos a tout ce qui est sous son
autorité, serviteur, étranger, et méme bétail. Dans le Ve, Moise
appuie sur les mots: Honore ton pére et ta meére, en y ajoutant:
comme Yahveh ton Dieu te I'a commandé. Mais, je le demande,
en quoi cela change-t-il le sens du commandement? Il m’est
impossible de donner une importance quelconque a ce que dans
le IVe commandement le repos doit étre accordé non seulement
au bétail en général, mais au beeuf et a 'dne, & ce que dans le
Xe le Deutéronome met la femme avant la maison, ou a4 ce
quil relie les quatre derniers commandements par la conjonec-
tion et. Ce sont la des vétilles qui ne valent pas la peine qu'on
s’y arréte et qui sont le fait du langage parlé. Moise parle, il
s'adresse a des hommes dont la grande masse n'a jamais eu un
texte écrit sous les yeux. Le prophéte leur rappelle les paroles
de Yahveh qu’il leur a souvent répétées en tout ou en partie,
et que probablement un petit nombre seulement a entendues au
Sinai. L’essentiel, c’est qu’ils se souviennent du commandement
Jui-méme : « Tu travailleras six jours et tu feras toute ton ceuvre,
mais le septiéme jour est le sabbat de Yahveh ton Dieu».
Quant au commentaire, que Moise y ajoute, il peut avoir varié
selon les occasions. I’Exode en rapporte un qui est beaucoup
plus étendu (xxxi1, 12-17), L'Israélite sait qu'il ne doit rien con-
voiter de ce qui appartient & son prochain, et quand il cite les
choses sur lesquelles porte cette défense, qu'importe qu’il com-
mence par la femme ou la maison, et qu'une fois il mentionne
le champ ?

En résumé, si nous nous reportons aux circonstances du temps,
il en ressort clairement que Moise ne pouvait pas donner la loi
aux Israélites autrement que cela ne nous est présenté par les



LA LOI DE MOISE IG1

quatre derniers livres du Pentateuque. (C'était une suite d’ordres,
d’instructions ou de lecons, souvent sans lien immédiat, un ensei-
gnement dispensé par fragments au cours du voyage, et qu’il écri-
vait sur des tablettes en akkadien pour qu’on en conservit le souve-
nir. La loi a d’abord été cette collection de tablettes confiée aux por-
teurs de l'arche, a c6té de laquelle elle était déposée. Clest la ce
qui est conforme au temps et aux moeurs d'un peuple encore
errant, nomade, et qui n’avait pas de domicile fixe. Il en était
comme de ces documents de famille qu'avaient alors les tribus
nomades et qu'ont encore aujourd’hui les peuples primitifs.

Rien ne ressemble moins a un code, & la forme habituelle
et normale d'un ensemble de lois, que la thora de Moise. Et a
cette époque, chez un peuple comme les Israélites au désert, elle
ne pouvait pas étre différente. La loi est bien de Moise; ce qui
n'est pas de lui, c’est la division en quatre livres, 'arrangement
qu'on a fait de ces tablettes, et que suivant la tradition hébraique
on peut attribuer & Hsdras.

1l parait vraisemblable qu’il est l'auteur de cet arrangement
lui, «le scribe versé dans la loi de Moise donnée par Yahveh le
dien d’Israél (Esdras vir, 6)... qui avait appliqué son cceur a
étudier et & mettre en pratique la loi et & enseigner au milieu
d’Israél les lois et les ordonnances » (R.V. statutes and judg-
ments). (id. v, 10).

Il est difficile de se rendre compte du principe qui a guidé
Esdras dans cette division en quatre livres. L'ordre chronologique
n'a été suivi quimparfaitement, car quelquefois, comme par
exemple dans les Nombres, ainsi que 'a montré M. Wiener, il y
a eu interversion dans la suite des faits. Ici encore il faut se
rappeler que Moise et Esdras n’écrivaient pas des livres d’his-
toire. Ils obéissaient & de tout autres préoccupations. Pourvu
qu Esdras connit exactement la loi de Moise, peu lui importait
le moment ot Moise 'avait fait entendre pour la premiere fois.
C’était bien pour lui la loi de Moise. Il nous le dit a plusieurs
reprises, en particulier c’est bien la loi de Moise qu’il lut devant
le peuple assemblé & la demande de Néhémie (Néh. vir, 1). Les
théories de la Haute Critique ne nous ont pas encore amené a
rejeter son témoignage.



192 EDOUARD NAVILLE

3.

La loi de Moise est désignée par un nom général, « thoray», qui
a un sens trés étendu, et par lequel les Juifs comprennent les
cinq livres de Moise, quoique la Genése ne renferme aucune loi
proprement dite. On applique ce mot au Pentateuque parce que
ces cing livres renferment en entier tout ce qui tient & la loi.
« Thora signifie & proprement parler instruction, et 'on peut faire
a propos du mot hébreu la méme constatation qu'a propos du
mot francais. [Insiruction signifie en premiére ligne I'action
d'instruire quelqu'un de quelque chose, mais on l'emploie aussi
pour désigner les indications fournies en vue de la conduite
d'une affaire. On introduit ainsi dans l'usage de ce mot une idée
de finalité et c’est la justement ce qui caractérise thora » (1). 1l
est certain que dans beaucoup de cas le caractére juridique ou
légal du mot parait a peine; ainsi, par exemple, les longs chapitres
du Lévitique qui décrivent la lépre, les signes auxquels on la
reconnait, et les moyens de se purifier, sont appelés la loi (thora)
de la plaie de la lépre, ou la loi sur le lépreux pour le jour
de sa purification. La le mot thora correspond plutét & ce que
nous appellerions directions ou instructions. Dans d’autres cas,
au contraire, quand le mot thora est au pluriel, 'obligation qui
caraclérise la loi ressort clairement de I'objet auquel le mot
s’applique.

Mais la thora se subdivise en catégories qui sont bien délimi-
tées, qui ont chacune son nom distinctif; les versions francaises
n’y font nulle attention. Je ne connais que la version anglaise
revisée qui ait pour chacune un mot spécial.

' Ces diverses catégories font l'objet d’un travail récent d'un
savant américain, le Dr Kyle. L’introduction seule a été
publiée (2), le travail lui-méme est en voie de publication. Avec
le secours d’'un juriste, le Dr Kyle a déterminé le sens juridique,
technique, des différents mots employés dans le Pentateuque, et
qu'on traduit indifféremment par loi, ordonnance ou tout autre
mot qui ne tient pas compte de la distinction faite par I'hébreu.

(1) Lucien GauTier, La loi dans U’Ancienne Alliance, p. 16.
(2) Bibliotheca sacra, janvier et avril 1918,



LA LOI DE MOisE 193

Il y a d’abord un certain nombre de mots d'un usage général,
en premier lieu thora qu'on traduit généralement par loi. De
méme qu’en francais la loi peut étre 'ensemble des prescriptions
auxquelles il faut se soumettre, une loi n'en est qu'une partie
souvent trés restreinte qui porte sur un objet défini, et dont il
y a un grand nombre. Ainsi que le francais lois, 'hébreu thora
peut étre au pluriel.

Les paroles de Yahveh ont souvent aussi le sens de comman-
dement, de loi. Le Dr Kyle ne donne & ce mot qu'une significa-
tion toute générale, mais je me demande s’il ne faut pas
quelquefois y voir le commandement supréme, I'expression la plus
forte de la volonté de Yahveh. Les dix commandements, qui sont
le couronnement de la loi, sont appelés les dix paroles (Deut.
X, 4), qui étaient censées prononcées par Yahveh lui-méme
(Ex. xx, 1) et écrites aussi du doigt de Dieu (Ex. xxxi1, 18 et
xxx1v, 1, 28). Il faut se rappeler que chez les nations comme les
Israélites les mots abstraits manquent en grande partie, et doi-
vent &tre remplacés par quelque chose qui tombe sous les sens.
Une idée abstraite est rarement séparée de sa manifestation
extérieure par la parole. Une volonté positive et arrétée doit,
pour les anciens, se révéler par un commandement, par un
ordre. Dieu voulut que la lumi¢re fit, s’exprime par: « Dieu dit:
Que la lumiére soit ». De méme, les dix paroles sont les dix
expressions de la volonté formelle et positive de Yahveh, qui ne
peuvent pas subir de changement.

Les mots alliance et témoignage sont aussi employés, suivant
le Dr Kyle, comme comprenant la loi dans son ensemble.
Cependant, dans la plupart des cas, ces deux mots ne désignent
que le Décalogue; ainsi le nom de tables du témoignage est
donné aux deux tables de pierre sur lesquelles les dix comman-
dements étaient inscrits.

Mais il y a des mots ayant un sens technique bien défini,
qu’il nous semble que le Dr Kyle a exactement caractérisés, et
pour lesquels il est regrettable que les traductions francaises
n'aient pas un mot distinct. C'est d’abord ce que la version
anglaise traduit par judgments, suivant en cela litiéralement
I'hébreu mishpat, qui veut dire le prononce, la sentence d'un
juge. Chacune de ces maximes doit avoir a l'origine été pro-
noncée par ce qu'on appelait les juges. Ce prononcé faisait



19% EDOUARD NAVILLE

précédent, et ainsi s'établissait un droit coutumier qui avait
d’autant plus de valeur et d'autorité qu’il n'y avait pas alors de
loi ecrite, ni de véritable autorité judiciaire. Moise, parlant du
choix des juges qu’il avait établis sur le peuple, décrit ainsi les
instructions qu’il leur donna: « Je donnai en méme temps cet
ordre a vos juges : Ecoutez vos fréres, et jugez selon la justice
les différends de chacun avec son frére ou avec I'étranger .
Dapres cela, les juges auraient eu surtout & résoudre les litiges
qui leur étaient présentés. Dans les cas embarrassants, ils
devaient en référer a Moise, ou plus tard aux prétres et aux
Lévites.

Si 'on passe en revue la liste de tous les « judgments» qui
nous est présentée aussitot apreés le Décalogue, on voit que ce
qui les caractérise, c’est un ¢lément moral. Ils concernent ce
qui est bien ou mal en lui-méme, mala in se. L.a non-observation
d'un d’entre eux est une violation d'une loi morale, c¢'est une
coulpe. C'est pourquoi il est nécessaire que les prononcés
soient impartiaux, et que les juges ne se laissent influencer
ni par présents, ni par acception de personnes, mais
écoutent seulement la justice. Aussi le choix de ces hommes qui
doivent «juger le peuple avec des jugements justes » est-il pour
Moise un devoir dont il sent toule la gravité, et sur laquelle
son beau-pére Jéthro insiste uand, conseillant & Moise de se
décharger d'une partie de sa tache qui sans cela serait au-dessus
de ses forces, il lui dit: « Choisis parmi tout le peuple des
hommes capables, craignant Dieu, des hommes integres ennemis
de la cupidité ».

Ainsi que le dit. le Dr Kyle, le sens technique du mot « juge-
ments » apparait dans tout le Pentateuque ; il désigne un groupe
de lois qui ne peut étre confondu avec aucun autre et quon
distingue aisément, méme lorsqu’il est mélé a d’autres ou lors-
qu’il n’a pas de titre spécial.

On pourrait ajouter qu’il ne s’agit pas seulement de principes
a appliquer en cas de litiges, mais aussi de ceux auxquels doivent
se conformer les gouvernants; car ce quon appelle juges dans
I’Ancien Testament, ce sont des hommes qui, avant la royaute,
étaient temporairement a la téte du peuple et devaient le
diriger.

Les jugements sont pour la plus grande partie dans les cha-



>

LA LOI DE MOIiSE 199

pitres de I'Exode (xx1-xxim) qui suivent la proclamation du
Décalogue. On peut donc admettre quune partie constituait
I’'ancienne coutume des Israélites et fut incorporée dans la loi.
Mais il en est d’autres qui ont en vue I'établissement en Canaan,
quand le peuple sera devenu sédentaire, ainsi tout ce qui touche
a la propriété, aux maisons, aux champs.

Une autre catégorie de dispositions légales que la version
Segond rend en général par loi et la version anglaise par statu-
tes (héb. khok ou khoukkah, en général employé au pluriel
khoukkim), ce sont toutes les ordonnances et lois qui régissent
les personnes et les choses, et aussi le culte; c’est ce que nous
appellerions les statuts personnels et réels, et le cérémonial.
C'est la plus grande partie de la loi mosaique, Il est défendu
d'y contrevenir parce que c'est la loi établie, mais il n'en est
pas comme des «jugements » qui reposent sur un élément moral
et qui sont fondés sur la justice. Les khoukkim sont des lois
civiles, on pourrait presque dire que ces lois touchent au
domaine administratif, mais surtout, dans un état qui devait
étre une théocratie, elles régissent tout ce qui concerne le culte,
les fétes, les cérémonies, le rituel, les sacrifices. Ici le sens
technique du mot est bien délimité, on ne peut pas confondre
les khouklkim avec les mishpatim, ni avec les commandements.
Les mishpatim, jugements, et les khoukkim, ordonnances, sont
les mots dont le caractére technique est le plus accusé.

Dans un ou deux cas, nous trouvons les deux mots réunis
pour exprimer un genre d’ordonnance qui tient du caractere des
deux catégories. Ainsi 'institution des villes de refuge est une
khoukkal mishpat, ordonnance de droit (Segond), régle de droit
(version synodale), statute of judgment (R. V.) (Nomb. xxxV, 29).
Le choix et la désignation des villes est une ordonnance admi-
nistrative de l'ordre que nous appellerions séculier. Mais cette
institution des villes de refuge a un but spécial, celui de faire
prévaloir la justice et d’empécher qu’elle ne scit violée par une
pénalité infligée a tort en cas d’homicide. C'est ainsi que l'insti-
tution des villes de refuge tenait au mishpat, jugement, aussi
bien qu’a la simple ordonnance.

Le cas des filles de Tselophcad (Nomb. xxvii, 11,) est
particuliérement intéressant parce qu'il montre l'origine des
mishpatim. Ces jeunes filles présentent & Moise une réclamation.



196 EDOUARD NAVILLE

Leur pére est mort dans le désert, il ne s’est point associé a la
révolte de Koré, et comme il n’a pas eu de fils, son nom ne
subsistera pas dans la tribu, et ses filles n’auront point d'héri-
tage. Le cas est embarrassant pour Moise, qui le porte devant
Yahveh. Yahveh répond en prononcant que la réclamation des
filles de Tselophcad est juste, et, a cette occasion, il fait une
série de prescriptions concernant I'héritage. Cette loi d’héritage
est bien un jugement puisqu'elle est fondée sur ce que le juge
supréme a prononcé dans une circonstance ou il pourrait y
avoir doute. En méme temps c’est une ordonnance qui doit
subsister a4 toujours.

Ayant (ixé le sens technique des mols usités dans la législa-
tion mosaique, le Dr Kyle examine le caractére spécial de cha-
cune des catégories de lois dont avec M. Wiener il reconnait
trois. Ce sont d’abord celles qu’il nomme « mnémoniques », c¢’est-
a-dire qui doivent étre confiéces 4 la mémoire et qui ont en
général une forme concise, claire, et qui ne manque pas d’élé-
gance. On y retrouve méme une tendance au parallélisme poé-
tique. Cette catégorie se compose des commandements et de ce
que nous avons appelé les jugements, quise rapprochent du droit
coutumier. et que le juge doit avoir dans la mémoire.

Une seconde catégorie se compose de ce que le Dr Kyle
appelle les lois «descriptives», c'est a dire celles qui réglent
certaines institutions et surtout le cérémonial. Kautzsch, qui
attribue ces lois a4 I'un des auteurs de la théorie documentaire,
en définit ainsi le style: « Une largeur sans bornes, la recherche
des détails méme minutieux, des formules juridiques et un vrai
schématisme. » Le jugement parail quelque peu exagéré, mais
il est certain qu’'il se justifie, par exemple dans la description
du tabernacle. On ne peut pas nier le caractére descriptil qui
marque l'ensemble de ces lois.

La derniere catégorie, c'est ce qu'il nomme les lois « parénéti-
ques», les exhortations, formulées avee le ton du législateur qui
sadresse lul-méme au peuple et qui, dans le langage le plus
pressant, lui recommande l'observation des lois el lui peint les
conséquences heureuses qui en ressortiront ou, aun contraire,
les malheurs terribles qu'entrainera le mépris de ces lois. Le
Deutéronome & peu preés en entier renire dans cette catégorie.

Cette division n'est pas absolue. et lelle loi pourrait & juste



LA LOI DE MOISE 197

titre étre classée dans deux de ces catégories; les frontiéres ne
sont pas rigoureusement tracées; mais c’est la 'exception. Ainsi,
plusieurs des lois que le Deutéronome répéte n'ont pas le ton
oratoire d’autre parties du livre, duquel néanmoins elles font
partie. Il s’agit ici d'une caractéristique générale dont les traits
dominants sont facilement reconnaissables.

I1 est clair que ces différents genres de lois sont conc¢us dans
un style différent et avec un vocabulaire qui n'est pas le méme,
non seulement en raison de ce qu’ils portent sur des objets de
nature trés dissemblable, mais aussi de ce qu’ils ne s’adressent
pas toujours aux mémes personnes. Le méme orateur, que ce
soit un homme politique ou un prédicateur, emploie un style
tout différent et n'use pas des mémes mots, suivant l'auditoire
auquel il s'adresse. Cette variété de style et de vocabulaire est
l'un des principaux arguments sur lesquels s’appuie la théorie
documentaire. Chacun de ces styles est le propre d’'un auteur
difféerent. La division en trois suivant la nature des lois telle
que la présente le Dr Kyle cadre exactement avec les trois grands
documents que suppose la théorie. Les lois mnémoniques, les
commandements, les « jugements», sont attribués a J. E., a
I'Elohiste et au Yahviste. Les lois descriptives, c’est a dire toutes
les ordonnances séculieres et le cérémonial, appartiennent au
Code Sacerdotal, un document post-exilique, et enfin les lois
d’exhortalion sont le Deutéronome, une ceuvre du temps de
Josias ou peu antérieure.

Le Dr Kyle, qui, nous dit-il, n’avait nullement en vue, en
commencant cette étude, de réfuter la théorie documentaire, est
amené a la conclusion que ces différences de style et de voca-
bulaire s’expliquent absolument par la nature méme des lois,
par leur but, et par le caractére de ceux a qui elles étaient
destinées, et que par conséquent il n'y a nul besoin de recourir
a I'’hypothése de la théorie documentaire, quon peut écarter
comme une supposition tout a fait inutile (1). Ainsi, en suivant
un chemin tout différent du nétre, le Dr Kyle est arrivé aussi
a I'unité d’auteur pour la loi mosaique.

(1) Le D* Kyle combat la théorie documentaire dans une série de con-
férences faites a Princeton et réunies et un volume sous le titre de : Moses
and the Monuments. Light from Archaeology on the Pentateuchal Times.
Oberlin, Ohio, 1920.



198 EDOUARD NAVILLE

4.

Nous avons exposé plus haut comment Moise avait écrit la
loi, et nous avons montré qu'a cette époque et dans les circons-
tances ou il se trouvait, il ne pouvait le faire autrement. Malgré
la forme hachée et fragmentaire sous laquelle elle nous est pré-
sentée, la loi de Moise est un tout dont les différentes parties
tiennent ensemble; ce ne sont pas des morceaux de date et de
provenance diverses et réunis par un ou plusieurs rédacteurs,
au gré des critiques.

La loi de Moise est la charte constitutive de la religion des
Israélites, c'est-a-dire de leur existence, car Israél était un peuple
mis & part pour pratiquer le culte de Yahveh, c’était la sa
mission. « Vous observerez toutes mes lois et toutes mes ordon-
nances, et vous les pratiquerez... je suis Yahveh, votre Dieu, qui
vous ai séparés des peuples (Lév. xx, 22). Yahveh t'établira pour
lui étre un peuple consacré, comme il te I'a juré, si tu gardes
les commandements de Yahveh ton Dieu, et si tu marches dans
ses voies (Deut. xxvir, 9). Yahveh t’a fait promettre aujourd’hui
que tu seras pour lui un peuple qui lui appartiendra en propre,
comnme il te I'a dit, et que tu garderas tous ses commandements
(id. xxvi, 18). Yahveh vous a pris et vous a retirés de I'Egypte,
cette fournaise de fen, afin que vous fussiez un peuple dont il
fit son héritage, comme vous l'étes aujourd’hui (id. rv, 20).»
On pourrait multiplier les passages ou cette idée fondamentale
est exprimée.

Pour gu'lsraél pat s’acquitter de sa mission, il était nécessaire
quil s’établit dans le pays qui lui avait été promis, et pour
cela qu’il quittat I'Egypte, et c’est pourquoi si souvent il est dit
de Yahveh qu’il a fait sortir son peuple d’Egypte. Cest le pre-
mier gage qu’il a donné a son peuple de son intention bien arrétée
d’accomplir sa promesse, et le signe visible le plus éclatant
qu’il ait donné de sa puisssance, en lui promettant de surmonter
tous les obstacles qui I'empécheraient de quitter le pays de la
servitude.

Le sommet de la loi mosaique, ou si 'on veut la téte qui
domine tout le corps, ce sont les dix paroles, le Décalogue. Moise
commence par proclamer la vérité fondamentale qui est a la base



LA LOI DE MOISE 199

de tout I’Ancien Testament. I1 y a un seul Dieu, Yahveh Elohim,
et il n'y en a point d’autre. Mais ce n’est pas seulement pour
Israél qu'il y a un seul Dieu, c’est pour 'humanité tout entiére.
Moise l'a déja proclamé quand il a raconté la création de
I'homme. Dés que 'homme parait, le nom de son Dieu est Yahveh
Elohim. Il est vrai que d’apres les critiques il n’en est pas ainsi.
11 faut corriger le texte du chapitre II de la Genése. Il devrait
y avoir Yahveh seul. Elohim est une addition récente due 4 un
personnage inconnu quon nomme le rédacteur. Néanmoins,
quand du temps de Néhémie les Lévites font une priére dans
laquelle ils passent en revue rapidement les principaux événe-
ments qui précédent l'établissement en Egypte, aprés avoir dit
que Yahveh seul a créé les cieux et la terre et tout ce qui s’y
trouve, ils continuent: « Cest toi, Yahveh Elohim, qui as choisi
Abram. » Ici encore, dés qu’il s’agit de 'homme, le nom de
Dieu devient Yahveh Elohim.

On a dit que le Décalogue était surtout négatif, mais I'on
oublie que les premiers mots sont cette assertion fondamentale :
«Je suis Yahveh ten Dieu, qui t'ai retiré d’HEgypte, de la
maison de servitude ». De cette assertion en découlent plusieurs
qui ont naturellement une forme négative. Yahveh est le seul
Dieu d’Israél, par conséquent aucun autre Dieu ne doit étre
placé a coté de lui et ne doit recevoir un culte. Cette défense
est renouvelée & maintes reprises sous une forme différente,
mais qui revient & ceci: Tu n’auras point d’autres dieux devant
ma face.

Ce qu'on peut appeler l'un des traits les plus caractéristiques
de la religion de Yahveh, c’est qu’il n'y avait point de représen-
tation de la divinité, contrairement & ce qu’on pouvait voir dans
tous les cultes des nations qui entouraient les Israélites. Aucune
figure quelconque n’était celle de Yahveh; les idoles étaient en
horreur & Yahveh, méme si elles étaient en métal précieux. On
peut voir dans la forme détailiée du second commandement
une allusion trés claire & ce que les Israélites avaient vu en
Egypte : « Tu ne te feras point d'image taillée, ni aucune ressem-
blance des choses qui sont la-haut dans les cieux, ici-bas sur la
terre, ou dans les eaux sous la terre; tu ne te prosterneras
point devant elles et tu ne les serviras point». Ces mots se
retrouvent identiques quand Moise répete le commandement.



200 EDOUARD NAVILLE

On voit qu’il avait devant le yeux tous les animaux auxquels
les Egyptiens rendaient un culte, les oiseaux d’Horus ou de Thoth,
les béliers ou les beeufs d’Amon et d’Apis, les crocodiles de Sebek,
et tant d'autres.

Il est certain qu'une forme visible de la divinité était la base
des religions paiennes, c’était méme un besoin, elles ne com-
prenaient pas un culte ou une adoration s’adressant a un étre
invisible. Kt c’est 14 ce que les Israélites eurent le plus de peine
a accepter. Dans leur histoire, on les voit sans cesse tombant
dans l'idolatrie. Et déja dans I'épisode du veau d’or, ce qui les
pousse a violer le commandement, c’est le besoin d’avoir un
dieu quiils voient de leurs yeux: « Fais-nous des dieux qui
marchent devant nous», disent-ls 4 Aaron. Celui-ci1 n’a nulle-
ment 'intention d’abandonner le culte de Yahveh, car apreés avoir
bati un autel, il crie et dit: « Demain il y aura féte en '’honneur
de Yahveh.» Mais il céde au désir du peuple d’avoir une idole,
de donner un corps a Yahveh, et il choisit la forme que bon
nombre d’entre eux devaient avoir eue sous les yeux, le taureau
Mnévis d’Héliopolis.

Le troisiéme commandement est aussi en rapport avec les
idées du temps, au sujet de la divinité & laquelle on doit recourir
par le serment. Ce dieu est I'étre par lequel on doit jurer, et
dont le nom est la garantie de la vérité des paroles de celui qui
'invoque. Nous trouvons dans les inscriptions égyptiennes des
serments par le nom d’Amon ou de Ra. Méme chez les Hébreux,
on voit que jurer par Yahveh est un des signes distinctifs de
ses adorateurs: « Tu craindras Yahveh ton Dieu, et tu jureras
par son nomy» (Deut. x, 30). En ce temps-la, dit Esaie (x1x, 18),
«il y aura cinq villes au pays d'Egypte qui parleront la langue
de Canaan et qui jureront par le Yahveh des armées. En ce
méme temps il y aura un autel & Yahveh ». Ainsi le serment et
Vautel sont les deux caractéristiques du culte & Yahveh.

A cet égard, il est probable que les Hébreux du temps de
Moise ne différaient pas beaucoup des Orientaux d’aujourd hui.
Quiconque a vécu parmi eux a certainement été frappé de ce
que le sens de la vérité n'existe que trés faiblement chez eux ;
le mensonge n’est pas jugé et condammné avec la sévérité qu'il
mérite, méme quand il est précédé du serment. Il n’est pas rare
1entendre un Arabe prononcer ces mots « Allah el Azim», par



LA LOI DE MOISE 201

le Dieu Tout-Puissant, au moment ou il va dire un mensonge.
C’est la évidemment ce que le commandement devait défendre :
tu ne prendras pas Yahveh & témoin au moment ou tu t'apprétes
a mentir. Tel est, semble-t-il, le sens original du commandement
et dont Papplication littérale se justifie de nos jours autant
qu’alors. |

Le commandement suivant est l'institution du sabbat. Il ter-
mine la série de ceux qui se rapportent a Yahveh. Le sabbat
n'est pas une institution comme les autres, comme telle ordon-
nance de rituel ou de cérémonial. On remarque I'importance
trés grande qui est donnée 4 l'observation du sabbat. Gest que
c’est le signe extérieur le plus marqué que I'Israélite reconnait
Yahveh comme son Dieu et qu’il veut le servir et lui obéir.
« Surtout vous observerez mes sabbats. Car c’est un signe entre
moi et vous, dans toutes vos générations, afin qu'on sache que
c’est moi, Jahveh, qui vous sanctifie. Observez donc le sabbat,
car c’'est pour vous un jour saintp» (Ex. xxx1, 12). C’est pourquoi
la violation de ce commandement est punie de mort a 1'égal de
lidolatrie (Nomb. xv, 32), comme cela ressort aussi de 'abrégé
des premiers commandements (Lév. xxvi, 1). « Vous ne vous
ferez point d’idoles; vous ne vous dresserez ni image taillée ni
statue, et vous ne placerez dans votre pays aucune pierre ornée
de figures pour vous prosterner devant elle, car je suis Yahveh
votre Dieu. Vous observerez mes sabbats, et vous révererez
mon sancluaire. Je suis Yahveh». Cette coutume, qui n’était pas
en usage dans d’autres nations, devait les frapper et caractéri-
ser ainsi aux yeux des étrangers les adorateurs de Yahveh.

Ainsi les quatre premiers commandements complétent et dé-
veloppent cette affirmation du début: Je suis Yahveh ton Dieu.
Ce Yahveh est le seul Dieu des Israélites qui ne doivent en ado-
rer aucun autre; il n’a pas de forme visible et il est défendu de
lui en donner aucune. Son nom ne doit jamais étre invoqué a
I'appui du mensonge, et il demande & ses adorateurs de montrer
quils le reconnaissent pour leur Dieu et qu’ils veulent se sou-
mettre & Lui, en observant strictement le sabbat.

Les commandements suivants contiennent les principes qui
doivent régler les rapports des hommes entre eux, le devoir
d’honorer ses parents, puis la défense du meurtre, de I'adultére
et du vol. Le suivant, la défense du faux témoignage est bien



202 EDOUARD NAVILLE

en rapport avec les mceurs de 'époque. Dans ce temps ou les
institutions judiciaires n'existaient pas, ot 'on n'avait pas pour
établir un délit les mille moyens que nous avons & notre dispo-
sition, la preuve devait presque toujours étre le témoignage
oral, la déclaration mettant la faute & la charge de l'accusé. 1l
en résulte que la parole avait une gravité bien autre que de
nos jours. Un faux témoignage pouvait avoir des conséquences
fatales pour 'homme contre qui il ¢était dirigé. Et c¢’est pour-
quoi il est mis sur le méme rang que les trois autres délits
qui précedent. Les Hébreux n'étaient pas seuls a l'envisager
de cette maniére. Dans le grand code civil et pénal de Ham-
mourabi, dont il est bien possible que Moise eut connaissance,
les trois premiers articles punissent de peines sévéres le faux
témoignage.

Le dixiéme commandement, & notre connaissance, est spécial
a la loi mosaique. I1 prescrit de se garder des sentiments qui
peuvent conduire au meurtre, a Uadultére et au vol. Cest, qu'on
me passe l'expression, une sorte de prophylaxie morale; s’abs-
tenir de la convoitise, c’est se préserver des crimes auquels elle
conduit.

Voila donc le fondement de la religion d'Israél, les dix paro-
les de Yahveh qui établissent les principes sur lesquels reposera
sa vie religieuse et morale. Le simple bon sens nous dit que si
Moise doit étre le législateur religieux d'lsraél, si le peuple doit
arriver en Canaan pour y installer et y pratiquer le culte de
Yahveh, c’est par la qu’il faut commencer : enseigner aux Israé-
lites que Yahveh est leur Dieu, et obtenir d’'eux qu’ils s’engagent
a le servir. Ces paroles si solennelles sont inscrites sur des
tablettes de pierre qu'on transportera avec ce qui, au désert,
sert de sanctuaire, car le Décalogue est le point vital de toute
la loi.

A cet égard, mettant de coté toute espeéce de considération
religieuse, le récit de 'Exode est absolument conforme a ce qui
a di se passer. Moise voulait fonder la religion de Yahveh, et
voulait que le peuple d'Israél en fat le sectateur. Déja en
Egypte, quand il luttait avec le roi pour qu'il laissat partir le
peuple, le motif qu’il invoquait, c’était le culte & rendre & son
Dieu : « Laisse aller ce peuple afin qu’il serve Yahveh (Ex. vir,
20; X, 3). Nous irons a trois journées de marche dans le désert,



LA LOI DE MOIisSE 203

et nous sacrifierons a4 Yahveh notre Dieu ». Aussi, aprés la libé-
ration, lorsque le peuple n’a plus rien a craindre du coté de
I'Egypte et d’Amalek, il se met immédiatement & poser les ba-
ses de cette religion, et d’abord la pierre angulaire de I'édifice,
les dix commandements. Qu'un texte d'une valeur aussi grande
fiit écrit et conservé avec un soin plus grand que le reste de la
loi, cela n’a rien que de trés naturel.

Ce qui suit immédiatement les dix paroles, c’est une série de
ce que 'hébreu appelle les jugemenis (mishpat), et que les tra-
ductions francaises rendent par lois, c’est-a-dire les principes
de droit et d’équité que les juges devaient appliquer dans les
litiges ou dans les questions douteuses, et qui renfermaient une
idée morale. Aprés cela viennent les ordonnances, les khouk-
Ekim (1), qui sont quelquefois des lois civiles, des instructions
sur la lepre et surtout tout le cérémonial, la construction du
tabernacle, la séparation des Lévites comme prétres, de la
famille d’Aaron comme sacrificateurs, et tout le rituel relatif
aux sacrifices. Tout cela fut enseigné et écrit successivement
au cours du voyage, et souvent en raison des circonstances du
moment.

Nous avons insisté plus haut sur ce que, pour les anciens, une
religion ne consistait souvent qu'en un cérémonial plus ou moins
grossier, et qu'une religion ne se concevait pas sans un culte
extérieur. Le cérémonial était nécessaire a Moise, ¢’'était comme
le vétement de sa religion, ce qui la faisait reconnaitre. Il ne
pouvait pas s’en passer, et c’est pourquoi il 'a composé et ins-
titué d'une maniére compléte. Et, ce qui montre la valeur qu’il
donnait au cérémonial, c’est qu'il en recommande l'observance
en termes aussi pressants que celle du reste de la loi. On
pourrait citer un grand nombre de passages, surtout du Deuté-
ronome, o, lorsque Moise insiste sur ce qui est le premier de-
voir des Israélites: de garder les commandements de la loi, il
divise cette loi en plusieurs pariies, trés souvent en deux, les
ordonnances (khoukkim) et les lois, jugements (mishpatim).
« Vous exécuterez mes ordonnances, vous observerez mes lois
et les pratiquerez» (Vers. syn., Lév. xxv, 18). Maintenant, «Is-

(1) La Vulgate traduit d’ordinaire khoukkim par caeremonias, quelquefois
par mandata ou praecepta.



204 EDOUARD NAVILLE

raél, écoute les ordonnances et les lois (1) que je vous enseigne »
(Deut. 1v, 1) (2). Dans ces passages, les ordonnances précédent
toujours les lois; c’est une indication de la valeur qu’elles ont
aux yeux de celui qui parle. (Cest aussi ce que nous trouvons a
propos d’Esdras: « Esdras avait appliqué son ceceur a étudier la
loi de Yahveh, & la mettre en pratique et a faire connaitre aux
Israélites les ordonnances et les lois (Esdr. vir, 10) (3). Quelque-
fois, nous trouvons commandements et ordonnances (Deut. x,
I2; XXVII, 10; xxvii, 453). D’autres fois, la loi est divisée en
trois parties : les précepies (edoth) ajoutés aux deux autres: les
ordonnances et les lois (4) ou les commandements, litt. : les or-
dres (3). Une fois (Deut. x1, 1), nous trouvons quatre mots: les
préceptes (litt.: ce que tu as a observer), les ordonnances, les
lois et les commandements.

Ainsi, on le voit, la loi forme un ensemble, et quoique elle
nous soit arrivée par morceaux sé¢parés, elle n’'en constitue pas
moins un tout, c’est un corps dont le Décalogue est la téte.

La forme premieére de cette loi est reproduite dans I'Exode, le
Lévitique et le livre des Nombres; ce sont la les premiéres
tablettes écrites par Moise; le récit du voyage dans le désert,
au cours duquel il annonca aux Israélites la loi de Yahveh, dont
le Deutéronome est la répétition partielle. Ainsi que nous 'avons
dit, nous acceptons la tradition rabbinique sur ce point: c'est
Esdras qui mit en ordre ces tablettes et qui les classa dans ces
livres. Ce travail {ut fait avant qu'il quittat Babylone pour ren-
trer dans le pays de Canaan. Nous avons soutenu ailleurs

(1) Je cite les passages d’apres la version synodale, el je ne puis m’em-
pécher de faire remarquer le manque de préeision de nos versions frangai-
ses. Dans le passage du Lévitique, la version synodale traduit khoukkim
par ordonnances, ce qui me parait le mot qui rend mieux le sens, et mish-
patim par lois. Dans les passages du Deutéronome, c’est linverse, on ne
sait pourquoi les khoukkim sont des lois et les mishpatim des ordonnances.
Aussi, dans la citation que jai faite du Deutéronome, jai changé de nou-
veau les mots, et je conserve le mot ordonnance pour khoukkim.

(2) Voyez aussi Deut. 1v, 5, 8, 14; v, 1; x1, 32; X11, 1; XXVI, 16,

(3) Vers. Syn, Les lois (khok) et les ordonnances (mishpat), Dans la let-
tre d’Artaxerxeés il est dit qu'Esdras est instruit dans la connaissance des
paroles de Yahveh et de ses ordonnances.

(4) Deut. 1v, 44 ; vI, 20.

() id. vi, 1; VII, II; VI, II; XXX, 16.



LA LOI DE MOISE 205

qu'Esdras mit la loi de Moise en araméen, et que plus tard les
rabbins la firent passer dans le langage populaire de Jérusalem en
adoptant I'hébreu carré, l'alphabet qui leur appartient en propre.

11 est clair que du fait de ces deux modifications il s’est produit
des changements de détail, dans certains mots ou certains noms
géographiques qui n'auraient plus été compris a I'époque ou la
derniére version a été écrite. Ca et lIa on peut avoir introduit
des gloses explicatives et 'arrangement des tablettes peut ne
pas étre absolument chronologique. Mais tout cela ne porte pas
sur 'ensemble qui est l'ceuvre de Moise, ses paroles et ses écrits,
ces derniers préseniés sous la seule forme qu’ils pussent revétir
au temps de Moise et dans les circonstances spéciales ou il se
trouvait.

Cette ceuvre est complétée et affermie par ce qui maintenant
est le cinquieme livre du Pentateuque, le Deutéronome, qui,
d’aprés ce que nous enseignent les hébraisants, s’appelle «la
répétition de cette loi» (1). Ici encore si I'on se rapporte
au temps, si l'on replace le livre dans le milieu et dans les
conditions ou on dit qu'il a été composé, on trouve quil y a
accord complet. La forme particuliére du Deutéronome s’expli-
(que parfaitement, et était commandée par les circonstances.

Dans tous les commentaires sur le Deutéronome, et dans
toutes les théories faites sur son origine et sa date, on ne
tient aucun compte de ce que la législation mosai’que est une
législation orale; elle est proclamée par Moise a Israél qui est
une assemblée d’auditeurs. Cette loi, les Israélites 'ont entendue,
le mot est répété cent fois, c’est ainsi qu’ils en ont connaissance,
et ils doivent s’en souvenir. Sans doute Moise la rédigera dans
des tablettes qu’il confiera a4 la garde des Lévites et dont on
fera un dépot, comme c’est le cas pour une foule de tablettes
cunéiformes qui nous ont été conservées, mais I'lIsraélite n'en
avait pas une copie dans sa tente ou plus tard dans sa maison.
Ce qu’il connaissait de la loi, c¢’était ce qui s’était gravé dans sa
mémoire. Or, on sait que cette faculté est bien plus développée
chez les hommes qui n’ont pas d’écriture que chez ceux qui ont
recours 4 des notes. La mémoire des nomades comme ceux
d’Arabie est quelque chose d’étonnant.

(1) Driver, Deutéronomy, Introd., p. 1.
14



206 EDOUARD NAVILLE

Néanmoins Moise pouvait a juste titre penser que le souvenir
de cette loi s’était plus ou moins effacé chez les Israélites.
D’ailleurs, a la fin du long voyage dans le désert, il parlait a
une génération qui n’était plus celle qui avait assisté a la scéne
de Sinai; celle des gens de guerre, ce qui, nous le supposons,
veut dire les hommes en age de porter les armes, avait disparu
(11, 14). Qu'on se figure les sentiments qui remplissaient I'dme
de Moise au moment ot il leur adressait ses derniéres paroles.
Israél allait enfin entrer dans le pays qui lui avait été promis,
il en avait déja conquis une petite partie. Moise lui-méme ne
devait pas y entrer; il savait que le couronnement de sa carricre
lui était refusé et qu’il pourrait seulement voir ce bon pays du
haut d’'une montagne. Israél serait désormais abandonné a lui-
méme. Il n'aurait plus le guide qu’il avait suivi pendant qua-
rante années, celui qui avait fondé sa religion, le culte de
Yahveh, ce culte qui était la propriété exclusive du peuple et sa
raison d’étre.

On comprend l'inquiétude qui devait le hanter. Sans doute,
Josué était son successeur, mais serait-il assez fort, aurait-il
assez d’'autorité pour maintenir le peuple dans la voie qui lui
était tracée, le culte de Yahveh ? Car si Israél abandonnait ce
culte, c’était sa fin, il serait absorbé par les peuples voisins, il
cesserait d’étre I'élite de Yahveh, séparé des autres nations par
la loi et les ordonnances qui lui avaient été prescrites. Et ainsi,
ce qu’on pourrait presque appeler U'enfant chéri de Moise, qu'’il
avait arraché & loppression des Egyptiens, que pendant
quarante années il avait conduit au milieu de difficultés sans
nombre, qui maintenant allait rentrer en possession de son
héritage, Israél marcherait & une perte certaine.

Aussi Moise se sent-il pressé d’adresser aux enfants d’Israél
ses instructions derniéres, et il le fait avec la chaleur que donne
a son langage le fait qu’il va les quitter. Les paroles de Moise, —
car c’est ainsi que s’appelle le livre, — commencent par un rapide
coup d’ceil historique sur ce qu'ont été les quarante derniéres
années, sur les expériences par lesquelles lui et le peuple ont
passé. Il répete le Décalogue en le commentant, il adjure les
Israélites de toutes manieres de garder les commandements de
Yahveh, et de ne pas lui étre infidéles comme ils l'ont été lors-
qu'ils firent le veau d’or, et en d’autres occasions. Quelquefois il



LA LOI DE MOISE 207

cite un commandement ou une loi qn’il fait suivre d'une exhor-
tation ou d’'une promesse, d’autres fois il rappelle un épisode du
voyage dans le désert. Dans toute cette premiére partie du livre
qui va jusqu'au chapitre x1, on reconnait l'orateur qui donne
essor 4 ses sentiments, qui ne suit pas un plan régulier, mais
qui est possédé de l'idée que pour les Israélites I'observation
des commandements de Yahveh est une question de vie ou de
mort. Il se laisse guider par la vivacité de ses sentiments; il se
répete, il revient sans cesse sur cet avenir qui est devant les
Israélites : « Voyez, je mets aujourd’hui devant vous la bénédic-
tion et la malédiction ; la bénédiction si vous obéissez aux
commandements de Yahveh, votre Dieu, que je vous prescris
~aujourd’hui; la malédiction si vous n’obéissez pas aux comman-
dements de Yahveh, votre Dieu » (x1, 26). Dans toute cette partie,
il est clair que quand il cite des commandements il le fait de
mémoire. En particulier pour le Décalogue, il ne va pas cher-
cher les deux tables de la loi dont il dit qu’il les a mises dans
I'arche et qu'elles y sont demeurées (x, 5). C'est la ce qui expli-
que les divergences légéres qu’il y a enire le texte de I'Exode
et celui du Deutéronome.

Dans la suite du livre, qui est proprement la partie législative,
Moise est plus précis; on pourrait croire qu’il recourt a ses
tablettes (xu-xxvi). Comme toujours, ce sont des lois proclamées
devant l'assemblée réunie. Ici alors il y a des divergences nota-
bles, mais qui s’expliquent par le moment ou les lois sont pro-
mulguées. Au Sinai, on était encore loin de la terre promise,
I'organisation du culte était la premiére préoccupation. Au pays
de Moab, & la fin du voyage, c’était chose faite; il n’y avait
donc pas lieu de revenir sur la description du tabernacle, pas
plus que sur d’autres lois ou instructions comme celles qui con-
cernent la lépre: «Prends garde a la plaie de la lépre pour bien
observer et pour faire tout ce que les sacrificateurs de la race
de Lévi vous enseignent; vous prendrez garde a faire comme je
leur ai commandé» (xxiv, 8). Ainsi ces instructions détaillées
que rapportent les chapitres xiuir et x1v du Lévitique, il trouve
inutile de les rappeler autrement que pour dire qu’il les a don-
nées et qu’elles doivent étre respectées.

Certaines lois apparaissent pour la premiére fois, ainsi celles
qui concernent les rois. Pour les critiques, c¢’est une preuve irré-



208 EDOUARD NAVILLE

fragable que le Deutéronome est d'une origine trés postérieure
4 Moise et ne peut dater que du temps ou la royauté était éta-
blie. Mais cette loi, comme beaucoup d’autres, a en vue I'avenir,
et non l'état présent. Israél va se trouver au milieu de peuples
qui tous sont sous la domination de rois, dont il a déja
abattu plusieurs. Il est vraisemblable qu'un jour Israél suivra
cet exemple et voudra avoir un roi &4 sa téte. La loi est rédigée
en vue de cette éventualité possible : «Quand tu seras entré
dans le pays que Yahveh ton Dieu te donne, que tu le posséde-
ras et que tu y demeureras, si tu dis: j'établirai un roi sur moi,
comme toutes les autres nations qui m’entourent», ce roi devra
étre Israélite, il ne devra pas avoir beaucoup de chevaux comme
les rois d’Egypte, ni un nombreux harem qui risque de le dé-
tourner de la bonne voie, ni de grandes richesses, surtout il
devra étudier et se faire lire la loi de Yahveh, afin d’en pratiquer
le contenu.

Une autre loi, que les critiques invoquent a I'envi pour établir
la date récente du Deutéronome, c’est ce que l'on a considéré
comme la centralisation du culte et le commandement de n’avoir
quun sanctuaire. Le commandement est ainsi econcu (xu, 4) :
« Vous rechercherez sa demeure dans le lieu que Yahveh votre
Dieu aura choisi parmi toutes vos tribus pour y mettre son
nom, et c’est la que tu iras. Vous apporterez la vos holocaustes,
vos sacrifices... vous ne ferez pas comme nous faisons aujour-
d’hui, ou chacun agit selon que cela lui semble bon... Vous
passerez donc le Jourdain et vous habiterez dans le pays que
Yahveh votre Dieu vous donnera en héritage... Alors il y aura
un lieu que I'Eternel votre Dieu choisira pour y faire habiter
son nom, c'est la que vous apporterez tout ce que je vous com-
mande... Garde-toi d'offrir tes holocaustes dans tous les lieux
que tu verras; mais tu offriras tes holocaustes dans le lieu que
Yahveh choisira dans I'une de tes tribus, et tu y feras tout ce
que je te commande.»

On trouve déja dans 'Exode (xxr11, 19) Vordre d’apporter les
prémices des premiers fruits de la terre « 4 la maison de Yahveh
ton Dieu», et celui-ci: « Tu feras dans le lieu saint la libation de
vin pur a Yahveh» (Nomb. xxvir, g). La condition essentielle
pour que le commandement du Deutéronome fit exécuté, c'est
quil y edt un lieu choisi par Yahveh pour y faire habiter son



LA LOI DE MOISE 209

nom. Moise, quand il parlait ainsi, paraissait ne pas douter que
lorsque chaque Israélite aurait sa demeure, il y en aurait une
pour Yahveh. Or c’est ce qui n'arriva pas avant Salomon.
Jusqu’a lui, I'arche fut toujours errante. Nathan le dit a David:
« Ainsi parle Yahveh : Je n’ai point habité dans une maison ;
depuis le jour ou jai fait monter les enfants d'Israél hors
d’Egypte jusqu’a ce jour; j'ai voyagé dans une tente et dans un
tabernacle ». Ainsi, ce que prévoyait Moise ne s’était point en-
core accompli. Yahveh n’eut une maison que depuis que Salomon
batit le temple. Et pour bien établir que c’était la le lieu que
Yahveh avait choisi dans toutes les tribus pour y mettre son
nom, que c’était la sa maison, Salomon, imitant la coutume des
rois d'Egypte et d’Assyrie, mit dans les fondations un exemplaire
de tout ou partie du Deutéronome. Il ne pouvait pas marquer
mieux que son temple était « la maison » de laquelle Yahveh
avait dit 4 David et 2 Salomon son fils: « Gest dans cette mai-
son, et c’est dans Jérusalem que jai choisi parmi toutes les
tribus d’Israél, que je veux a toujours placer mon nom » (II Rois
xx1, 7). Gest 1a le livre de la loi qui fut trouvé par Hilkiah le
grand-prétre lorsqu'on fit de grandes réparations au temple
sous Josias.

Ce n'est pas en une seule occasion que Moise prononca les
discours qui forment le Deutéronome. Plusieurs fois il est dit
qu'il convoqua l'assemblée pour Iui faire entendre les comman-
dements. Aprés la partie proprement législative, viennent les
bénédictions et les malédictions, puis le renouvellement de 1'al-
liance, terminé par une mise en demeure solennelle de choisir
entre la vie et la mort, la bénédiction et la malédiction. Ensuite
Moise appelle Josué, lui remet la direction du peuple, il acheve
d’écrire les paroles de la loi, confie ce livre aux Lévites qui en
auront la garde et qui le mettront & cété de 'arche. Apres quoi,
il prononce un cantique qui décrit en termes magnifiques ce que
seront les rapports de Yahveh avec Israél. Ce cantique s’inspire
des commandements, et surtout de celui-ci: ¢« Il n'y a point d’au-
tre Dieu que moiy, et, par sa forme poétique, il pouvait facilement
se graver dans la mémoire.

Ainsi que pour Jacob, ses derniéres paroles sont la bénédiction
qu’il adresse & ceux qu’il pouvait considérer comme sa famille,
ses fils sont les douze tribus qu’il nomme toutes individuelle-



210 EDOUARD NAVILLE

ment, puis il monte sur la montagne, ot l'on ne retrouva pas
meéme son corps. ‘

Je ne m’étendrai pas sur la maniére dont le Deutéronome a
été écrit, ce qui au reste est sans grande importance, L’ensem-
ble du livre est sa parole, dont il a rédigé la plus grande par-
tie, comme il I'a fait pour toute la législation au cours du
voyage dans le désert. Certains morceaux ont I'air d’étre le titre
ou le résumé de ce qui va suivre, et peuvent avoir ¢été ajoutés
par celui qui mit en ordre les tablettes de Moise. Il est évident
que le dernier chapitre n’a pas été écrit par lui, ni peut-étre
méme celui de la bénédiction au peuple.

Néanmoins nous n'hésitons pas a lalfirmer, le Deutéronome
cst de Moise. Eichhorn déja soutient que le livre ne peut pas
avoir un autre auteur. Si nous jetons un coup d'eceil général sur
ce qu'a été Moise comme guide et chef dun peuple et comme
législateur, nous voyons que les discours du Deutéronome sont
la fin naturelle et normale de sa carriére. Aprés lui avoir pen-
dant des années fait entendre une loi dont il sentait tout le prix
et dont I'observation était pour Isra¢l une question vitale, quand
il allait abandonner ce peuple et le laisser a lui-méme, Moise ne
pouvait pas faire autrement que de lui rappeler en termes
pathétiques que son existence dépendait de l'observation des
commandements de Yahveh. Il devait laisser ce souvenir aux
Israélites auxquels il s’était dévoué toute sa vie. C'était le der-
nier devoir qu’il avait & remplir. On pourrait & bon droit
s'¢tonner que sa vie ne fiit pas terminée par un pareil adieu.
Les critiques trouvent que le langage de Moise en cette occasion
differe de celui qu’il a tenu précédemment, et qu'on retrouve la
le ton des propheétes. Depuis quand un pére de famille sur son
lit de mort, faisant aux siens ses derniéres recommandations,
parle-t-il de méme que pendant sa vie, lorsqu'il leur donnait
ses directions sur la maniére dont ils devaient se conduire ?
Moise est dans une situation tout analogue: le Deutéronome,
c’est la parole du mourant.

51 I'on veut bien repasser ce qu'a été la carriére de Moise,
toutes les vicissitudes qu'il a traversées, la tache qu’il a eu a
remplir, les difficultés qu’il a eu & surmonter; si 'on pense que
la passion qui a dominé sa vie, c¢’est I'établissement en Canaan



LA LOI DE MOISE 211

du peuple d’Israél et l'institution du culte de Yahveh, on ne
peut que reconnaitre & quel point le Deutéronome est en
harmonie avec ce qu'a été Moise, et que cette fin était celle
qui devait terminer sa vie. Le Deutéronome est bien mosaique,
nous avons vu qu’il en était de méme des quatre autres livres.
C’est pourquoi malgré les sarcasmes des critiques, je n’hésite
pas & déclarer que le Pentateuque est 'ceuvre de Moise.

D

Il nous reste & examiner briévement ce que les critiques ont
mis & la place de la législation telle que nous la présentent les
quatre derniers livres du Pentateuque.

Nous devons d’abord constater ce fait fondamental: il n’y a
plus pour eux de législation mosaique. Cet édifice majestueux,
que nous croyions élevé par Moise, n'est quune construction
de date récente, a laquelle on a donné une patine ancienne, un
vernis de vétusté, afin qu'elle inspirat du respect & ceux qui la
considérent et qui ainsi lui attribuent une origine beaucoup plus
reculée qu’elle n’a en réalité.

Et ici, encore mieux que lorsqu’il s’agissait de la Genéese, je
ne puis que repousser absolument cette maniére de traiter les
documents, et, comme le dit Fustel de Coulanges, de ne juger
les faits qu’a un point de vue tout a fait personnel et moderne,
suivant leur concordance avec ce que le critique juge possible
ou vraisemblable. Ce qui sépare cette école de la Haute Griti-
que, c’est une divergence fondamentale dans la méthode, c'est
une vue totalement différente des lois de l'histoire.

La législation mosaique est contenue dans quatre livres. Dans
le premier il est dit & plusieurs reprises que Moise écrivit
d’abord la victoire sur Amalek, puis les dix commandements
sur les tables de pierre et les lois a 'usage des juges, appelées
mishpatim. A la fin du Lévitique, il est dit: «Tels sont les
commandements que Yahveh donna & Moise pour les enfants
d’Israél sur la montagne du Sinai». De méme, a la fin des
Nombres: « Tels sont les commandements et les lois que Yahveh
donna par Moise aux enfants d’Israél dans les plaines de Moaby.
Quant au Deutéronome, il est dit déja dans le titre que ce sont



212 EDOUARD NAVILLE

les paroles que Moise adressa a Israél de l'autre cété du Jour-
dain, et a la fin du livre il est dit que Moise acheva d'écrire
cette loi, et la remit aux Lévites pour qu'elle fit déposée a coté
de I'arche.

Nous avons mentionné plus haut (1) diverses occasions ou il
est dit que Moise écrivit, mais ce qu'on trouve encore bien plus
souvent, c'est que Moise parla aux enfants d'Israél sur l'ordre
de Yahveh. Ceci nous est répété a satiété tout le long de ces
quatre livres. Quelquefois dans un méme chapitre on rencontre
deux ou trois fois a peu de distance ces mots: Yahveh parla a
Moise et dit : Parle... ou : Tu diras... Il n'est pas dans cette
longue suite de lois un seul commandement ou une seule instrue-
tion dont il ne soit déclaré qu'elle est sortie de la bouche de
Moise qui l'a enseignée lui-méme au peuple. Jamais personne
d’autre n’est mentionné comme ayant fait ou proclamé des lois.
Le Décalogue seul avait été prononeé par Yahveh lui-méme. On
se demande comment l'on pourrait dire plus clairement que
Moise est I'auteur de cette législation. Encore, si ce n’était dit
quune fois ou deux en passant, mais c’est d'un bout a l'autre
de ces livres qu'on le répete & proflusion.

On parle quelgquefois de la tradition qui attribue ces livres a
Moise. Ce mot peut tout au plus s’appliquer 4 la Genése quin’a
pas de nom d’auteur; mais ici il s’agit d'une assertion écrite qui
revient 4 chaque instant. Et plus tard, quand on parlera de la
lol, ce sera la lol de Moise. Au moment de mourir, David fait
une derniére recommandation a Salomon : « Garde ce que Yahveh
ton Dieu veut que tu gardes, en marchant dans ses voies, et en
observant ses lois (Vulg. caeremonias), ses ordonnances (prae-
cepta), ses jugements (judicia) et ses préceptes (testimonia)
selon ce qui est écrit dans la loi de Moise, Cest conformément
a la loi de Moise que Jehohada purifia le temple » (I Chron.
xx111, 18). Ce sont les commandements de Yahveh prescrits &
Moise qu’'Ezéchias s’applique a observer (II Rois xvii, 6) et
suivant lesquels il eélébrera la Paque (II Chron. xxx. 16). Ma-
nassé est infidele a la loi de Moise (II Rois xx1, 8). Josias, au
contraire, revient & Yahveh... selon toute la loi de Moise (I1 Rois
x111, 25) aprés qu'Hilkiah edt trouvé dans le temple le livre de

(1) Voyez p. 185.



LA LOI DE MOISE 213

la loi de Yahveh donné par Moise (I Chron. xxx1v, 14). Zoro-
babel rentrant & Jérusalem batit 'autel des holocaustes selon ce
qui est écrit dans la loi de Moise (Esdr. 111, 2). Esdras était un
scribe versé dans la loi de Moise (Esdr. vir, 6). On lui demande
d’apporter de Babylone le livre de la loi de Moise prescrite par
Yahveh a Israél, qu’il lut ensuite dans l'assemblée (Néh. vi).
Daniel aussi, dans sa priére, fait allusion a deux reprises a la
loi de Moise (1x, 11, 13).

Ces témoignages tirés de P'époque de Moise et plus tard,
paraissent assez concluants, si I'on veut bien « prendre les textes
tels qu’ils ont été écrits, au sens propre et littéral ». Ils seraient
certainement considérés comme plus que suffisants pour tout
document qui ne serait pas, comme le Pentateuque, refait suivant
un systeme auquel il faut qu'il s’adapte. Tels qu’ils sont, ces
témoignages, la Haute Critique les rejette en bloc: Nous n’avons
dans aucun commandement la parole de Moise mise par écrit
par lui-méme ou par l'un de ses auditeurs. Moise le législateur
et son ceuvre est la création d’'un certain nombre d’auteurs de
date trés différente. G'est d’abord l'auteur judaique, le Yahviste
J, qui vivait en Judée, suivant les uns au 1xe siécle, suivant
d’autres au viire, Son écrit, qui est surtout historique, ne contient
que fort peu de dispositions législatives, un abrégé des instruc-
tions relatives & la Paque, et quelques-unes des lois appelées
jugements. [’Elohiste, 'écrivain Ephraimite, suivant les auteurs,
du viize ou du vire siécle, rapporte le Décalogue et toutes les lois
(mishpatim), qui furent édictées en méme temps. Il déecrit tout
au long la scéne du Sinai dans laquelle les commandements
furent proclamés. La partie législative de son écrit, pour n’étre
pas longue, n’en a pas moins une grande importance, parce que
c’est avant tout le Décalogue.

Ne pouvant distinguer dans le texte ce qui appartient a J
d’avec ce qui est a E, les critiques ont recours &4 un nouvel au-
teur qu’ils désignent par J E et quon nomme quelquefois le
récit prophétique (Prophetical narrative, Bennett). On suppose
qu’il a véen aux environs de 63o. Un plus grand nombre de
commandements et de lois nous est apporté par les discours de
Moise, le Deutéronome. La majorité des critiques I'attribue a un
Juif pieux qui, affligé de lidolatrie du peuple sous Manassé,
composa une loi religieuse et cérémonielle qu’il mit sous le nom



214 EDOUARD NAVILLE

de Moise. Il cacha dans le temple le volume qui fut trouvé par
Hilkiah sous Josias.

La plus grande partie de la législation, en particulier tout le
cérémonial est I'ceuvre d'une école de prétres ou de juristes
vivant a Jérusalem aprés le retour de lexil, et qui avait en
vue le nouveau temple. C'est ce quon nomme le Code Sacer-
dotal.

Il en résulte qu'il y n’a rien d’écrit de ce qu'on appelle encore
la législation mosaique, avant les quelques fragments que rapporte
I'auteur judaique du 1xe siéele. Il n'y a done pas lieu de tenir
compte du passage du Livre des Rois ot David recommande a
Salomon de garder tout ce qui devait étre gardé (puloaxny), la loi
dont il énumeére les quatre catégories, selon ce gul est écrit dans
la loi de Moise. 11 n'y avait pas de loi écrite a cette époque, et
surtout Moise n’avait rien écrit. Il n'est pas possible aux criti-
ques d’accepter un passage aussi directement contraire au
systéme.

Nous allons maintenant examiner bri¢vement chacun de ces
écrits, sauf J et JE dans lesquels la partie législative est de peun
d’importance, et nous le ferons en nous {ondant sur le principe
formulé par un ecritique, le Dv Briggs (1). et qui différe fort peu
du notre ; 'écrit doit étre en harmonie avec la place qui lui est
assignée dans I'histoire, en ce qui concerne le temps, les lieux
et les coutumes. (C'est ce que nous avons toujours soutenu ; il
faut replacer les textes dans le temps ou vivait l'auteur, dans le
miliea qui 'entourait, avec ses mceurs et ses habitudes. En dé-
pit des conseils du Dr Briggs, il nous semble que la Haute Cri-
tique n’a guére suivi cette méthode.

Nous commencons par I’Elohiste. C’est & lui que nous devons
le Décalogne et toutes les lois proclamées en méme temps. Cest
un auteur Ephraimite vivant apres que le royaume des Dix iri-
bus s’était séparé de Juda. I devait donc vivre & Samarie qui
était la capitale du royaume, ou a Béthel ou Jéroboam avait
institué son culte. Il était de ceux pour qui les habitants de Jé-
rusalem n’'éprouvaient que de l'antipathie. Comment cet Ephrai-
mite a-t-il réussi 4 se procurer le texte de la partie de la loi qui
dominait tout le reste par son élévation, et qui était la base véri-

(1) The Higher Criticism of {he Hexateuch, p. 2.



LA LOI DE MOISE 215

table, la pierre angulaire de la religion des Hébreux ? Et méme
ce texte de 'Ephraimite a été considéré comme le texte original,
puisque celui du Deutéronome n'en est que la répétition. Ou
I'avait-il pris ? Certainement pas dans le Pentateuque samaritain
qui, d’apreés le systéme, ne devait pas plus exister que celui des
Hébreux. On ne peut pas supposer quil avail eu acces aux
tables de pierre déposées dans l'arche, si elles avaient été
conservées.

Ainsi, d’aprés la Haute Critique, le premier texte écrit du
Décalogue et des lois morales, les habitants de Jérusalem, les
prétres du temple, de la maison que Yahveh avait choisie pour
y placer son nom, le devraient, non & un des leurs, non a
un des Lévites préposé a la garde de la loi, mais & un étranger,
un habitant du royaume schismatique ot 'on adorait ou le veau
d’or, ou Baal. Car, comme le texte serait d’'une époque tardive,
il daterait du siécle ol vivait Josias ou peu avant. Auparavant
les Israélites n'avaient pas de loi écrite sauf quelques fragments
que rapporte l'auteur judaique, dans lesquels il y a plusieurs
prescriptions relatives a la Pique, et une sorte de résumé ou
sont mélés un ou deux des commandements, des lois et des or-
donnances cérémonielles (Ex. xxxiv, 1-28). Et quel but avait
IEphraimite en écrivant ces commandements, en mettant en
relief un législateur qu’il appelle Moise? A qui s’adressait-il ?
Sur qui voulait-il avoir de I'influence, et quelle autorité pouvait-il
avoir sur ses auditeurs ? Comment aurait-il réussi a faire accep-
ter ses lois comme les commandements par excellence auxquels
le devoir impérieux était de se soumetire ? Autant de questions
auxquelles il est impossible de répondre.

Au lieu de ces suppositions si invraisemblables et si étranges
de la Haute Critique, n’est-il pas bien plus conforme a la raison
d’accepter simplement ce que dit le texte? Moise écrivit le Dé-
calogue sur des tables de pierre qui furent déposées dans l'ar-
che. Quant au reste de la loi il I'écrivit aussi suivant le proeédé
du temps, sur des tablettes qu’il remit aux Lévites pour qu'on
les placat a coté de l'arche.

Nous avons vu que le Deutéronome : les derniers discours et les
adieux de Moise au peuple, correspondait absolument aux cir-
constances dans lesquelles on nous dit qu’il a été composé. Nous
ne tenterons pas de réfuter en détail les hypothéses qu'on a



216 EDOTUARD NAVILLE

émises sur I'auteur et sur la date du livre. Elles partent toutes
de l'idée que c’est un livre concu et rédigé dans un but défini,
tandis que, comme toute la législation mosaique, et avec un
caractére encore plus marqué que les autres livres du Pentateu-
que, c’est la reproduction du discours de Moise, c’est la parole
de Moise mise par écrit. La parole a précédé le texte écrit,
lequel n'est destiné qu’a le rappeler, et n'est pas une ceuvre
préméditée avec un plan que l'auteur s’est tracé d’avance.

Les critiques appuient beaucoup sur les divergences qu’il y a
entre le Deutéronome et les livres précédents. On ne veut tenir
aucun compte du fait que c’est une législation promulguée & des
moments différents, le langage d'un seul homme qui ne pouvait
étre absolument le méme au sortir d'Egypte qu'aprés quarante
ans de séjour au désert, et aprés toutes les expériences quil
avait faites. Moise avait pn voir pendant ces quarante ans avec
quelle facilité le peuple abandonnait le culte de Yahveh, et c’est
pourquoi il insiste avec force sur l'obligation qu’est pour Israél
I'observation des commandements de Yahveh, et sur les consé-
quences vitales qu’aurait pour Israél la fidélité au culte de Yah-
veh ou au contraire le rejet de sa loi. La législation du Deuté-
ronome, encore plus que celle qui précéde, a en vue l'avenir ;
elle est destinée aux Israélites établis en CGanaan. Elle ne pou-
vait donc pas, en beaucoup de points, étre identique a celle du
désert. Le texte hébreu fait la différence quand il indique les
commandements donnés a Moise sur la montagne du Sinai (Lév.
xxvii, 24; Nomb. 1x, 1, et ailleurs) et ceux qu’il a prononcés
dans les plaines de Moab (Nomb. xxxvi, 13; Deut. 1, 5).

Les critiques citent des phrases qui prouveraient l'origine
du Deutéronome postérieure & Moise. En voici une, par exem-
ple, dont Keenig dit que c’en est une des traces les plus éviden-
tes (xxv1). Le chapitre commence ainsi: « Quand tu seras entré
dans le pays que Yahveh ton Dieu te donne en héritage, que tu
le posséderas et y demeureras... » 1l s’agit donc bien de l'avenir,
que Moise ne verra pas. « Alors tu apporteras tes prémices au
sacrificateur, puis tu prendras la parole, et tu rappelleras les
bienfaits de Yahveh d’abord, la délivrance du joug de ’'Egypte :
Yahveh nous retira de I'Egypte 4 main forte et & bras étendu...
Il nous conduisit dans ce lieu el nous donna ce pays.» Voila
qui ne peut pas avoir été dit par Moise, et ce qui certainement
sst dia a un auteur plus récent.



LA LOIL DE MOISE 217

Sans doute, si 'on isele cette phrase de son contexte, mais
quand on la met & sa place, on voit qu'elle fait partie intégrante
de V'instruction que Moise donne 4 I'Israélite établi en Canaan.

Il est inutile d’insister sur la valeur d'une preuve comme
celle-la.

Une autre phrase sur laquelle le méme critique s’appuie pour
contester l'origine mosaique du Deutéronome, c’est ce qui nous
est dit (111, 11) du lit de fer de Og, roi de Basan, Cette phrase-la,
j'en conviens, n'est certainement pas écrite par Moise. Mais il
faut se reporter a la maniere dont les anciens écrivaient, et dont
leurs écrits nous ont été conservés. Que Moise ait écrit lui-
méme la plus grande partie du livre, surtout la partie législa-
tive, c'est la ce qui est dit d'une maniére positive, mais il est
bien possible que quelques fragments de ses disecours aient été
rédigés par l'un de ses auditeurs, Josué ou tel autre qui savait
écrire. Plus tard on mit en ordre ces tablettes ; ce fut probable-
ment Esdras comme nous l'avons dit précédemment.

Nous ne reviendrons pas sur ce que nous avons soutenu dans
plusieurs travaux : qu'HEsdras, conformément aux habitudes des
scribes assyriens ou babyloniens, avait mis en araméen des
écerits en akkadien cunéiforme, et qu'ensuite aux environs de
I'ére chrétienne, les rabbins les avaient transcrits en hébreu
carré, Méme les critiques qui rejettent absolument 1'idée que les
premiers écrits de 1’Ancien Testament aient été rédigés en akka-
dien cunéiforme, et qui veulent y retrouver dés le début 'hébreun
de la Bible actuelle, ne peuvent nier qu’il y eut & un moment
donné une transformation importante, celle de 'ancienne écriture
en hébreu carré. A ce moment-la il peut y avoir eu, outre I'écri-
ture, quelques légers changements destinés a4 ce que nous appel-
lerions moderniser le texte, a le rendre plus compréhensible a
cette époque.

Pour nous, I'explication parait assez simple, soit Esdras, soit
les rabbins qui mirent le texte dans le langage de Jérusalem, Yy
firent quelques additions pour en faciliter l'intelligence. Ce sont
d’abord des titres, comme les premiers versets du livre, puis ca
et la ce que nous appellerions des notes, que nous metirions au
bas des pages, et qu’ils intercalaient dans le texte, car ils ne
savaient et ne pouvaient faire autrement. Ces notes ne modifient
en rien le texte lui-méme et ne donnent aucune indication quant
a la date des livres, pas plus que lorsque nous publions un au-



218 EDOUARD NAVILLE

teur ancien, les notes explicatives que nous y ajoutons ne sont
une preuve que cet auteur ne peut étre antérieur a notre temps.
Ce qui est dit du lit de fer du roi Og est une note de cette
espéce. J'en dirai autant des versets 6 4 g du chapitre x qui inter-
rompent le discours de Moise.

Il y aurait lieu de mentionner ce qui, dans le Deutéronome,
suppose l'existence des lois données antérieurement. J'en citerai
un seul exemple, c’est ce qui est dit des lépreux (xxiv, 8):
« Prends garde a la plaie de la lépre pour bien observer et pour
faire tout ce que les sacrificateurs de la race de Lévi vous en-
seigneront ; vous prendrez garde a faire comme je leur ai com-
mandé. Souviens-toi bien de ce que Yahveh ton Dieu fit a
Marie ». Ainsi toutes les longues instructions relatives a la lépre,
le choix de la tribu de Lévi pour en faire des sacrificateurs,
tout cela existe, et Moise le rappelle sans le développer a nou-
veau; on le comprend, il a des choses plus pressantes a dire &
Israél. Les paroles de Moise sont assez claires, néanmoins
Iécole critique attribue toutes ces longues instructions, qui rem-
plissent plusieurs chapitres du Lévitique, au Code Sacerdotal,
c’est l'ceuvre post-exilique de l'école juridique ou cléricale de
Jérusalem, et ils affirment que le Deuléronome ne présuppose
pas la législation de F.Il nous semble cependant que ce passage
est assez clair.

De tous les écrits qu'on veut retrouver dans les quatre der-
niers livres du Pentateuque, il n’en est aucun qui réponde aussi
mal que le Code Sacerdotal, désigné par P, aux conditions
indiquées par le Dv Briggs (1). D’aprés Driver., l'auteur serait
un prétre qui décrit 'dge de Moise comme un exemple des prin-
cipes qui devraient régler une théocratie idéale. Le Code sacer-
dotal est d’'une époque postérieure a Ezéchiel. Cela ne veut pas
dire qu'il ait été fabriqué (manufactured) par les prétres pendant
Pexil. Il est basé sur des usages préexistants du temple, et ex-
pose la forme qu’il ont prise en dernier lieu» (2). La législation
de P est en harmonie avec Pesprit qui se montre dans Kzéchiel
et sanctionne les pratiques qui commencent avec le retour de
Babylone (3). Driver admet bien que Moise a été le fondateur

(1) Voyez p. 214.
(2) Introduction to the Literature of the Old Testament, 3¢ éd., p. 135.
(3) Drovew, L 1., p. 151



LA LOI DE MOISE 219

de la vie nationale et religieuse d'Israél, qu'on lui doit le
Décalogue et le livre de l'alliance, et qu'en outre il a établi
quelques-unes des institutions religieuses telles que la prétrise
attribuée aux Lévites. Plus tard ces principes furent développés,
« et lorsque la caste sacerdotale eut acquis, par la fondation du
temple de Salomon, un centre permanent, il est probable que le
développement progressif et la systématisation firent des progrés
plus rapides » (1). Cependant les lois de P, méme lorsqu’elles
contenaient des éléments récents, furent rapportées a Moise,
sans doute parce qu'a la base et a l'origine la législation hébrai-
que partait de lui et n’avait subi que des modifications gra-
duelles. ‘

Dillman (2), caractérisant P, I'appelle « un écrit savant repo-
sant sur des recherches, du calcul et de la réflexion et montrant
des connaissances variées, avec une forte tendance a la systémati-
sation et a la forme schématique ». L’auteur appartenait sans
doute a la classe centrale des prétres de Jérusalem. Il est diffi-
cile d’assigner a I'écrit une date fixe 4 cause des transformations
et de 'extension qu’il a subies pendant la période de l'exil et
plus tard, et que révéelent I’'Exode, le Lévitique et les Nombres.
Certaines parties de la Genése doivent cependant remonter au
temps des Rois.

Suivant le Dr Skinner (3), le Code Sacerdotal est la produc-
tion d'une école d’écrivains juridiques dont la tdche était de
systématiser la masse de prescriptions rituelles qui s’étaient
accumulées chez la prétrisede Jérusalem, et de développer la
théorie de la religion qui en ressortait. Il parait vraisemblable
que l'auteur en est Hsdras. ce fut son ceuvre, dont il donna
lecture a la célébration du jetne ordonné par Néhémie (4).

11 est inutile de citer d’autres critiques, car l'opinion presque
unanime est que le Code Sacerdotal est une ceuvre post-exilique.

Examinons maintenant la théorie en replacant le livre a
I'époque ou on nous affirme qu’il a été composé, et dans le
milieu auquel il s’adresse. On nous parle de systématisation, de
codification d’usages ou de commandemenis d’ancienne date,

(1) Driver, L. 1., p. 146.

(2) Genesis, 6° éd., p. XI.

(3) Genesis, Introd., p. LVIL
(4) SkiNNER, L. I., p. LXVIL



220 EDOUARD NAVILLE

qui remontent & Moise et qui auraient été étendus et complétés
apres le retour de l'exil. Mais, je le demande, vit-on jamais
une législation présentée sous cette forme? Et y a-t-il quelque
chose de plus éloigné d'un code et d'un systéme que les quatre
derniers livres du Pentateuque? Si vraiment les prétres avaient
I'intention d’édicter une législature, quelle est la raison qui peut
les avoir engagés a adopter cette forme étrange?

Certainement s’ils avaient voulu codifier les lois de Moise, en
faire un tout, ce qu'on nous présente comme un systéme, ils
avaient commencé par y mettre un certain ordre, ils auraient
rassemblé les lois ayant le méme cobjet, ils auraient f{ait quelque
chose d’analogue au code de Hammourabi. ou elles se suivent
sans aucune interruption. Au lieu de cela, que voyons-nous?
Un péle-méle de commandements, d’instructions et de lois, sou-
vent coupées par des fragments historiques qui sont destinés a
enn montrer l'origine, ou méme qui sont un récit sans rapport
immédiat avec un commandement. Sans cesse une série de pré-
ceptes est interrompue par ces mots: Yahvek parla encore a
Moise en disant: Parle... et ces mots introduisent un précepte
ou un commandement, souvent trés court, qui a un tout autre
objet que celui qui précéde immeédiatement. Peut-on supposer
une école de prétres et de juristes, formant une caste fermée,
ayant un édifice sacré ou était centralis¢ le culte, réglant ce
culte non par un écrit qui serait un recueil de lois et un rituel,
mais par une série de morceaux épars reliés entre eux par des
fragments historiques, entre lesquels il y a quelquefois des
divergences et ot lon trouve beaucoup de répétitions ? Les
auteurs de P, vivant & une époque ou l'on savait ce qu’était
I'histoire, devaient écrire un livre. Leur code devait avoir un
plan bien arrété, ou les matiéres seraient sériées et se suivraient
régulicrement. Au lieu de cela. nous avons un texte qui ne se
comprend que si c'est un recueil de tablettes écrites a des
moments différents, et qui ont été réunies et classées sans méthode
bien arrétée.

Les critiques admettent presque tous que la législation de P
est en rapport avec le temple. Driver nous a dit que, se fondant
sur des usages préexistants du temple, P’ nous présente la
forme que ces usages ont prise en dernier lieu. Il m’est impos-
sible de voir dans cette assertion des critiques autre chose



LA LOI DE MOISE 221

quune idée précongue, et 'intention bien arrétée de ramener cotte
que coflite les écrits mosaiques a une époque tardive. Les lois
sont pour les prétres du temple. Comment se fait-il alors que le
temple ne soit pas mentionné une seule fois ? On comprend que
Moise ne pit pas le faire. Mais I'Israélite pieux qui a écrit le Deu-
téronome et ’a caché dans le temple, comment n’a-t-il pas su
nommer une fois la maison de Dieu? Comment les prétres
qui ont ajouté tant de nouvelles prescriptions aux lois qu’ils
considéraient comme mosaiques ne lont-ils pas fait?

D’autant plus qu'un des prophétes avait parlé du temple et
composé un rituel qui lui était destiné. La vingt-cinquiéme
année de la captivité, Ezéchiel avait eu une vision du temple
de Jérusalem. Il en décrit la forme, il en donne les dimensions.
A ce temple est attaché tout un personnel de sacrificateurs,
Lévites de la race de Tsadok, qui devront obéir a toutes les
ordonnances (khoukkoth) de la maison de Yahveh et a toutes
ses lois qu’il développe en détail, en indiquant le moment et
Pendroit ou les cérémonies devaient étre célébrées. Ainsi les
Israélites de I'époque de la captivilé comprenaient ce qu'était le
cérémonial d'un temple, et s’ils rebatissaient le leur, le cérémo-
nial qu’ils adopteraient et qu’ils reconnaitraient serait celui
qui aurait en vue ce nouveau temple.

D’apres les critiques, c’est tout le contraire. P est postérieur
a Ezéchiel et a la loi religieuse du prophéte. Les prétres du
nouveau temple devront se conformer a des prescriptions trés
différentes, qui répondent a des conditions tout autres que celles
dans lesquelles ils vivent.

La loi ne connait pas de temple, pas de sanctuaire fixe, pas
de maison de Yahveh 4 laquelle son nom soit attaché. Elle ne
parle que d'un sanctuaire portatif qui se déplacera au cours du
voyage. La construction en est réglée jusque dans les détails.
C’est une tente faite d’étoffes telles qu'on pourrait s’en procurer
au désert, et dont la couleur est indiquée. Le tabernacle doit abriter
Parche, qui est proprement le sanctuaire. Ici encore les dimen-
sions, le bois dont elle est faite, le propitiatoire qui la recouvre,
les barres qui doivent servir 4 la transporter, les anneaux dans
lesquels on passe les barres, tout cela est décrit & deux reprises
dans des termes presque identiques, une premiére fois a I'état
de projet prescrit par Yahveh 4 Moise, une seconde fois dans

15



222 EDOUARD NAVILLE

le récit de T'exécution. On rapporte méme le nom de l'ouvrier
habile qui fit le travail. Or, dans le nouveau temple, non seule-
ment il n’y avait pas de tabernacle, mais il n’y avait pas méme
d'arche. Ainsi tout le cérémonial qui lie les prétres post-exiliques
se rapporte a un sanctuaire dont on décrit minutieusement les
les moindres détails, mais qui n'existe plus et qu'on ne songe
pas & rétablir.

En outre, la plupart des prescriptions sont faites pour le
désert et seraient inexécutables dans la ville de Jérusalem.
Dans la loi mosaique, le peuple est toujours représenté comme
une tribu nombreuse qui se déplace, qui voyage dans le désert
jusqu’a ce qu’elle atteigne le pays qui doit devenir son domicile.
Jusque la, sa demeure, c’est un camp. Quel sens a pour les
prétres du tewmple I'expression hors du camp qui revient si
souvent (Lév. vi, 213 viii, 17 ete.)? Encore si 'on reproduisait
une loi ancienne datant de Moise, mais au contraire, c’est P qui
parle ainsi, cette école de prétres qui rédigeait une loi en vue
du nouveau temple. Beaucoup de ces prescriptions ne peuvent
méme étre exécutées que dans un camp au désert, et il ne s’agit
pas de détails n’ayant qu'une valeur secondaire, mais au con-
traire de cérémonies de premiere importance et ayant un sens
religieux profond. Ainsi le bouc émissaire qu'on fait sortir du
camp et qu'on chasse dans le désert. Cela était facile quand il
sauffisait d’emmener le bouc assez loin pour qu’il ne pat revenir
et rejoindre les troupeaux qui accompagnaient le peuple; mais
comment, de la plateforme du temple, 'envoyer au désert ?

Que signifie aussi pour les prétres de Jérusalem tout ce qui
se passe a l'entrée de la tente d’assignation, toutes les convoca-
tions de l'assemblée prés de la tente? Tout cela ne peut avoir
avcun sens pour eux. Ei quelle utilité pouvait avoir une loi
cérémonielle destinée a4 un sanctuaire qui n'existait plus, laquelle
devait étre mise a exécution dans des lieux qui ne ressemblaient
en rien a celui ou s’élevait le temple, qui n’était pas méme
mentionné ? Et, je le répete, il ne s’agit pas de reproduire des
écrits anciens. Les parties de la loi qui jurent le plus avec les
circonstances du temps et du lieu, telles que la description du
tabernacle, sont composées par les prétres du nouveau temple;
et quand Hsdras lisait au peuple qui venait de reconstruire son
temple la loi qui devait régir le culte, loi que suivant certains



LA LOI DE MOISE 223

auteurs il avait peut-étre écrite, il lui enseignait des prescrip-
tions qui ignoraient le temple dont la reconstruction était pour
eux le symbole de la résurrection nationale, qui concernaient un
passé lointain et dont bon nombre ne pouvaient pas s’exécuter,

Quelle autorité pouvait avoir cette loi pour les auditeurs, pour
les Juifs de ce temps qui se rassemblaient autour du nouveau
temple? Elle ne pouvait avoir qu'un intérét de curiosité, et il
semble impossible qu’ils se sentissent liés par des commande-
ments qui concernaient le tabernacle et I'arche, un sanctuaire du
passé dont ils avaient peut-étre entendu vaguement parler, et
par des lois qui devaient avoir été données au nom de Yahveh
par un certain Moise qui n’avait pas laissé le moindre écrit.
Quant & leur temple, comme il n’en était pas dit un mot dans
cette loi, ils devaient en conclure que cette loi ne le concernait
pas, et qu’ils n’avaient pas 4 s’en préoccuper dans leur culte.

En résumé, si nous examinons, d’aprés la méthode qui nous
parait la vraie, la loi mosaique et surtout le Code Sacerdotal
qui, d’aprés les critiques, en constitue la plus grande partie,
nous arrivons a cette conclusion-ci : La théorie critique et
notamment la composition du document P est en désaccord
complet, «a la place qu'on lui assigne dans I’histoire, avec ce qui
tient aux lieux, au temps et aux circonstances » (Briggs). Le lieu
ou on doit I'appliquer ne peut pas étre le temple de Jérusalem;
la loi est certainement antérieure a la construction du temple,
et quant a la maniére dont elle est écrite, elle ne peut pas étre
congue par une école de prétres ou de juristes qui auraient
donné a leur code une toute autre forme. Ce qui seul explique
la forme sous laquelle elle nous est parvenue, ce sont les circons-
tances du temps, et le caractére du peuple tels que nous les
décrit le livre lui-méme. Moise a écrit la loi au cours du voyage,
sur des tablettes, et il a terminé son ceuvre par des discours qui
ont formé le Deutéronome. L.a loi mosaique a été écrite par
Moise et non par un nombre arbitraire d’auteurs inconnus, de
Pexistence desquels nous ne savons rien, pas méme leur nom, et
dont quelques-uns, comme I'Elohiste et le Yahviste, appar-
tiennent & une catégorie d’écrivains inconnus & I'époque ol I'on
place leur activité. En un mot, la loi du Pentateuque est de
Moise.

Epouarp NAVILLE.



	La loi de Moïse

