
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 8 (1920)

Heft: 36

Artikel: Le sentiment filial et la religion

Autor: Bovet, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380023

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380023
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE SENTIMENT FILIAL
ET LA RELIGION

L'enfant songe à son père et se tourne vers Dieu.
V. Hugo, Le mariage de Roland.

La courte étude que j'ai publiée sur l'origine du sentiment
religieux dans un précédent numéro de cette revue (i) m'a
valu avec quelques-uns de mes lecteurs un précieux
échange de vue. Celui-ci a abouti à confirmer les hypothèses

que j'émettais et à en étendre la portée, de sorte qu'il me

paraît intéressant de soumettre de nouveau à la critique
bienveillante d'hommes compétents ce développement des idées

qu'ils ont contribué à faire mûrir. On voudra bien excuser
ce qu'auront d'un peu décousu ces notes complémentaires.

Rappelons d'abord brièvement la pensée maîtresse de

notre étude : Le sentiment religieux est en rapport
particulièrement étroit avec la piété filiale. L'amour, ou comme on
dit couramment : l'adoration de l'enfant pour ses parents
crée des valeurs absolues, le petit homme attribue d'abord
aux êtres chéris qui l'entourent des perfections multiples, et

même toutes les perfections qu'il peut concevoir. Mais l'expérience

venant chaque jour contredire ces affirmations, une
crise survient fatalement, crise intellectuelle et affective à la

fois, dans laquelle sombrent les croyances que l'enfant
nourrissait au sujet de ses parents et, en partie aussi, ses senti-

(i) N" 82, juillet-octobre 1919.

10



l42 PIERRE BOVET

ments dans ce qu'ils avaient d'unique et d'absolu. Toutefois
les sentiments d'adoration filiale et la traduction qu'ils
s'étaient donnée dans le plan des idées ne disparaissent pas

pour autant. Ils continuent bien plutôt de vivre mais en
s'attachant à un objet nouveau et transcendant, ce « Père »

lointain, auteur de toute vie ou même de toutes choses, que
la réflexion philosophique de l'enfant laissé à lui-même, ou
la tradition religieuse de son entourage, l'ont amené à

reconnaître. Le sentiment religieux, c'est donc dans son essence
et dans son origine le sentiment filial dévié de son objet
primitif.

I

L'existence même de la crise que nous avons signalée et

dont nous fixions approximativement la date entre 4 et 6 ans

nous a été confirmée de plusieurs côtés par des lecteurs qui
ont interrogé à ce sujet leurs souvenirs d'enfance.

L'un d'eux, aujourd'hui docteur en médecine, se rappelle distinctement

comment vers l'âge de 7 ans il fut pris d'un besoin persistant de

mettre à l'épreuve l'omniscience de son père en sollicitant des explications

sur les sujets les plus divers.
Quand le bambin lui demanda de lui expliquer la marche d'une

machine à vapeur, le papa ne se tira pas mal d'affaire, mais lorsqu'à
l'interrogatoire suivant il fallut rendre compte du fonctionnement d'une

trompette, le résultat de l'examen fut moins brillant. Cet échec
volontairement provoqué par les « colles » qu'il avait posées à son père fit à

l'enfant une impression profonde.

D'une attitude délibérément critique à une attitude plus
ou moins consciemment hostile le passage est imperceptible.
Comme nous avons noté la coïncidence de la piété filiale
avec l'éveil de la curiosité sexuelle, les disciples de Freud
se demanderont si ce n'est pas aussi vers le même temps que
se manifeste normalement le fameux « complexe d'Oedipe »,
dont l'hostilité de l'enfant à l'égard de son père est partie
intégrante.



LE SENTIMENT FILIAL ET LA RELIGION l43

Mais l'attachement exclusif du tout petit à sa mère et
la jalousie qui en est la conséquence doivent, si l'on peut
adopter les thèses freudiennes, être antérieurs à la crise dont
nous parlons. Celle-ci en effet suppose que l'enfant a déjà
transféré sur son père quelque chose de l'adoration qui
primitivement se dirigeait sur la mère seule, et d'ailleurs la
perfection de celle-ci est en cause autant que celle du père.

Parmi les perfections que l'enfant confère à ses parents
et qui, après la crise, demeureront des attributs divins, nous
avons signalé d'abord la toute-science^ la toute-puissance et
la toute-bonté. A la toute-science nous avons rattaché l'ubiquité

dans le temps et dans l'espace, c'est-à-dire l'éternité
et l'omni-présence, mais pour ce dernier attribut nous avons
été très prudents. «Il est difficile peut-être, disions-nous, de

prouver qu'il y a une époque de sa vie où l'enfant conçoit
positivement que ses parents sont présents partout : le témoignage

de ses sens contredit trop manifestement cette assumption

». Notre scrupule était excessif; le récit suivant que je
dois à une lectrice le montrera :

« Quand j'étais petite (4 ou peut-être 3 ans et demi) nous habitions
une maison à deux étages et mon père avait son cabinet de travail au
deuxième séparé du reste de la maison par diverses portes capitonnées
— ce qui se conçoit, avec sept enfants. J'étais têtue et je supportais
malaisément l'autorité d'une de mes sœurs qui à table était préposée
à mon éducation. Quand une fois s'engageait entre nous une discussion,
cela n'en finissait plus ou cela finissait très mal. Un jour mon père
coupa court à une altercation naissante : « Ecoute, me dit-il, va dans

ma chambre, entre sans frapper à la porte, va jusqu'au grand fauteuil
et regarde si j'y suis. Si je n'y suis pas, vois sous la table, puis reviens
me le dire ». J'eus quelque peine à descendre de ma haute chaise, puis
à monter deux étages, mais l'idée ne me vint pas d'hésiter une seconde.
Cela prit du temps mais je finis par reparaître à la salle à manger
déclarant gravement à mon père : « Non, tu n'y étais pas ». Puis, voyant
rire toute la famille, j'ajoutai consternée : « Tu m'as dit une bêtise »
Dès ce jour le charme fut rompu et mon père passa au rang de simple
mortel. Mais longtemps encore je me suis représenté Dieu avec une
barbe blanche et des yeux très bleus. »

Parmi les perfections divines, il en est une dont la notion



l44 PIERRE BOVET

présente un contenu psychologique très particulier, c'est
celle de sainteté. En retracer l'histoire dans la race dépasserait

nos compétences : nous verrions la notion du saint,
d'abord confondue avec celle du sacré, enrichir peu à peu
sa signification rituelle d'un contenu moral. La proclamation

de l'absolue sainteté de Dieu est une des formes les plus
caractéristiques de l'adoration (i). Là surtout nous sentons

que les éléments effectifs prédominent sur les notions
conceptuelles. Essayons néanmoins de fixer celles-ci ; le dictionnaire

nous y aidera. Saint, lit-on dans Littré (après l'énu-
mération de sens plus rapprochés de l'origine étymologique
du mot sandre : consacrer), « saint : souverainement pur ; il
ne se dit en ce sens que de Dieu».

Nous entendons bien qu'il s'agit de pureté morale. Les

classiques du dogme, dont Littré a rendu la pensée, le
soulignent dans leurs définitions : « Summa omnisque omnino
labis aut vitii in Deo puritas, munditiem et puritatem débitant

exigens a creaturis » (2).
La sainteté, perfection morale, se distingue de l'absolue

justice el de la toute-bonté, attributs positifs qui caractérisent
l'action de la divinité à l'égard des hommes, par quelque
chose de négatif qui paraît nécessairement renfermé dans

sa définition. Les autres perfections de la divinité élèvent à

l'absolu les vertus positives que l'enfant a pu constater chez

ses parents, celle-ci paraît obtenue par la voie inverse. Est-

il téméraire de mettre cette notion en rapport avec un
élément de la crise infantile, que nous avions signalé mais sur
lequel nous n'avions pas encore fixé notre attention :

l'élément sexuel, et notamment la désillusion, souvent très
profonde, que les petits éprouvent en découvrant en quoi
consiste l'acte générateur. Cette désillusion va parfois jusqu'à
la révolte, affective et intellectuelle à la fois, comme chez

(1) « Heilig ist das Wort der Anbetung' und gibt dem was wir bei der Anbetung

empfinden sein sprachliches Zeichen». Schlatter, Das christliche
Dogma, 1911, p. 107.

(2) Quenstedt, cité par Gretillat, Dogmatique, I 263.



LE SENTIMENT FILIAL ET LA RELIGION l4S

cet enfant qui, renseigné par un camarade, donna à sa

protestation cette expression naïve et touchante : « Ton papa
peut-être, mais pas le mien »

En contraste avec le père terrestre qui a fait « quelque chose
de sale », l'adoration du cœur réclame un Père saint, auquel
toute souillure soit étrangère.

Pour recommander notre interprétation il y aurait lieu
d'insister d'abord sur l'importance de cette crise dans la vie
de l'enfant, notamment sur sa portée intellectuelle, sur les

théories, les mythes, les contes (i) qu'il invente pour
libérer sa petite âme de l'obsession des réalités entrevues.
Il faudrait ensuite montrer quelle étroite relation la théologie
chrétienne maintient entre la paternité génératrice et la divinité

: le symbole de Nicée insistant sur la génération éternelle
du Fils (genitus non creatus).

La croyance à la naissance surnaturelle du Christ constitue

au transfert que nous venons de décrire un pendant
exact : la pureté idéale de la mère terrestre qu'on adore
est transportée sur la Mère immaculée.

Pour la sainteté comme pour les autres perfections morales
et métaphysiques, c'est à l'adoration de l'enfant pour ses

parents qu'il faut remonter, si l'on veut en trouver la source
psychologique.

II
En constatant ce transfert affectif d'un objet prochain à

un objet lointain nous indiquions la possibilité d'y distinguer

des étapes. Nous n'y reviendrons pas. (2)
Ce transfert de sentiment n'aboutit pas toujours ni

exclusivement à l'objet transcendant auquel les grandes
religions historiques réservent le nom de Dieu. Entre le père

(1) J'en ai cité un dans un article de l'Annuaire de l'Instruction publique
en Suisse, 1920, sur La psychanalyse et l'éducation.

(2) Non plus qu'à ce qui se retrouve de l'adoration filiale dans l'adoration

amoureuse et conjugale.



l46 PIERRE BOVET

selon la chair et le Père céleste, il est un intermédiaire
auquel vont les mêmes sentiments, que nous appelons dans

ce cas tantôt filiaux et tantôt religieux, auquel les mêmes

croyances s'attachent : nous voulons parler du patriarche,
du chef de tribu, du monarque.

La personne du roi a pour le bonheur ou le malheur de ses sujets
une importance extraordinaire. A parler rigoureusement, c'est lui qui
règle le cours du monde. Son peuple doit lui rendre grâce non seulement

pour la pluie et le soleil qui font croître les fruits de la terre, mais

pour le vent qui pousse les bateaux à la côte, pour le sol qu'ils
foulent de leurs pieds. Ces rois des primitifs sont dotés d'un pouvoir
et d'une faculté de faire le bonheur d'autrui qui n'appartiennent qu'aux
dieux, (i)

Que ces sentiments et ces croyances ne soient pas l'apanage

exclusif des primitifs, l'histoire entière nous l'enseigne :

A toutes les époques nous retrouvons sous des formes à

peine variées la trinité du père, du roi et du dieu dans la

personne unique du monarque régnant : Divus Augustus
Pater Patriae, disent les inscriptions romaines. Les
Pharaons, Alexandre, les empereurs de Rome, Innocent III
et Boniface VIII, Louis XIV et plus près de nous « le

petit père le czar » et tous les souverains de droit divin
prouvent que les sentiments de vénération auxquels font
appel les monarques, ont dans le cœur des racines
profondes el permanentes et que partout ces sentiments
s'épanouissent naturellement en dogmes d'adoration.

Citons (2) quelques phrases caractéristiques d'un hymne au roi
(Ménephtah et Séti II) conservé par les papyrus d'Egypte : « Tu as la
forme de ton père Râ quand il se lève au ciel; tes rayons pénètrent
en tout pays; il n'y a point de lieu qui soit privé de tes beautés, car
tes paroles règlent les destinées de tous les peuples. Quand tu reposes
dans ton palais, tu entends ce qu'on dit en toute contrée, car tu as des
millions d'oreilles. Ton œil brille plus qu'étoile au ciel et voit mieux

(1) Freud, Totem und Tabu, citant Frazeii. Taboo, p. 7.

(2) D'après Maspero, Au temps de Ramsès et d'Assourbanipal, dans
Lectures Historiques (Hachette).



LE SENTIMENT FILIAL ET LA RELIGION 1^7

que le soleil. Si l'on parle, quand même la bouche qui parle serait
dans les murs d'une maison, ses paroles atteignent ton oreille. Si l'un
fait queique action cachée, ton œii t'aperçoit, ô roi, seigneur gracieux,
qui donnes à tous le souffle de ta vie. »

« Tu es comme Râ, dit encore une stèle de Ramsès II, en tout ce que
tu fais, aussi les désirs de ton cœur se réalisent; si tu souhaites quelque
chose pendant la nuit, à l'aube cela est déjà... Petit garçon, avec la tresse
pendante sur la tempe, il n'y avait affaire que tu ignorasses. Adolescent,

tous les travaux publics se faisaient par ta main... Si donc tu dis
à l'eau : « Viens sur la montagne » les eaux célestes sortiront tôt à l'appel
de ta bouche. Tes paroles s'accomplissent chaque jour à l'égal de

Phtah quand il crée ses œuvres. Comme tu es éternel on agit selon tes
desseins et l'on obéit à tout ce que tu dis, sire, notre maître. »

Dans des temps plus modernes le même sentiment
religieux et filial à la fois d'un sujet pour son prince constitue
ce que nous appelons le loyalisme. Encore que les

croyances qu'il favorise soient un peu moins paradoxales

que l'adoration des Pharaons, il lui est étroitement
apparenté. Un psychologue a décrit récemment (i) le loyalisme
comme « l'ensemble des inhibitions intellectuelles qu'un
homme s'impose pour ne pas perdre la foi qu'il a mise en
son idéal de héros » (2) et en a signalé une jolie analyse dans

un passage des Mémoires de Marmont (3) :

« En 1792 j'avais pour la personne du roi un sentiment difficile à

définir dont j'ai retrouvé la trace et en quelque sorte la puissance
vingt-deux ans plus tard, un sentiment de dévouement avec un cara-
lère presque religieux, un respect inné comme dû à un être d'un ordre
supérieur. Le mot de roi avait alors une magie et une puissance que
rien n'avait altérées dans les cœurs droits et purs. Cet amour devenait
une espèce de culte. »

(1) « Die gefühlsmässig erlebte, in der Form einer dauernden Gesinnung
konzentrierte Gesamtheit der Denkhemmungen die man sich auferlegt um
den Glauben an das in sichtbare Erscheinung getretene Heldenideal nicht
zu verlieren. » Lorenz, Der politische Mythus, in Imago VI (1920), p. 76.

(2) Cette description, pour le dire en passant, rappelle singulièrement
und définition naïve de la religion donnée naguère par un écolier : « La foi
c'est quand on croit ce qu'on sait ce qui n'est pas vrai ». L'une et l'autre
mettent bien en lumière ces inhibitions de pensée d'origine affective.

(3) Maréchal Marmont, Mémoires, I, 24-26.



l48 PIERRE BOVET

Plus près de nous encore dans le temps et dans l'espace,
il vaut la peine de relire (i) les hymnes que certains
Neuchâtelois de i83i entonnaient en l'honneur de leur souverain

au moment même où son gouvernement se montrait
totalement sourd aux revendications du pays.

« ...C'est notre prince, c'est notre père ; il nous aime comme on aime
un fils unique; il épie nos besoins, nos désirs; invisible pour nous, il
ne nous fait, comme la Providence, sentir sa présence que par des

bienfaits... »

Si le culte de la Vierge doit être mis en parallèle avec
l'adoration du Dieu Saint, le patriotisme constitue au
loyalisme un pendant de même espèce : la patrie est la mère

comme le souverain est le père, (2) sur elle aussi se reportent
les puissances d'amour de l'enfant.

11 n'est pas question de rechercher ici les origines et

d'écrire l'histoire de l'idée ou plutôt du sentiment de

patrie. (3) Marquer la place qu'y tient la piété filiale est

superflu, cela est donné dans le mot même. Sans doute il
y aurait une foule de nuances à indiquer. Rornons-nous à

relever que les premières expressions pour ainsi dire
modernes, du patriotisme dans l'antiquité grecque mettent
le devoir de défendre la terre natale en rapport avec un
mylhe dans lequel cette terre apparaît comme une mère au

sens quasi littéral du mot. (4)

«II nous faut, dit Platon, persuader aux magistrats, aux guerriers
puis au reste des citoyens, qu'ils ont été vraiment façonnés et nourris
dans les entrailles de la terre avec tout ce qui leur appartient, qu'ils
étaient complètement modelés lorsque la terre, leur mère, les a mis
au jour et que maintenant c'est leur devoir de défendre le pays
comme leur mère et leur nourrice, si quelqu'un l'attaque et de consi-

(1) Dans la belle Histoire de la révolution neuchâteloise. d'Arthur Piaget,

p. ex. III, p. 86, 94 et passim.
(2) Voir les strophes de Heyse et de Geibel citées par Lorenz loc. cit.
(3) Une étude psychologique du patriotisme a été tentée récemment par

le P. de Munnynck dans la Suisse latine I.
(4) Platon, Rep. III 414 DE.



LE SENTIMENT FILIAL ET LA RELIGION l49

dérer les auties citoyens comme les frères qu'ils leur sont, nés de la
terre comme eux.»

Ce qui nous intéresse ici, c'est la relation qui existe entre
le sentiment patriotique et cette autre altération du sentiment

filial, le sentiment religieux, car leur commune origine
est de nature à nous expliquer dans une large mesure et

leur alliance et leur rivalité dans l'âme humaine.
Relevons d'abord dans la société religieuse qu'est l'Eglise

les sentiments qui correspondent exactement au loyalisme
et au patriotisme. Tous deux sont nettement colorés par la
piété filiale : d'une part la déférence envers le supérieur
ecclésiastique, le Saint Père, le pape, d'autre part l'attachement

tendre, passionné à la Mère spirituelle, à l'Eglise. Tous
deux, est-il besoin de le rappeler, attribuent à leurs objets
des perfections absolues et paradoxales : infaillibilité,
éternité, etc., etc.

Mais il y a plus : le sentiment religieux et le sentiment
patriotique ont été très souvent confondus. L'un et l'autre
étant des sentiments de famille, ils se sont fréquemment
identifies pour la collectivité. Religions nationales et patrio-
tismes religieux abondent dans l'histoire. Sans doute un
moment est venu où, notamment à l'école des prophètes
d'Israël, la conscience de l'humanité a distingué les deux
notions. Certain patriotisme lui est apparu alors comme la
forme moderne de l'idolatrie, du culte de faux dieux, (i) On
nous citait naguère le mot d'un collaborateur berlinois de cette
Revue : « Quand on étudiera plus tard la religion du peuple
allemand pendant la guerre, on verra qu'elle était en recul
sur celle d'Israël à l'époque des patriarches ».

Les ressemblances psychologiques et les contrastes
moraux des deux sentiments ont été puissamment mis en
lumière dans cette Revue même (2) par M. Maurice Neeser.
C'est que dans l'individu, en effet, les deux sentiments

(1) Cf. Félix Bovet, Pensées, 106-108.

(2) N° 12. La morale évangélique et la guerre.



l5o PIERRE BOVET

peuvent s'identifier, se substituer l'un à l'autre de la façon
la plus complète. Comment lire par exemple l'hymne de

Robert Dubarle A la patrie autrement que comme un acte

d'entière consécration religieuse
L' « adoration » patriotique a les mêmes conséquences

intellectuelles que les autres. Quelque contraste qu'il en
résulte avec les faits, elle ne peut s'empêcher d'élever à

l'absolu les perfections qu'elle attribue à l'objet de son
amour. Elle parle de la France « éternelle », elle exalte

l'Allemagne « par dessus tout », elle situe la patrie anglaise
« au delà du bien et du mal » (Right or wrong my country)

et si ces expressions ont quelque chose de touchant,
c'est qu'on sent au-dessous d'elle une intensité extraordinaire

de sentiment désintéressé.
Le simple fait que la patrie est toujours aperçue comme

une mère mérite d'être souligné. Nous pourrions tout aussi

bien justifier notre attachement au sol natal comme à la terre
de nos fils et faire de la patrie notre fille. Mais nous sentons
instinctivement que cette conception pragmatique, plus
morale peut-être, du patriotisme en serait une altération
profonde. La patrie-fille choque notre sentiment patriotique de

la même façon que le jeune Dieu conquérant de Wells déconcerte

notre sentiment religieux. L'un et l'autre sont, par
essence, des sentiments filiaux, respectueux.

L'étroite parenté des deux sentiments ne se manifeste pas
seulement dans les âmes qui s'abandonnent à tous les deux
à la fois (religion patriotique) ou à un seul d'entr'eux à

l'exclusion de l'autre (anti-patriotisme religieux), mais dans
celles qui résistent à l'un et à l'autre.

« Ni Dieu, ni Maître » ; l'origine de cette formule est dans

un rébellion de l'âme enfantine contre l'autorité paternelle.
Un auteur contemporain faisant la psychologie des mouvements

révolutionnaires décrit l'état d'âme de l'Allemagne
d'aujourd'hui comme celui d'une société sans père (i). Heu-

(i) Fedeun, Zur Psychologie der Revolution. Die vaterlose Gesellschaft.
Vienne 1919. Voir Imago, vi, 1, p. 91.



LE SENTIMENT FILIAL ET LA RELIGION l5l

reuse la France, dit-il, qui au moment même où elle perdait

sa dévotion traditionnelle à ses souverains a senti surgir
en elle l'amour sacré de la patrie. Il lui a tenu lieu et de

piété filiale et de foi religieuse.
Si les relations que j'ai cherché à faire voir entre le sentiment

filial et les sentiments loyalistes et patriotiques sont,
comme je le crois, fondées sur une identité psychologique
foncière, des problèmes d'éducation se posent nombreux.
Les faits dont nous disposons ne me paraissent pas encore
assez clairs pour que nous en déduisions avec assurance des

applications pédagogiques. Elles ne seraient d'ailleurs pas
à leur place ici.

III

Qu'on nous permette plutôt, pour répondre à une question

qui nous a été posée à plus d'une reprise, de quitter le
terrain des explications scientifiques pour celui des jugements
de valeur, et d'envisager brièvement la portée philosophique
de la théorie que nous proposons.

Faire du sentiment religieux une altération de l'amour
filial,-expliquer les perfections que l'homme prête à la divinité

par la projection sur un objet lointain des attributs que
l'enfant confère d'abord aux êtres qu'il chérit, cela peut
sembler une doctrine fatalement positiviste aboutissant à

dénier toute réalité à l'objet de l'adoration religieuse.
C'est sous cet angle-là, par exemple, que Jung, l'illustre

émule zurichois de Freud, nous présente les choses :

« Envisagée comme sublimation de la libido incestueuse (i), la foi au
symbole religieux n'est plus un idéal moral. C'est en effet une transformation

inconsciente de vœux incestueux en représentations et en actions
symboliques qui induit les hommes en erreur, de telle sorte que le Ciel
leur semble un Père, la Terre une Mère et les hommes qui y vont et
viennent des enfants, nos frères et sœurs. Cela permet à l'homme d'y

(i) Nous dirions plus doucement : « de l'amour filial ».



103 PIERRE BOVET

rester aussi enfant que jamais, et d'y satisfaire ses souhaits incestueux
sans le savoir. Cet état serait indubitablement idéal, s'il n'était enfantin,

c'est-à-dire si cet état ne se trouvait pas n'être qu'un vœu borné
qui maintient l'homme à l'état d'enfant.

Le Ciel n'est pas un Père, la Terre n'est pas une Mère, les hommes
ne sont pas des frères et des sœurs. Il y a plus : tout cela représente
également des puissances hostiles, et nous en deviendrons d'autant
plus sûrement la proie que nous nous remettrons avec plus de confiance
et moins de réflexion aux prétendues mains paternelles (i).

Pour nous, disciple de Flournoy, nous demeurons
convaincu que la foi n'a rien à craindre de la psychologie de

la religion. De par ses ambitions même, la psychologie
religieuse est tenue d'appliquer ce que notre maître a appelé le

«principe d'exclusion de la transcendance».
Notre recherche aboutit en effet — soit dit en toute modestie

et dans le seul but d'illustrer notre pensée — à un résultat

comparable à celui de la critique kantienne. Comme

l'espace et le temps sont inséparables de toute intuition
sensible, le sentiment religieux, prolongement de l'amour filial,
est indéracinablement ancré dans toule âme humaine. Point
n'est besoin de passer une revue complète des rites et des

croyances de toutes les tribus de la terre pour proclamer

l'universalité du sentiment religieux : il est empiriquement

nécessaire. La psychologie ne saurait en dire davantage.
L'objet de ce sentiment échappe à son analyse ; elle laisse
la question ouverte.

Nous ne saurions interdire à Jung ou à d'autres de partir
de la seule libido du nourrisson pour résoudre les grands
problèmes métaphysiques. On peut prendre son point de

départ, son point d'appui, dans la crise intellectuelle d'un
enfant de cinq ans. Mais l'on peut aussi, en toute liberté,
choisir de le chercher plus haut, remonter de la piété filiale
à l'amour maternel qui l'a fait naître, chercher le sens de cet
instinct maternel à l'origine même des choses, et voir ainsi
dans les faits que nous avons réunis une nouvelle occasion

(i) Jung, Symbole und Wandlungen der Libido.



LE SENTIMENT FILIAL ET LA RELIGION l53

d'appliquer deux paroles fameuses : « Tu ne me chercherais

pas si tu ne m'avais déjà trouvé. » « Nous l'aimons parce qu'il
nous a aimés le premier. »

Jung voit dans l'abandon du croyant aux « prétendues
mains paternelles » non seulement une illusion, mais une
illusion dangereuse. En opposition flagrante avec la parole
évangélique il nous engage à ne pas demeurer des enfants.
Mais le jugement pragmatique par lequel il termine ne paraît
pas plus convaincant que le jugement métaphysique qui
l'introduisait. A ne se placer même que sur le terrain des faits
immédiatement vérifiables, la confiance ne provoque-t-elle
pas la confiance et l'amour l'amour N'y a-t-il pas là de quoi
faire taire les exhortations à la méfiance des sages de ce

monde, de quoi légitimer pleinement l'appel à la confiance
enfantine de Celui dont le sentiment religieux s'est par excellence

identifié avec le sentiment filial

Pierre Bovet.


	Le sentiment filial et la religion

