Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 8 (1920)

Heft: 34

Artikel: L'apologétique de la primitive Eglise : son influence sur la tradition des
origines et du ministere galiléen de Jésus

Autor: Baldensperger, Guillaume

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380019

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380019
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’APOLOGETIQUE DE LA PRIMITIVE EGLISE

SON INFLUENCE SUR LA TRADITION DES ORIGINES
ET DU MINISTERE GALILEEN DE JESUS

I.

La religion chré'tienne, pour devenir universelle, dut se dé-
gager du judaisme, au sein duquel elle avait pris naissance.
Cette « déjudaisation » ne s’effectua point sans difficultés,
- sans luttes. On est généralement bien renseigné sur les dif-
férends doctrinaux qui divisérent I’Eglise primitive et qui
~sont dds a la persistance des préjugés juifs dans une moitié
de la chrétienté. On a moins remarqué, et, en tous cas, on
a moins étudié, l'action qu’exercerent les croyanees juives
sur Vhistoire évangélique. Bien des cotés de la vie de Jésus
furent critiqués par les docteurs de la Synagogue des la pre-
“miére heure. La communauté apostolique eut a lutter sur
le terrain de I'histoire avant qu’elle ddt livrer la grande
bataille sur le terrain doctrinal. Mais les débats concernant
la loi mosaique et les prescriptions légales mous sont plus
connus et durérent davantage, car ils ne portaient pas sur
des événements dont on n’avait plus que le souvenir et
qui s’estompaient dans un passé toujours plus lointain,
mais ils étaient alimentés toujours a nouveau par la vie
ecclésiastique et la pratique des devoirs journaliers. 1l est



6 GUILLAUME BALDENSPERGER

donc naturel qu'ils aient laissé plus de traces et des traces
plus profondes dans la littérature de I'ancienne Eglise.

Avons-nous encore (uelques moyens de connaitre les
discussions que les chrétiens de l'age apostolique eurent
avec les Juifs sur la vie de Jésus et d’apprécier I'influence
qu'elles exercerent sur la formation de l'histoire évangé-
lique ? Nos évangiles canoniques nous renseignent sur la
polémique des pharisiens contre Jésus, non point sur celle
de la Synagogue contre I'Eglise. A I'époque de leur rédac-
tion, bien des années s’étaient écoulées depuis la mort de
Jésus. L’histoire de sa vie fut commentée, discutée par toute
une génération, avant qu'elle fit couchée par écrit. Par
quelles phases passa-t-elle, quels changements y furent-ils
introduits durant cette longue période? Pour refaire I'his-
toire premiere de la tradition évangélique, il faudrait voir
plus loin que nos évangiles, derriére nos textes canoniques.
Il n’est pas probable que dés la premiére pentecote chré-
tienne on ait raconté I’Evangile, présenté les faits de la vie
de Jésus comme on le fit trente ou quarante ans plus tard. La
période de la tradition orale, avant la lettre écrite, fut cer-
tainement la plus féconde, la plus riche en innovations de
tout genre. C'est elle qui excite le plus la curiosité de I'his-
torien. Sans doute, au point de vue dogmatique qui est celui
de nos Eglises chrétiennes, c’est l'interprétation de nos
évangiles canoniques, c’est la recherche du sens exact de
ces textes qui parait étre la tiche la plus élevée de la
science théologique. Mais il n’en est pas ainsi pour qui a
uniquement le souci de I'histoire. Ce que disent nos textes
canoniques lui importe souvent moins que ce qu’ils ne
disent pas. Il en va de nos évangiles comme de certaines
personnes : ce qu'elles cachent sous le masque du visage,
ce qu’elles laissent deviner de leur vie passée attire le plus
l'attention de I'observateur.

Les théologiens ont coutume de caractériser 1'époque
antérieure a la rédaction de nos évangiles comme l'ére de
la tradition orale et ils se contentent d’ajouter qu’il régnait



L'APOLOGETIQUE DE L'EGLISE ET LA TRADITION EVANGELIQUE 7

alors une grande liberté dans le choix des sujets et dans la
maniére de les raconter. C'est ld une caractéristique pure-
ment formelle. Une étude plus serrée de cette tradition
orale s'impose. Il importerait d’établir quel en fut le con-
tenu, a qui elle était destinée, dans quel but on s’en servait.
Si la premiere génération chrétienne avait surtout a cceur
d’édifier et d’affermir les fidéles dans la foi, son activité
cependant ne se borna pas a cela. Elle dut, plus que les
suivantes et des les premiers jours, se livrer 4 la propa-
gande. I’Eglise de Jérusalem, la plus ancienne Eglise chré-
tienne, fut essentiellement missionnaire. Kt cette activité
missionnaire, elle I'exerca tout d’abord et pendant long-
temps presque uniquement dans le monde juif. C’est dans
les réunions familiales ou synagogales, parmi les Israélites
pieux qui vivaient dans I'attente du Royaume messianique,
et parmiles prosélytes qui s’étaient affiliés & eux, que se recru-
terent les premiers membres de la communauté nouvelle. Le
mot d’ordre de la propagande était que le Messie avait paru et
que Jésus était le Christ, C’est 4 cette fin que les mission-
naires racontaient les événements qui s’étaient passés a Jéru-
salem, la passion, la mort et la résurrection et en outre
les miracles, les enseignements et toute la vie terrestre de
Jésus. Cependant leur préoccupation dominante n’était
pas de retracer I'enchainement historique de ces faits ou de
donner un tableau complet de cette vie; mais de la dé-
peindre sous les couleurs messianiques et de faire jaillir de
toute leur narration la conviction que Jésus était vraiment
Celui qu'Israél attendait. I’Evangile de la premiere Eglise,
I'Evangile missionnaire fut essentiellement messianique. Il
participait autant de la démonstration que du récit.

L’'idée messianique, dans laquelle se résumait pour
I'Eglise le sens de la vie de Jésus, n’était pas d’origine
chrétienne. (’était une ancienne croyance juive, dont les
dogmaticiens de la Synagogue avaient fixé tous les points
essentiels. Nous admettons, pour notre part, que les motifs
messianiques ont joué un grand role dans la vie réelle de



8 GUILLAUME BALDENSPERGER

Jésus. Néanmoins, cette vie, telle qu’elle s’était déroulée
depuis sa naissance jusqu’a la croix, était loin de répondre
au schéma messianique du judaisme. Les disciples de Jésus
se virent done contraints de '’enchasser dans un cadre em-
prunté, c’est-a-dire qu’ils lui appliquérent des régles étran-
geres, auxquelles elle ne se pliait pas toujours. Souvent ce
n’est que par une interprétation forcée et par des arguments
arbitraires qu’ils atteignaient leur but. Ce fut la pour
FEglise une source de difficultés, de déboires et de contro-
verses sans fin. Car les docteurs du judaisme, qui ne recon-
naissaient pas la messianité de Jésus et quidiscernaient sans
peine les points faibles de 'argumentation des adversaires,
contestaient la justesse de leurs theses. Le fait que les deux
partis s’en référaient 4 I’Ancien Testament, qu’ils considé-
raient tous deux comme la norme de leur foi et qu'’ils inter-
prétaient chacun a sa maniére, aggravait encore le
débat.

On peut affirmer que la controverse messianique remplit
une grande part de la vie de I'Eglise chrétienne pendant les
premieres années de son existence et avant que, par l'ini-
tiative de Paul, 'Evangile fiit porté hors de la Palestine dans
les pays paiens. L’Eglise, & cette époque, se composait
presque exclusivement d’anciens juifs, elle était judéo-chré-
tienne. Le judéo-christianisme n’en était pas seulement une
fraction plus ou moins importante. Il ne faut pas se laisser
induire en erreur par les écrits des Péres qui font allusion
aux judéo-chrétiens et qui les représentent comme une secte,
C’est la création et l'extension de plus en plus considérable
de la grande Iglise en terre paienne, puis la destruction de
la vie nationale des Juifs et la disparilion, par ce fait, de
I'Eglise-mere de Jérusalem, qui causérent la déchéance du
judéo-christianisme. Mais, & I’époque dont nous parlons, il
est au premier plan et ¢’est lui qui porte l'offensive dans le
camp de I'orthodoxie juive.

La lutte fut de longue durée et, comme il arrive entre
fréres ennemis, elle fut acharnée; d’une violence qui ne



L' APOLOGETIQUE DE L'EGLISE ET LA TRADITION EVANGELIQUE 9

reculait pas devant la contrainte par corps. Dés que I'héré-
sie galiléenne avait gagné des adhérents dans un coin du
pays, des inquisiteurs envoyés par les autorités de Jérusa-
lem venaient extirper la mauvaise herbe. Le voyage que
Saul de Tarse entreprit pour inspecter et épurer les syna-
gogues de Damas (Actes 1x, 2) n'est qu'un exemple de ce
qui se pratiquait sur une large échelle. A la mission chré-
tienne répondit partout une contre-mission juive. Dans les
maisons des riches et des pauvres, dans les réunions syna-
gogales et dans les milieux du sanhédrin (cf. Jean vir, 45-
52) on s’entretenait de la foi nouvelle, on discutait le pour
et le contre. Comme au temps de la Réforme du XVIe siécle,
les nouvelles doctrines pénétraient sous tous les toits, dé-
frayaient toutes les conversations. Les chefs du judaisme
prirent les mesures les plus séveres contre les novateurs.

C'est & cette époque de compression violente que se rap-
portent sans doute les versets 11 et 12 du chapitre v de
Matthieu (cf. Lue vi, 22-23), qui sont une addition au
groupe primitif des macarismes. Ils forment double emploi
avec Mat. v, 10. 1l s’agit de persécutions fomentées non par
la Rome paienne, mais par les Juifs (cf. Mat. v, 12 éiniay
Tovs mpogitas et Lue vi, 23 of watépes avrav). Le fait que les
persécutés confessaient la messianité de Jésus, Mat. v, 11
évexey suod, Liue vi, 22 éexa 1o viod 100 avfpmmov) permet de re-
monter aux premiéres années de 1’dge apostolique. Le (ua-
trieme évangile, qui esquisse un tableau tres vivant de la
procédure des autorités juives contre ceux (ui étaient soup-
connés d’hérésie (cf. Jean 1x) mentionne leur décision for-
melle d’excommunier ceux qui reconnaissaient Jésus pour
le Christ (cf. 1x, 22). On imagina les mesures les plus im-
pressionnantes pour enrayer le fléau. Jusiin rapporte que
les Juifs avaient coutume, aprés la priere, de bafouer le
nom du Messie chrétien. Dans les liturgies des synagogues
on intercala des passages ol 'on demandait & Dieu d’ex-
terminer promptement les hérétiques nazaréens et de rayer
leurs noms du Livre de la Vie. Malgré cela le judaisme per-



10 GUILLAUME BALDENSPERGER

dait toujours plus de membres et le danger de la contagion
croissait sans cesse. On se décida a interdire aux fideles du
judaisme tout commerce avec les chrétiens el surtout on
leur fit défense de discuter religion avec eux (cf. Justin,
&, Tryph. 38, 1332).

Il faut tenir compte de ces circonstances pour bien juger
la crise par laquelle passa la tradition de Jésus en ces jours
orageux. Que la question du Messie ait agité tous les esprits
et qu'elle fut au premier plan du débat, on ne s’en éton-
nera nullement, puisque les deux adversaires étaient de
nationalité juive. C'est le contraire qui ne s’expliquerait pas.
C’est contre les altaques savantes el passionnées des théo-
logiens juifs que les croyants durent maintenir les préten-
tions messianiques de leur maitre. Les objections de I'ad-
versaire leur ouvrirent les yeux sur certaines lacunes ct
certaines anomalies de la tradition évangélique. Il fallut
reviser les positions prises, placer tel fait dans un jour nou-
veau, c’est-a-dire dans la lumiére messianique, et chercher
des appuis dans les textes des Ecritures. Ce n’est pas dans
la calme réflexion du souvenir, mais dans le creuset de la
lutte que s’élabora I'Evangile primitif, celui des mission-
naires judéo-chrétiens. A peine la jeune FEglise s’était-elle
constituée qu’elle dut réparer hativement les breéches que
I'ennemi ne cessait de faire dans ses murs. La controverse
suscite la passion et, dans le feu de la bataille, dans la ten-
sion des esprits qu'elle provoque, on ne faisait pas toujours
un choix rigoureux des armes. Il en résulta des modifica-
tions plus ou moins grandes de 'histoire évangélique, par-
fois des altérations graves qui en ftransformerent le type
primitif. L’Evangile missionnaire de I'Eglise judéo-chré-
tienne eut une tendance apologétique prononcée. 11 faut y
voir I'évolution la plus radicale que I'histoire de Jésus ait
traversée depuis la résurrection jusqu’au jour ou elle fut
fixée irrévocablement dans nos évangiles canoniques. Mal-
heureusement, les documents directs et détaillés retracant
cette phase judéo-chrétienne de I'historiographie évangéli-



L'APOLOGETIQUE DE L'EGLISE ET LA TRADITION EVANGELIQUE II

que nous font défaut. On doit y suppléer par lintuition. Je
ne doute pas, pour ma part, que s’il nous était donné, au-
jourd’hui, d’entendre de nos oreilles comment les propagan-
distes judéo-chrétiens en Samarie, en Galilée, 4 Antioche ou
ailleurs exposaient le drame de la vie de Jésus et rétor-
quaient les arguments de leurs contradicteurs, nous en
apprendrions plus long sur la maniere dont beaucoup de
nos péricopes évangéliques se sont formées que par l'étude
critique la plus minutieuse de nos textes actuels.

2.

Si la phase la plus ancienne de I'histoire évangélique
n’est plus pour nous qu'une ombre sans consistance, elle
n’en a pas moins laissé quelques vestiges dans les livres du
Nouveau Testament et dans la littérature extra-canonique;
vestiges ui nous permettent de nous faire une idée de son
genre apologétique. Le livre des Actes, par exemple, nous
fournit & cet égard des renseignements précieux. J'entends
parler des discours que l'auteur, dans les premiers chapitres
de ce livre, met dans la bouche des apétres. Ces derniers
ne racontent pas a proprement parler les événements dont
Jérusalem fut le théatre. Leurs harangues sont des plaidoi-
ries en faveur de la foi nouvelle. Ils prouvent la mission
divine, le caractére messianique de Jésus par les signes,
les miracles et les Ecritures (Act. 11, 22; 111, 22-24; 1V, I0).
La mort du Christos est expliquée par les desseins de
Dieu, par les prophéties (Act. 11, 23 ; 11, 18; 1v, 11, 25 et
suiv.) Elle est attribuée a l'ignorance, a l'aveuglement des
Juifs (Act. w1, 13, 14, 17). Les orateurs insistent sur la résur-
rection comme contre-partie et justification de la mort
(Act. 11, 24-28; 1v, 10). Le ton argumentatif domine. L’histoire
cede le pas i la controverse. On objectera peut-étre I'inau-
thenticité des discours en (uestion. Mais si 'auteur les a
rédigés librement, il n’en reste pas moins que la forme



12 GUILLAUME BALDENSPERGER

sous laquelle il présente les faits, c’est-a-dire la tournure
apologétique des discours en question, répond bien a
ce que devait étre en réalité la prédication missionnaire
parmi les Juifs. C'est un indice qui prend tout son prix,
quand on le rapproche du fait que les discours des chapi-
tres postérieurs des Actes ont un genre différent. La contro-
verse messianique proprement dite passe au second plan et
il s’y méle des sujets d'une autre nature. D’ailleurs les mo-
tifs des premiers discours qui ont trait surtout a la mort et &
la résurrection de Jésus, ne furent pas les seuls qu'on jeta
dans le débat. Bien d’autres points importants, tels que la
naissance ou l'activité galiléenne de Jésus, furent passés
peu a peu au crible messianique, bien que les Actes n’en
fassent point mention. Divers écrits de I'antiquité chrétienne
en témoignent.

Parmi ces derniers, il faut citer en premiere ligne l'ou-
vrage de Justin intitulé : Dialogue avec le Juif Tryphon, ou
nous assistons a une discussion approfondie de la doctrine
chrétienne. Non moins important est le Livre de Vérité
(ahnfiie  Joyos) du philosophe Celse contre le christianisme.
On sait qu’Origene, qui le réfuta, nous en a conservé une
grande partie. La date de composition de ces deux ouvrages
¢tant bien postérieure a I'age apostolique, peut-on faire état
de leur contenu pour le probléme (ui nous occupe? Nous
pensons que oui. Le Juif que Justin met en scéne n’est pas
un personnage fictif. Le judaisme qu’il défend n’est pas
d’invention chrétienne. Tryphon se présente & nous comme
un Juif de la vieille roche ('Efgaiog ¢z wic mepropic). S'il est
permis de l'identifier avec un rabbin du nom de Tarphon,
dont il est souvent question dans les écrits rabbiniques, il
était lié d’amiti¢ avec le célebre R. Akiba et se distingua
par son ardeur & combattre les Minim ou judeo-chrétiens.
Il demandait par exemple qu’on brulat leurs évangiles sans
égard pour le nom de Dieu qu’ils contenaient. Il aurait
encore assist¢ au culte du temple de Jérusalem avant sa
destruction. Il n’est donc pas exclu que, dans son jeune



L’APOLOGETIQUE DE L’EGLISE ET LA TRADITION EVANGELIQUE 13

age, 1l ait eu aussi des rapports avec I'un ou l'autre des pha-
risiens et des membres du sanhédrin qui jouérent un rodle
a I'époque de Jésus. Nous concluons de tout cela que les
theses soutenues par le Juif Tryphon dans I'ccuvre de Justin,
peuvent et doivent étre prises en considération quand on
étudie la formation de la tradition évangélique au sein de
la premiére Eglise chrétienne. La paradosis (tradition) juive
était d'une fixité étonnante. Ce qu'un chef d’école avait pro-
clamé faisait loi pour tous ses successeurs. Les générations
nouvelles cherchaient leurs armes dans l'arsenal du passé.
Ce que Tryphon oppose & son contradicteur, les arguments
quil met en avant, sont ceux dont se servaient déja les
docteurs et les légistes (ui, selon les Actes, citéerent les
apotres Pierre et Jean & la barre. Un point qui milite par-
ticuliecrement en faveur d’une haute antiquité de l'exposé
de Tryphon' dans le Dialogue, ¢’est 'abondante argumenta-
tion scripturaire. Elle atteint des proportions qui dépassent
singulierement celle que Paul emploie dans ses épitres. Ce
n’est que dans un milieu authentiquement juif que I'étude
des Ecritures a pu se développer de la sorte et étre prati-
quée sur une aussi large échelle. Si l'auteur chrétien du
Dialogue n’avait voulu composer qu'une apologie fantaisiste,
au lieu de reproduire fidélement ce qu’il avait appris sur
la pensée et I'argumentation juives, il aurait pu se faire la
partie bien plus belle en présentant a ses lecteurs un ju-
daisme anémié ou édulcoré.

Avec Celse, ce n’est plus un Juif, mais un paien, qui
s’attaque aux doctrines des chrétiens et a 'histoire de Jésus.
Ou a-t-il puisé ses matériaux? Quelle est leur valeur histo-
rique ? On a pensé qu’il les avait empruntés 4 nos évan-
giles synoptiques et plus spécialement & Matthieu et & Marec.
Il est trées probable qu’il a eu connaissance des écrits de
I’Ancien comme du Nouveau Testament et en particulier des
quatre ¢évangiles, mais il ne leur accorda pas plus de crédit
qu'aux renseignements de source juive ou paienne. Les
évangiles lui suffisaient d’autant moins qu’il soupconnait



14 GUILLAUME BALDENSPERGER

les chrétiens d’en avoir altéré le texte primitil, ainsi que
nous le verrons tout & ’heure. D’autre part Celse fait allu-
sion lui-méme a ses relations personnelles avec les pro-
pheétes juifs de la Syrie et de la Palestine (¢. Cels., VII, g).
Le fait qu’il demeura a Rome n'y contredit pas. Les Juifs
affluaient dans la capitale. Celse dut se renseigner aupres
d’eux sur les objections que la Synagogue faisait & la doc-
trine nouvelle. Il était si bien documenté a ce sujet qu’il
consacra toute une partie du Livre de Vérité a la polémique
juive contre le christianisme. En effet, avant d’exposer ce
que, de son point de vue philosophique, il reproche tant aux
Juifs qu’aux chrétiens, il met en scéne un rabbin qui, dans
un discours tres étendu, s’en prend d’abord a Jésus et se
retourne ensuite contre ceux de ses coreligionnaires qui
s’élaient laissé enroler sous la banniére de I'Eglise. Il y a
lieu, je pense, de s’étonner et de se rendre compte, plus
que ne l'ont fait les critiques, de ce double courant du
Livre de Vérité. La juxtaposition des deux parties n’est pas
naturelle. L’insertion de la polémique juive contre le chris-
tianisme ne se comprend bien que si l'auteur n’a pas com-
posé celte partie expressément pour son livre, mais s'il
utilise un travail antérieur, peut-étre des notes prises par
lui dans les entretiens avec les rabbins dont il fut question
plus haut. Cela revient a dire que la polémique du Juif de
Celse n’est point de date récente, mais la reproduclion des
vieux arguments forgés par les docteurs palestiniens du
Ier siecle. La littérature polémique et apologétique des Juifs,
comme celle des chrétiens, avait sa topique et ses formes
traditionnelles,

Celse disposait donec de sources d’information indépen-
dantes du Nouveau Testament. Si les points qu’il traite se
retrouvent dans Matthieu, Luc ou Jean, ce n’est pas encore
la preuve qu’il les a empruntés a ces éerivains. Quand un
critique, a la recherche des sources du Livre de Veérite, rai-
sonne ainsi: « (Celse) sait que Jésus s’appelait le Nazaréen,



L’APOLOGETIQUE DE L'EGLISE ET LA TRADITION EVANGELIQUE 15

ce qui nous reporte & Matthieu » (1), ce raisonnement peut
se soutenir par rapport aux lecteurs modernes de Celse,
mais il ne tranche pas la question pour Celse lui-méme. II
faudrait des citations textuelles d'une certaine étendue. Il
suffirait méme que Celse etit indiqué une fois ou l'autre le nom
de 'évangéliste qu’il a mis a contribution. Mais dans les
fragments (ui nous restent, il n’'invoque jamais le t¢émoignage
d’un de nos évangiles canoniques en le désignant par son
nom. D’autre part, il apporte quelques détails qu’il ne peut
tenir de ces derniers. Il compte par exemple dix ou onze
apotres, soit qu’il ne connaisse pas la tradition officielle de
I’Eglise, soit qu’il donne la préférence & un écrivain inconnu.
Mais quoiqu’il en soit des lectures que ce philosophe épris
de vérité ait pu faire sur le sujet ui I'intéressait, il n’a cer-
tainement pas dédaigné I'information orale (2) et il eut l'oc-
casion précieuse pour sa tiche de polémiste de s’enquérir
aupres de personnes qui ¢taient au courant des anciennes
controverses entre Juifs et judéo-chrétiens. Dans cette sup-
position que Celse parvint vraiment & s’entourer de quel-
ques lumieres sur le passé lointain de 1'Eglise, un passage
de son réquisitoire mérite une mention spéciale. Il est capi-
tal pour la solution de notre probléeme. Au livre 11, 26-27, le
rabbin qui réprimande ses anciens coreligionnaires pour
leur apostasie, affirme que la tradition évangélique est un
tissu de fictions invraisemblables, et que quelques-uns
d’entre les chrétiens, semblables en cela aux gens ivres qui
portent la main sur eux mémes, ont remanié trois ou quatre
fois et plus Uévangile, en altérant le texte primitif, afin de

(1) PiLacaup, Celse et les premiéres lutles entre la philosophie et le
christianisme (Paris, 1879), p. 4og.

(2) D’aprés F. S. Murn (Der Kampf des heidnischen Philosophen Cel-
sus gegen das Christentum, 18gg), Celse tient sa connaissance du chris-
tianisme de l'observation personnelle et des rapports oraux, Mais sa con-
naissance de 'argumentation juive ne peut étre basée que sur un écrit ouw
des entretiens avec qui de droit.



16 GUILLAUME BALDENSPERGER

pouvoir repondre aux objections de ceux qui les avaient
convaincus d’erreur. Voila un propos bien significatif. Ce
n’est pas la un grief qu'on invente au pied levé. L’allusion
a tout un travail de transformations successives d'un texte
primitif (1) ne ressemble point & un argument conven-
tionnel. C’est un bruit qui courait, les adversaires I'avaient
grossi, mais il ne laissait pas de reposer sur un fondement
véritable. La critique interne de nos ¢évangiles prouve suffi-
samment que 1’histoire évangélique a évolué, méme encore
apres (qu'on elit commencé a la fixer par écrit. Cette évolu-
tion était due en partie, ainsi que le texte sus-mentionné le
confirme, au devoir pressant des chrétiens de parer aux
attaques des adversaires.

En quelle mesure cette these s’accrédite-t-elle par I'étude
de nos synoptiques ? A I'époque ou ils furent rédigés, I'age
apostolique n’était déja plus quun souvenir. La lutte contre
le messianisme juif n’était plus le sujet unique, ni principal,
des .préoccupations de I'’Eglise. La propagande chrétienne
avait rencontré sur son chemin bien d’autres difficultés,
surtout d’ordre pratique: 'abrogation de la loi mosaique, la
vie commune avec les pagano-chrétiens, 1'organisation ecclé-
siastique, le role et le rang des apotres, ete. De tout cela, il
y a plus d'une trace dans nos documents évangéliques. Sur-
tout on y remarque une conception nouvelle du Christos,
dont la christologie de 'Eglise est I'émanation. La caracté-
ristique de Jésus comme le Messie d’'Israél n’entre plus que

(1) Les termes employés par Celse pstayepattaty s a5 7pwTng Jpugiis TO
svayyihoy sont des plus caractéristiques. Il n'y a pas lieu de les rapporter
a4 des évangiles apocryphes, puisque Celse voulait combattre le christia-
nisme officiel et ses écrits. Il n’aurait pu imputer a4 I'Eglise les errements
des sectaires. Il est vrai que les hérétiques se livraient & des falsifications
de textes continuelles et que les orthodoxes s’employaient a les découvrir
et a les signaler (voir Tertullien, ade. Marc., 1v, 5 « nam et quotidie refor-
mant, prout a nobis quotidie revincuntur »). Mais cet état de choses au
sein de I'Eglise du II® et du III® siécle n’était rien d’absolument nouveau, ce
n’était que la répétition de ce qui s’était passé dés la fondation du christia-
nisme entre les fideles de la Synagogue et les croyants de la nouvelle
observance.



L’APOLOGETIQUE DE L'EGLISE ET LA TRADITION EVANGELIQUE 17

pour une part dans le programme de ces ceuvres placées
sur les confins de deux ages. La controverse messianique,
propre a I'époque primitive, est encore la plus apparente
dans I'évangile de Matthieu. Et ¢’est & bon droit. Car ainsi
se confirment les déclarations des Peéres concernant lori-
gine de cet évangile. Le fait que Matthieu releve volontiers
dans la vie de Jésus les traits messianiques, est en corréla-
tion parfaite avec cette circonstance (u’il écrivit dans un
milieu juif et pour des chrétiens judaisants. Le méme évan-
géliste se dislingue encore des autres par I'abondance des
citations de I’Ancien Testament et cela est conforme égale-
ment au procédé qu'on employait dans la discussion de
I’age apostolique.

Mais quel que soit le zéle de Matthieu pour le probléeme
messianique, il ne nous permet plus de nous faire une idée
de la passion intense avec laquelle ce probleme était débattu
immédiatement apres la mort de Jésus par les partis en pré-
sence. Dans lintervalle, I'horizon, le caractere, la langue
méme de I'Eglise avaient changé. N'oublions pas que le récit
et les démonstrations scripturaires de Matthieu sont rédigés
en grec, tandis que dans les discussions auxquelles nous
faisons allusion on s’était servi de 'araméen et de la langue
sacrée de I'Ancien Testament. Cette différence de langues
est aussi un indice du recul dans lequel était entré le mes-
sianisme. Qu'on en juge par la terminologie. Alors que
I'évangile de Jean fait encore usage a deux reprises (1, 42;
1v, 25) de la forme originale ¢ Mesoiog, aucun des autres
évangélistes, pas méme Matthieu, ne I'a reproduite une seule
fois. Kt c’est ainsi que, sous bien d’autres rapports encore,
ils ne nous donnent plus qu'un écho tres affaibli de la vie
du passé. Cependant, I'allure didactique, la forme théorique
que le probleme de la messianité de Jésus a revétues
chez eux, ne doivent pas mnous voiler I'importance qu’il
eut auparavant, Ces cendres presque éteintes témoignent
d’'une fournaise antérieure dont elles sont le résidu.

a

La tache de l'exégete comsiste a souffler sur elles pour

2



18 GUILLAUME BALDENSPERGER

en faire jaillir une flamme qui nous éclaire sur leur prove-
nance.

Examinons donc maintenant de plus prés quelques-uns des
motifs messianiques qu’a notés le premier évangile, et étu-
dions-les a4 la lumiére des débats de l'dge apostolique. Nous
fixons notre choix sur les données (ui se rapportent aux ori-
gines de Jésus et au cadre extérieur de sa vie : soit sa des-
cendance, son lieu de naissance et son champ d’activité.

I

La prétention des disciples de Jeésus, qu'on devait recon-
naitre en lui le Messie, se heurta dés 'abord & son manque
de descendance royale. Car c’était la croyance générale du
judaisme que le Messie sortirait de la famille de David. Rien
peut-étre ne prouve mieux combien elle était enracinée dans
les esprits que 'exemple de I'apotre Paul. Il 'adopta (Rom. 1
4), bien qu’elle paraisse peu en harmonie avec sa théorie de
Pextréme abaissement du Fils de Dieu. Ne semble-t-il pas
aussi que l'idée paulinienne de l'origine céleste du Christos
dat rendre la naissance royale superflue ? Mais les Ecritures
parlaient haut et clair et ¢’est précisément dans I'épitre ou
il démontre 'harmonie profonde de la foi chrétienne avec
les oracles de I'Ancien Testament que Paul décerne aussi
le titre de Fils de David & son Christ. Dés que la foi en la
messianité du Crucifi¢ fut rendue indubitable par sa résur-
rection, elle emporta dans les ames la conviction que sa vie
terrestre répondait en tous points aux exigences du dogme
messianique. L'un de ces points était l'origine davidique.
La question se posa pour les néophytes comme pour les
conservateurs juifs de savoir si le nouveau Messie ¢tait en
regle avec le dogme. Ses adhérents la résolurent par Uaffirma-
tive. Mais comme les adversaires exigeaient des preuves, les
propagandistes de la foi nouvelle se mirent en quéte de docu-
ments a 'appui. Ce fut la I'origine des tables généalogiques.

Leurs auteurs n’avaient point le souci de [Dhistoire.



L’APOLOGETIQUE DE L'’EGLISE ET LA TRADITION EVANGELIQUE IgQ

Sans doute ils durent étudier de pres les textes sacrés
avant de consigner les résultats de leurs recherches par
écrit. Mais ces études n’étaient pas de nature théorique,
comme celles des scribes et des docteurs de la loi.

Un texte ancien nous apporte des détails inédits sur ce
sujet. Un fragment des Catenae, (ui a trait aux écrits d’Irénée,
rappelle que I'évangile de Matthieu fut écrit & I'intention de
lecteurs d’origine juive (mpos lovdadouc) et que ceux-ci dési-
raient ardemment que le Christ fit de la race de David.
Matthieu lui-méme, ajoute le commentateur, avait le méme
désir, qui se manifestait plus fortement encore chez lui. Il
s’efforca donc de toutes les maniéres de donner satisfaction
a ces gens-la et & leur supposition que le Christ était de la
race de David (&g e ex omépuarec...). C’est pourquoi Matthieu
traita d’abord de la genése de Jésus (1).

On ne saurait souligner plus fortement le caractere tout
subjectif de 'entreprise. C'est la controverse qui a engendré
la littérature généalogique. En remontant jusqu’aux patriar-
ches, on crut asseoir solidement le credo messianique de la
communauté, mais on ne parvint pas a convaincre les adver-
saires, (qui continuerent a propager les bruits les plus facheux
sur Jésus. C'est de leurs propos que s’inspire Celse, quand il
affirme que Jésus était issu d’une pauvre paysanne, qui dut
gagner sa vie en filant. Elle n’était, dit-il, ni fortunée, ni de
condition royale. La misere des parents de Jésus ne cadre
pas avec le Royaume de Dieu (2) (¢. Cels., 1, 39). Ailleurs

(1) Voici le texte original complet [reproduit par Th. Zann, Einl. in das
N. T., 11, p. 267, 1809%]: To xarc Mathaiov elayyédtov mpog Touvduiovs eypdgm
oUror yap émelipouy wavw apddpa éx amipputes Awfid Xptativ, o 0 Mathaing it
p@doy Gpodpotépay Exwv Thy TowxvTwy Emtfupiny, Tavtelws iomsude mhnpogopiny
mapsyety alrols, o e éx amipparoc AwBid o Xpwotog * Ot xel amb THe yevéasmg
avtol 7piuto. Le dépouillement de la littérature touffue des Catenae n’en est
encore qu'a ses débuts. Les recherches de quelques savants, comme Paul
Wendland, font voir le profit que la science biblique peut en retirer.

(2) L’expression « Royaume de Dieu » n’appartient pas a Celse, ainsi que
Keim (Celsus’” Wahres Wort, p. 13) I'a relevé. C’est une preuve que Celse
ne fait que reproduire ici ’ancienne polémique juive,



20 GUILLAUME BALDENSPERGER

encore Celse revient sur la campagne des polémistes juifs
contre les essais généalogiques des chrétiens. Peut-étre doit-on
inférer de ses paroles qu’il a fait une distinction entre les
évangélistes et les auteurs des généalogies. La tentative de
ramener l'origine de Jésus aux rois de Juda et au premier
homme est, selon lui, une preuve d’effronterie et d’orgueil
(c. O., 1m, 32). C’est la encore une réminiscence. Apparem-
ment, il fut un temps ou la question de la descendance
de Jésus eut le don d’exciter les esprits au plus haut point.
La publication des tableaux canoniques n’eul pas l'effet de
clore le débat, mais elle le ralluma & nouveau. Toute la
question généalogique fut essentiellement une matiere de
controverse. Car les chrétiens eux-mémes, ainsi que I'ob-
serve Origene dans le passage susdit, ne s’accordaient nul-
lement sur le sujet et beaucoup d’entre eux contestaient
lauthenticité des listes.

On connait les résultats auxquels a abouti, il y a long-
temps, la critique littéraire des textes canoniques relatifs aux
généalogies. Ils confirment le point de vue que nous venons
de développer. Rappelons seulement les conclusions sui-
vantes: Les tables généalogiques de Matthieu et de Luc on
existé d’abord indépendamment de nos évangiles. Elles y
furent incorporées par les rédacteurs. Le titce de la génda-
logie dans Matthiew ne se rapporle qu'a celte généa-
logie et ne doit pas s’entendre de tout I'évangile. La fin de
la table, au verset 17, est reliée avec peine au récit qui suit,
par une soudure (ui ne satisfait le lecteur ni par la forme,
ni par le fond. Luc ayant inséré sa liste tout occasionnel-
lement, & une place différente, faii voir ue cette maliere
n’appartenait pas a la vieille tradition évangélique.

La naissance de Jésus dans la bourgade royale de Beth-
I¢em en Judée est intimément liée & sa descendance davidi-
que. A lire le récit de Matthieu, il semblerait qu'on transférat



L'APOLOGETIQUE DE L'EGLISE ET LA TRADITION EVANGELIQUE 2I

le lieu de naissance de Nazareth 4 Bethléem pour se mettre
en régle avec les Ecritures. Mais il est certain que ce n’est
pas l'exégese des écoles qui donna la premiere impulsion. La
Bible ne fut pas le point de départ, mais la confirmation de

la thése nouvelle. La naissance a Bethléem fait partie d'un
| systeme. Elle est en connexion avec une question d'une
plus large envergure, c'est-a-dire avee une conception nou-
velle de la vie de Jésus, comme nous l'exposerons dans la
suite.

La polémique juive contre 1'Eglise naissante posa en
principe que le Messie d’Israél ne pouvait pas appartenir
a la Galilée. 11 ne devait point naitre dans cette province
retirée, tout aussi peu qu’il devait limiter son activité a ses
habitants. La question du lieu de naissance n’était qu'un
corollaire de celle de la province. Si Nazareth seul avait
paru indigne et empéché les conservateurs juifs de se joindre
aux chrétiens, pourquoi ceux-ci n’auraient-ils pas fait naitre
Jésus & Capernatim ou quelque autre endroit de la Galilée ?
Mais la dogmatique juive assignait au Messie, comme champ
d’activité, Jérusalem et la Judée. L’opposition entre les Gali-
léens et les Judéens ne date pas de Jésus, mais c’est a
son sujet qu’elle fut ravivée. Déja de son vivant il fut
appelé le Nazaréen ou le Galiléen par la populace de la
capitale fanatisée pas les prétres. Aprés son exécution, la
propagande des apdtres ayant réussi 4 détacher du judaisme
un nombre croissant de fideles, la polémique s’accentua.
Les docteurs de la Synagogue publiérent maintenant & tous
les vents la tare galiléenne de la nouvelle secte. On réédita
d’anciens propos malveillanls sur les petites bourgades gali-
léennes et leurs habitants. Si 'auteur du quatriéme évangile
rapporte expressément que le Christ, selon I'opinion de ses
contemporains, ne pouvait venir de la Galilée (Jean vi, 41),
c¢’est qu’il n’était pas sans savoir que les Juifs de ce temps-
la s’étaient servis principalement de cet argument pour dis-
suader ceux qul étaient sur le point de se laisser gagner par
les nouveautés galiléennes. Le mot bien connu de Natha-



22 GUILLAUME BALDENSPERGER

naél : « Peut-il venir quelque chose de bon de Nazareth? »
(Jean 1, 46), est peut-étre un vieux dicton populaire qu’on
s’empressa de faire revivre pour arréter les progreés du mal.
Un passage de Justin mérite d’étre signalé. Parlant de la
croisade (ue les Juifs entreprirent, au lendemain de la r¢-
surrection, par tout I'univers, il en caractérise 'objet de la
maniere suivante : Les délégués juifs étaient chargés d’an-
noncer partout quune secte impie venait d’étre fondée par
un certain Jésus, un imposteur galileen (Dial., 108).

IIn'y a donc pas de doute que le judaisme ne dirigeat des
I'abord ses eflorts contre le galiléisme de Jésus. Ce faisant, il
avait bien calculé son coup. L’eeil de 'adversaire n’excelle-t-il
pas & découvrir nos points faibles? Le christianisme com-
menca par élre un mouvement galiléen. Ce n’est pas seule-
ment que son promoteur s’était confiné lui-méme jusqu’a la
fin de sa carriecre dans d’étroites limites territoriales, mais
encore ses adhérents s’é¢taient recrutés presqu’exclusivement
dans les contrées avoisinant la mer de Galilée. Lors de son
entrée triomphale a Jérusalem, ce furent les pelerins de la
Galilée qui lui firent cortege et lui préparérent une ovation.
Si la premic¢re communauté ne se fixa pas dans un endroit
galiléen, mais & Jeérusalem, c’est qu’elle attendait le retour
glorieux du maitre dans la ville méme ou il avait subi le
martyre. Elle ne perdit pas pour cela son caractére propre,
car elle y forma un groupe a part, une sorte de colonie
¢trangere, dont le parler trahissait la provenance galiléenne
(cf. Act. 11, 7, amavres obrol cigw of radotvres Uadideio; ef. 1, 11,
o‘c’vapeg F:z}.a)afoz).

Le christianisme était donc bien & l'origine un mouve-
ment séparatiste qui s’était dessiné au sein du judaisme. On
le décria comme une innovation inintelligente et antinatio-
nale. La masse juive éprouva pour ces schismatiques du
nord a4 peu pres les mémes sentiments que provoquerait en
France un mouvement insurrectionnel et séparatiste de la
Vendée ou de la Bretagne. L’épithéte de « galiléen » joua a
certains égards le méme role que les termes de « parpaillot »



L’APOLOGETIQUE DE L'EGLISE ET LA TRADITION EVANGELIQUE 23

ou de « chouan » & d’autres époques de l'histoire. Dans les
discussions religieuses des assemblées juives on se servait
couramment de cette épithete pour fermer la bouche aux
contradicteurs : cf. Jean vir, 52 (u xat ov éx g Uadidades €t ;).
Sil'on excepte la croix du Christ, il n'y eut sans doute rien
~dans le christianisme qui inspira davantage aux Juifs le
mépris de la secte nouvelle et les incita plus fortement &
repousser ses avances (ue le fait que I’Evangile était une
importation galiléenne. On sait que la société paienne elle-
meéme emprunta aux Juifs ’habitude de désigner les adeptes
de la religion chrétienne comme des galiléens. Cet emprunt
et l'étonnante persistance du préjugé jusqu'au temps de
Julien I’Apostat sont encore des preuves de l'importance
majeure que le judaisme avait accordée & ce point deés
l'origine. Le terme de galiléen avait pris une valeur symbo-
lique : il résumait 'aversion de tout un peuple, de toute une
génération et eut cette longévité surprenante, particuliére
aux symboles.

5.

Examinons maintenant l'attitude qu’adopta I'Eglise judéo-
chrétienne dans la controverse que nous venons d’exposer.
On peut résumer son point de vue en disant qu’elle partagea
I'enfance de Jésus entre Nazareth et Bethléem, comme elle
partagea son activité entre la Galilée et la Judée. (était la
un compromis entre I'histoire et la dogmatique. Sans renier
ouvertement la tradition ancienne, on la modifia dans le
sens messianique. Cette attitude manque sans doute de net-
teté et de vérité; mais n'oublions pas que I'Eglise naissante
était engagée dans une lutte sans merci et qu’elle était
résolue d'en sortir victorieuse. Devant concilier le dogme
avec des faits qui ne s’y pliaient guere, elle ne pouvait
aboutir qu'a des résultats imparfaits. '

Etudions de plus prés d’abord la question de la naissance
a Bethléem, ensuite celle de l'activité galiléenne. La substi-



24 ' GUILLAUME BALDENSPERGER '

tution de Bethléem & Nazareth montre clairement combien
le besoin de conformer I'enseignement de I'Kglise a la
théologie juive étail pressant. Nazareth n’avait pas la moindre
place dans le systéme messianique traditionnel. S’il ne s’était
agi que d’orner la naissance du nouveau Messie de traits
Iégendaires. comme ils abondent dans les récits de ’Ancien
Testament relatifs aux héros d’'Israél, Nazareth ent fait 'at-
faire aussi bien que Bethléem. Pour entourer le berceau de
Jésus d'une auréole surnaturelle, il était superflu de le dé-
placer. Pourquoi s’écarter de I'histoire authentique au point
de remplacer Nazareth par un endroit qui ne figurait nulle
part ailleurs dans la vie connue de Jésus? Mais Bethléem
offrait d'inappréciables avantages & la propagande chrétienne,
puisque celle-ci se mettait ainsi en regle avec les Saintes
Ecritures, avec les exigences de la théologie messianique et
avec les aspirations de ceux qu’elle cherchait 4 convertir.
En effet, la naissance dans la « ville de David » (Luc
11, 4) formait pendant a la descendance davidique. C’était
comme un sceau nouveau imprimé sur le parchemin mes-
sianique de Jésus, Le fondateur de la mnouvelle religion
étant né a Bethléem devint un judéen, un Juif authen-
tique. On coupa court a la critique de son origine gali-
léenne. Les textes évangéliques semblent porter encore la
trace de cette préoccupation de la chrétienté. Il se peut que
Lue 11, 4 (ano w7 Dadiradac... ¢is v lowdaizy) ne rellete aucune
intention. Mais il n’en est pas de méme de la citation du
prophéete Michée dans Mat. 11, 6. Car ici l'évangcliste a
changé¢ le texte sacré, en remplacant les mots du prophete :
« Bethléem Ephrata » par « Bethléem, terre de Judée ».
La tendance de placer le berceau de Jésus en territoire
judéen et de revendiquer pour le prophete galiléen un droit
de cit¢ dans la Judée est ici nettement accusée.

Cependant il faut se garder de mal juger cette entreprise
apologétique de I'Eglise, comme si elle résultait d’'une déci-
sion arbitraire. Les conducteurs du troupeau n’avaient nul-
lement conscience d’altérer la vérité de I'histoire. Partant



L’APOLOGETIQUE DE L'EGLISE ET LA TRADITION EVANGELIQUE 25

de la conviction que Jésus était le Messie promis, ils de-
vaient admettre aussi que toutes les prophéties s’étaient réa-
lisées en lui. La thése bethléémite n’était donc point d’in-
vention humaine & leurs yeux. Elle leur était révélée par
I'Esprit de Dieu, qui l'avait annoncée dans les Kcritures.
Sans cette conviction intime ils ne se fussent jamais aven-
turés dans la voie nouvelle. Le passage de Michée cité par
Matthieu en faveur de Bethléem fut certainement interprété
dans le sens messianique déja avant I’ére chrétienne par les
docteurs de la Synagogue (cf. Mat. 11, 4-5). Seulement c¢’élait
alors une thése de la théologie plutét qu'une croyance ré-
pandue dans les masses. Sauf dans Michée et dans I'histoire
de David, Bethléem ne figure nulle part dans la littérature
de I'Ancien Testament. C'est I'Eglise judéo-chrétienne qui
lanca ce motif dans le domaine public et l'exploita dans
I'intérét de sa cause. Sa démonstration ne fut pas sans faire
impression sur la foule et plus d’'un se laissa convaincre
(Jean vii, 1-43). Dans ces circonstances on sexplique
que depuis lors, comme l'affirme Origéne (c. Cels., 1, 51),
les adversaires des chrétiens aient évité avec soin de parler
de Bethléem, comme de la patrie du Messie. Ce n’est d’ail-
leurs pas le seul point de doctrine dont les docteurs du
judaisme durent se désister. La Synagogue a ¢vacué plus
d’une fois ses anciennes positions, lorsque I'Eglise réussit a
y prendre pied.

Le texte de Matthieu contient encore un autre indice de
Pinfluence de la tendance apologétique sur le texte sacré.
Tandis que le prophéte Michée disait de Bethléhem: « Tu es
trop petite pour étre classée parmi les villes de Juda »,
notre évangéliste a donné a ce texte la forme suivante : « tu
n’es nullement la plus petite entre les principautés de
Juda ». Ainsi donc Matthieu nie expressément la pelilesse
de Bethléem, alors que ce point était fortement mar-
qué dans le texte authentique du prophéte. Que le sens gé-
néral de la citation en soit affecté ou non, c¢’est une question
a part. Mais les commentateurs ne devraient pas, en la sou-



26 GUILLAUME BALDENSPERGER

levant, se dispenser de répondre a cette autre question plus
grave : pourquoi I'évangéliste se sert-il d'une tournure diffé-
rente de l'original ? Elle n’est pas 'effet du hasard. Elle dé-
note au contraire le souci de ne pas jeter la moindre décon-
sidération sur I'endroit qui vit naitre le Christ. Dés I'instant
que les chrétiens renoncaient a la Galilée, objet du dédain
de lorthodoxie juive, ils ne pouvaient s’accommoder d'un
texte qui avouait et soulignait I'insignifiance de Bethléem.
On ne troque pas une non-valeur contre une non-valeur.
L’KEglise, mise en garde par l'esprit de dénigrement de
I'adversaire, veilla avec un soin jaloux a ce que rien de dé-
favorable & son Christ ne put étre déduit de ses allégations
messlaniques.

Nous avons constaté plus haut, & propos de la généalogie,
que nos conclusions sont appuyées par la critique littéraire
des synoptiques. Il en est de méme pour la question qui
nous occupe maintenant. Pour ce qui concerne Luec, les
exégetes ont observé que la mention de Bethléem n’est pas
un ¢élément absolument indispensable de son évangile de
Penfance. On trouvera les preuves de cetle assertion dans
les commentaires modernes de cet évangile. Mais dans Mat-
thieu aussi la naissance en Judée fait I'impression d'un motif
surajout¢ qu'on eut bien de la peine & accorder avec les
données de I'histoire. Le verset qui relate que Joseph prit la
mere et 'enfant et s’en vint au pays d'lsraél (11, 21), sur-
prend. Il elt été plus naturel de dire ouvertement qu’il ne
retourna pas a Bethléem. L’auteur ¢prouve lui-méme le
besoin de s’expliquer, puisque dans le verset suivant, sans
plus nommer Bethléem, il rappelle qu’un fils ’Hérode régnait
en Judée et que pour cela Joseph craignit d'y aller. Mais
I'ange qui lui ordonnait de retourner, n’avait-il pas déclaré
aussi : « car ils sont morts ceux qui en voulaient 4 la vie du
petit enfant » (11, 20)? Pourquoi Joseph a-t-il encore des
craintes et pourquoi ne tient-il comptie que de la moiti¢ de
Vinjonction céleste. (Vest que 'évangéliste doit donner a
partir de cet endroit la description de la carriere publique,



L’APOLOGETIQUE DE L'EGLISE ET LA, TRADITION EVANGELIQUE 27

c’est-a-dire de la vie galiléenne de Jésus. Il veut donc
atteindre son but, qui est I'établissement de la sainte famille
en Galilée. Le ciel doit intervenir une seconde fois (Mat. 11,
22 b) pour amener le résultat désiré. Si Joseph a quelque
peine a aboutir, le narrateur n’en a pas moins. Ayant intro-
duit I'épisode de Bethléem, c’est-a-dire un motif étranger a
Ihistoire, il a dérangé I'économie de I’évangile et ne peut se
souslraire aux conséquences de son acte. L’embarras qui en
résulte pour lui est bien visible dans le texte. A partir du
~verset 19 ou il raconte le retour de Joseph dans son pays, il
ne fait plas qu'une allusion voilée a I'événement de Beth-
léem et met une certaine affectation & ne plus prononcer ce
nom. 31 la naissance du Christ & Bethléem a trouvé une
place dans son évangile, elle reste cependant en marge de
son ceuvre.

La fin de la péricope de Matthieu contient un passage
trés suggestif. C’est un essal de justification du caractere
nazaréen de Jésus (Mat. 11, 23). Done, avant de tourner ses
regards vers Bethléem, I'Eglise naissante avait livré bataille
sur la position de Nazareth. Cette justification va a4 len-
contre de la tendance qui domine actuellement dans ’évan-
gile et qui est en faveur de la Judée. Elle n’est donc pas le
fait du rédacteur de I'évangile. C’est un motif plus ancien
que ce dernier a sauvé de I'oubli et qui jouait un role dans
la premiére controverse sur les origines de Jésus. La tradi-
tion primitive entendait par or Nalwpaios zhrfroeron, que le
Christ serait natif de Nazareth. Que Jésus fit allé demeurer
quelque temps a Nazareth n’importait guére. Cela ne valait
pas les frais d’'une démonstration scripturaire. Mais l'évan-
géliste qui avait adopté la thése bethléémite ne pouvail se
donner un démenti & la fin de son récit. Il dut interpréter
la prophétie relative au Nazaréen du fait que son héros habita
Pendroit. S’il a fait quand méme une place & cette citation
dans son livre, c’est qu’il n’ignorait point que les premiers
chrétiens s’en étaient souvent servis dans la discussion. En
outre, Jésus ayant passé toute sa jeunesse a Nazareth, il



28 GUILLAUME BALDENSPERGER

n’était pas superflu pour son biographe d’insérer une pro-
phétie qui 8’y rapportait. Il ajoutait ainsi & tous les aulres
un argument nouveau en faveur de sa messianité.

Si le passage Mat. 11, 23 doit éire entendu primitivement
dans le sens que nous venons d’indiquer, il nous éclaire
sur la premieére phase de I'apologie chrétienne. On ne son-
geait point encore dans ces temps-la & situer la patrie de
Jésus en Judée. On s’en tenait & Nazareth et on revendi-
quait pour cet endroit obscur un droit messianique. Saint
Jérome a gardé le souvenir de cet état de choses ancien,
car il rapporte que cette citalion de Mat. 1, 23 (quoniam
Nazorceus vocabitur) était empruntée & 'évangile des Hé-
breux (De vir. ill., 11). Cependant cet argument des judéo-
chrétiens n’était pas de nature a ébranler leurs compatriotes
demeurés fideles a la foi des peéres. En eflet, la preuve qu'on
prétendait tirer de la citation repose sur une base bien {ra-
gile. Elle ne pouvait 4 la longue satisfaire la conscience
chrétienne elle-méme. Il suffit de considérer celte citation
un instant. Comme aucun prophéte n’avait fait mention de
Nazareth, elle en appelle aux prophétes en général, c¢’est-i-
dire a diverses paroles de I’Ancien Testament, ou il est parlé
dun rejeton (nezer). Ce terme de « nezer », oul'on vit une
allusion au Nazaréen, devait étre une désignation du Messie.

Yétait un échafaudage trés problématique. La combinaison
de tous les textes de 'Ancien Testament que les commenia-
teurs ont invoqués pour justifier la citation ne donne
Jamais le résultat cherché. c’est-a-dire la lecon canonique :
il s'appellera le Nazaréen. Les exégétes les moins prévenus
contre I’Evangile 1'ont bien senti, puisque, en désespoir de
cause, ils ont recours a4 des expédients, comme celui d'un
ouvrage apocryphe ou d’un livre perdu, auquel 'évangéliste
aurait fait un emprunt.

L’arme défensive que les judéo-chrétiens s’étaient forgée
d’abord en canonisant Nazareth, ne fult pas assez forte pour
parer le coup de I'adversaire. Nazareth resta I'écharde dans
leur chair. N’y aurait-il pas trace de cela dans nos docu-



L’APOLOGETIQUE DE L'EGLISE ET LA TRADITION EVANGELIQUE 20

ments canoniques? La facon dont cet endroit y est traité
est la preuve que ni la confiance dans le bon droit messia-
nique de Nazareth, ni méme sa considération en général ne
furent accrues par cette premiére campagne en sa faveur.
Les évangélistes parlent d’'une ville appelée Nazareth (Mat.
i, 23; Luc 1, 26) 4 peu prés comme ils font pour des
endroits obscurs du nom de Nain (Luc vm, 11), de Sichar
(Jean 1v, 5) et d’autres. La nuance est sensible si I'on com-
pare leur maniére de s’exprimer quand il s’agit de Beth-
l1éhem ou de Jéricho ou de Capernaiim (cf. Mat. 1, 10; 1V,
13 ; xx, 29). Matthieu n’aurait-il pas aussi la tendance de
substituer & Nazareth un centre plus important, quand il fait
de Capernaiim la résidence habituelle de Jésus? Le verset
13 de son quatrieme chapitre, qui n’a pas de paralléle dans
les deux autres synoptiques, offre matiere a réflexion. Pour-
quoi cette hate d’éloigner Jésus de Nazareth pour le fixer
définitivement (rargmunsey) & Capernaiim. L’évangile de Luc
ne permet pas de supposer un déplacement de ce genre.
Dans un discours prononcé dans la synagogue de Nazareth,
Jésus fait allusion & des ceuvres en grand nombre quil a
accomplies antérieurement 4 Capernaiim (Luc 1v, 23). Done
le départ définitif de Nazareth (xaradimdv) comme 'établisse-
ment définitif & Capernaiim sont quelque peu théoriques. Il
n'y a pas de doute que Jésus n’ait visité plus d’'une fois
dans le cours de son ministére itinérant la ville de Caper-
naiim, située au bord du lac, point de départ et d’arrivée de
tous les voyageurs. Mais cela ne justifie pas le terme de
raryunoey employé par Matthieu. Rappelons, 4 titre de con-
traste, que le quatrieme évangile parlant d’'un voyage de
Jésus et de sa famille 4 Capernaiim ajoute textuellement
qu’ils n’y demeurerent que peu de jours (Jean 1, 12). Au
reste il est compréhensible que les fideles galiléens aient
mieux aimé assigner & leur maitre comme résidence un
endroit de I'importance de Capernaiim qui était a la fois
ville de garnison, port marchand, entrepét de douane et ren-
dez-vous des étrangers. S’il pouvait encore rester un doute



30 GUILLAUME BALDENSPERGER

quant & cette intention des judéo-chrétiens d’établir un lien
des plus étroits entre Jésus et Capernaiim au préjudice de Na-
zareth, 1l devrait disparaitre & la lecture de Mat. 1x, 1. Car iei
Capernaiim est désigné comme la propre ville de Jésus, ce qui
est en opposition llagrante avec la tradition la plus an-
cienne, conservée par Matthiea lui-méme et ot Nazareth est
appelé la patrie (el méme idio mareic) de Jésus (Mat. xuu,
54, 57).

En présence des textes (ue mous venons d’analyser, il
faut bien conclure comme suit: de méme u'on substitua
Bethl¢em & Nazareth comme lieu de sa naissance, on entre-
prit ausst de déplacer la demeure de Jésus en la fixant a
Capernaiim de préférence & Nazareth. (Vétait pour combler
en quelque mesure le déficit que présentait 'histoire du
prophéte mnazaréen au point de vue messianique. Mais
du méme coup la premit¢re communauté chrétienne avouait
I'impuissance ou elle se trouvait & faire accepter son Christ
par la masse juive. Toutes les recherches bibliques en fa-
veur de Nazareth ne réussirent pas a détruire 'effet de I'im-
pitoyable critique des scribes et des docteurs contre cet
endroit déshérité. Cette premiere passe d’armes entre la
Synagogue et I'Eglise fait mieux comprendre pourquoi celle-
ci se décida bientot a évacuer la position de Nazareth pour
se retrancher plus fortement dans le bastion nouvellement
¢rigé de Bethléem.

Mais la fiction, quelque belle qu’elle soit, ne dure jamais
quun temps. Elle est impuissante contre les faits. On
n’efface pas l'histoire d’un trait de plume. Nazareth, qu'on
avait voulu évincer, réapparaissait a chaque étape de la vie
de Jésus et réclamait ses droits. Non seulement sa jeunesse se
passe dans ce lieu, sa famille y demeure, ily revient lui-méme
et y participe au service divin, mails encore, comme nous ve-
nons de le voir, les évangélistes eux-mémes continuent de par-
ler de Nazareth comme de la patrie de Jésus. Rien ne donne
une idée plus nette de 'impasse dans laquelle I'Eglise s’était
engagée (ue la péricope de Luc 1v, 16-30. Laremarque par la-



L'APOLOGETIQUE DE L'EGLISE ET LA TRADITION EVANGELIQUE 31

quelle Pauteur I'introduit: « Nazareth, ot il (Jésus) avait été
élevé » est destinée alaraccorder avec 'histoire de Bethléem.
Mais toute la suite du texte lucanien, ou Nazareth figure
comme patrie de Jésus (1v, 23-24), forme disparate avec
I'exorde. Cette double qualification de la bourgade de Naza-
reth, comme meére nourriciere et comme patrie de Jésus,
dans la méme péricope, caractérise le changement d’orien-
tation qui se produisit dans I'historiographie évangélique.
Lue, qui a des prétentions d’historien, s’est préoccupé de
mettre de l'unité dans son ceuvre, tandis que Matthieu, qui
se soucie moins de la concordance entre les diverses parties
de son livre, signale l'arrivée de Jésus dans sa patrie Naza-
reth (xuu, 54 ; cf. Marc vi, 1), comme s’il n’avait pas fait une
assertion différente au chapitre . Il reproduit sans doute
la péricope, telle quelle s’était formée avant lui et nous
fournit ainsi la preuve qu'on ne se doutait pas encore dans
ces temps reculés de l'existence de la légende de Bethléem.

6.

Il était dans la logique des choses que la controverse
messianique qui s’était engagée sur la généalogie et le lieu
de naissance de Jésus prit des proportions plus vastes.
I opposition que le judaisme témoignait aux origines gali-
léennes du nouveau Messie devait s’étendre a tout son mi-
nistére. Le fait qu’il s’était concentré sur la Galilée parais-
sait incompatible avec la prétention messianique. L’Elu de
Dieu, le Roi d’Israél ne pouvait faire d'un coin de terre
mal réputé, infecté de paganisme, le centre de son activité.
C’'est donc le caractere galiléen de l'ceuvre de Jésus qui
fut mis en cause. La jeune Eglise réagit d’'une facon tou-
jours plus décidée et plus ouverte contre cette critique. Le
chapitre de ces réaclions successives offre un intérét consi-
dérable. Aprés avoir essayé de plusieurs autres méthodes,
les chrétiens finirent par faire sortir leur maitre des fron-
tieres étroites de la province galiléenne. Ils élargirent son



32 GUILLAUME BALDENSPERGER

champ d’activité jusqu’a le mettre en contact avec le peuple
juif tout entier. Ce ne fut pas la une petite entreprise, On
avait plustot fait de déplacer le berceau de Jésus en ima-
ginant un motif qui obligeait la famille & faire un voyage
en Judée, que de relicher les liens étroits qui lunis-
saient 4 la Galilée. Il était relativement facile d’ajouter des
traits nouveaux & l'histoire de son enfance, puisque plus
de trente années s’étaient écoulées depuis. Ces événements
paraissaient lointains, ils appartenaient déja & une autre
génération. Il n’en était pas de méme de la vie publique de
Jésus. Au lendemain de sa mort, on ne pouvail songer iy
apporter un changement radical. En nier ou en eflacer le
caractere galiléen eut ét¢ chose impossible. Donc les théo-
logiens de I'Eglise n’eurent d’abord d’autre ressource que
d’essayer de le justifier. Voici qui donne une idée des
moyens qu’ils employerent.

Le premier évangile nous a conservé un passage (Mat.
v, 12-16), qui fait connaitre 'opinion qu’ils professaient a ce
sujet. Il fait partie de I'ancienne tradition judéo-chrétienne.
Les deux autres synoptiques, qui s’adressent &4 un public
non palestinien, ne l'ont pas inséré. Saint Jérome atteste
qu’il figurait, comme tous les autres textes de I’Ancien Tes-
tament cités par Matthieu, dans 'évangile que lisaient les
Nazaréens (De oir. ill., 3). Cest donc un fragment de l'apo-
logie de la premiere géndération. Il s’explique sur 'activité
galiléenne de Jésus. A la différence des autres narrateurs,
qui parlent simplement de U'arrivée ou du retour de Jésus
en Galilée, Matthieu en fait une retraite (otveympnaey). Kt ¢’est
la crainte de subir un sort analogue & celui du Bapliste qui
selon cet auteur détermina Jésus. Il dut chercher un refuge
en Galilée, et ¢’est pour celte raison qu’il ne s’est pas mani-
festé dés la premic¢re heure publiquement en Judée et a
Jérusalem.

Les Nazaréens ne s’en tinrent pas 4 cette apologie, dont
I'insuffisance ne pouvait leur échapper. Au motif empirique
ils joignirent un argument d’ordre théologique. Cest I'An-



L’APOLOGETIQUE DE L’EGLISE ET LA TRADITION EVANGELIQUE 33

cien Testament qui dut couvrir la retraite en Galilée. On mit
la main sur un passage d’Esaie, ol le prophéte annoncait
qu'une grande lumiére se leéverait, non pas sur le royaume
de Juda, mais d’abord sur la partie septentrionale du pays
qui venait d’étre saccagée par les Assyriens. Une interpréta-
tion franchement messianique de ces paroles, dans ce sens
qu'elles tracaient au futur Messie un programme strictement
galiléen, était trés sujette & caution. Aussi voyons-nous que
les autres svnoptiques n’ont pas fait usage de cette argu-
mentation de Matthieu. Les apologistes durent faire de grands
efforts pour établir une correspondance exacte entre les
indications du prophete et le cadre géographique du minis-
tere de Jésus. C’est pour cette raison que Matthieu décrit
ce dernier avec des expressions d’une étrangeté qui frappe.
Il parle des « confins de Zabulon et de Nephthali » et de
Capernaiim comme de «la ville proche de la mer » (o
Tapafadasoiov). Jamais il ne se serait servi d'un pareil lan-
gage pour délimiter le champ de travail de Jésus s’il n’avait
en vue le passage du prophéte. Les termes sont choisis pour
éveiller tout de suite 'impression d'un accord parfait avec
la citation qui suit et qui débute par « Zabulon, Nephthali
et chemin de la mer » (¢dov faddoong). Il importe peu, en
I'occurence, de savoir & quol se rapportaient dans la pen-
sée du prophéte hébreu les termes susdits. Seule une exé-
gése prévenue conlestera que pour Matthieu il y ait prémé-
ditation et correspondance voulue entre les formules qu’il
emploie et celles du texte sacré. Si cette facon d’appliquer
la Bible n’est pas a4 notre convenance, elle ne le céde pas
cependant en correction a celle qui était a4 l'ordre du jour
dans les écoles juives et dont 'apdtre Paul lui-méme donne
plus d'un exemple. Aussi I'évangéliste s’empresse-t-il de faire
part de 'intéressante découverle scripturaire, persuadé qu’il
était de sa valeur pour réfuter I'antigaliléisme de la Synagogue.
Cest un défaut général de toute .apologétique que 1'histoire
y soit adaptée a la these plutdot que la thése ne vienne a
Iappui des faits historiques. Dans le cas présent 1'évangé-

3



34 GUILLAUME BALDENSPERGER

liste a institué un mariage forcé entre l'oracle du prophete
et la tradition chrétienne. Le caractére emprunté de ce genre
de démonstration ne put satisfaire 4 la longue les esprits, au
sein de ’Eglise méme, ainsi que Marc et Luc en font fol.
On s’avisa de moyens plus efficaces pour bannir de la
tradition évangélique 'impression de l'étroitesse galiléenne.
Il y a dans les quatre évangiles comme un effort continu
et un plan d’élargissement de l'activit¢ de Jésus. Le lecteur
est frappé d’abord par le soin qu’ils prennent de composer
au maitre galiléen un auditoire exotique, composé de gens
accourus de tous les coins de la Palestine. Bien entendu,
nous ne suspectons nullement les remarques fréquentes
ayant trait & tous ceux qui se rassemblaient autour de lui
pour entendre ses paraboles et ses exhortations. Il n’y a la
rien que d’absolument conforme a l'histoire authentlique.
Mais un passage comme celui de Mat. 1v, 23-25 ne rentre
pas dans cette catégorie. L’¢vangéliste y formule le pro-
gramme du ministere public de Jésus et il est difficile de ne
pas y voir un grossissement intentionnel de la tradition.
« Toute la Syrie » fait écho a « toute la Galilée ». La tour-
nure « fous ceux qui étaient malades » (1v, 24) tend égale-
ment a faire naitre I'idée d’'un mouvement universel. L’énu-
mération de fous les pays limitrophes de la Galilée enseigne
que la nouvelle doctrine déborde les frontiéres de cette pro-
vince. 1l faut remarquer tout particulierement que des ce cha-
pitre (et c’est le cas dans les trois textes synoptiques Mat. 1v,
25; Mare 111, 7-8; Luc vi, 17) la Judée et Jérusalem sont
englobées dans l'activité de Jésus. It cela ne doit pas étre
entendu dans un sens restreint, c’est-a-dire de la présence
fortuite el passagére d'un certain nombre de Judéens et de
Jérusalémites parmi les auditeurs de Jésus. Des cas isolés
de ce genre se sont présentés sans aucun doute. Mais nos
textes ont une autre portée. Les évangélistes esquissent un
programme. Ils supposent, eux, qu’'un groupe considéra-
ble d’adhérents, originaires de la Judée et de Jérusalem,
faisaient cortége & Jésus et l'entendaient réguliérement.



L'’APOLOGETIQUE DE L'EGLISE ET LA TRADITION EVANGELIQUE 35

Accordons (u’on pourrait en appeler au caractere popu-
laire de la narration évangélique pour ne considérer les
points indiqués que comme des exagérations habituelles a
ce genre. Cette maniere de voir n’est plus de mise pour
le sujet (ui va suivre. Jésus n’est pas resté jusqu'au bout en
Galilée. Son dernier voyage I'amena & Jérusalem, au cen-
tre de la théocratie. Cette circonstance se préta fort bien
au besoin qu’éprouvaient les messianistes chrétiens, disons
mieux, a la nécessité qui s’imposait 4 eux d’élargir le champ
de travail de leur maitre. Comparée a la période galiléenne,
la partie que les trois sources synoptiques ont consacrée au
voyage et au séjour de Jésus & Jérusalem est proportionnelle-
ment bien plus forte, Car les événements relatés a partir de
Mat. x1x se répartissent sur un laps de temps bien moindre que
ceux quiprécedent. La quantité de matériaux accumulés par la
tradition dans cette phase derniere a donc de quoi surprendre.

Puis il y a la maniére dont est saluée par ses historiogra-
phes l'apparition de Jésus sur la scene nouvelle. Nous avons
constaté plus haut les traces de la géne que leur causaient
ses accointances avec Nazareth et la Galilée. On ne peut
méconnaitre que c’est avec une satisfaction intime qu'’ils le
voient s’acheminer maintenant vers la capitale. Deés le cha-
pitre xi1x, Matthieu signale son départ de la Galilée et son
arrivée en Judée. Au chapitre xx, on nous le montre en-
core en route pour Jérusalem. Les trois narrateurs saisis-
sent ensuite l'occasion de son arrivée 2 Béthanie pour rap-
peler derechef qu’il s’approchait de Jérusalem (Mat. xxi, 1;
Marce x1, 1, et surtout Luc xi1x, 28). Ces affirmations réité-
rées ne doivent pas passer inapercues. Elles sont les ves-
tiges d’anciennes discussions ou les Juifs convertis eurent
a défendre leur Messie de s’étre cantonné en Galilée.
A ce sujet nous devons rappeler une scéne du quatrieme
évangile qui est une illustration aussi inattendue que frap-
pante de notre thése. Les freres de Jésus, dont I'évangéliste
note l'inerédulité (vm, 5), représentent a4 ses yeux la ma-
niére de voir de la Synagogue & l'endroit du Christ de



36 GUILLAUME BALDENSPERGER

I'Eglise. Ils sont les porte-parole de l'argumentation des
Juifs incrédules. Or leur point de vue se résume dans cette
injonction a 'adresse de leur frere Jésus : « Pars d’ici, (¢’est-a-
dire de la GGalilée) et va en Judée... car on ne peut borner son
action a un coin obscur (év xpunte) quand on veul se manifes-
ter publiquement. Si ¢’est la ton plan (¢’est-a-dire si tu as des
prétentions messianiques) fais-toi connaitre au monde (v,
3-4) ». Ce langage populaire est représentatif de I'opinion
courante des Juifs & 'époque de Jésus. C'est la forme que
prirent les postulats de la dogmatique messianique dans
les petites assemblées ou l'on débattait les questions reli-
gieuses. Sans doute dans le quatrieme évangile Jésus n’obéit
pas directement a l'injonction juive. Il va a Jérusalem a son
heure. La christologie johannique a ses exigences. Cepen-
dant, a peine Jésus a-t-il décliné l'invitation de ses f{reres,
qu’il semble se raviser et se dirige vers la capitale. Son
plan est renversé d'un verset 4 l'autre (vir g, 10). Tant de
hite aurait de quoi surprendre, si 'on mne connaissait la
tendance dominante de Jean de concentrer le plus possible
laction de son Christ en Judée. Ce n’est certes pas leffet
du hasard que le méme évangéliste, qui vient de rappeler
combien les Juifs insistaient sur un ministére messianique
au grand jour, soit aussi celui (qui, comme nous le dirons
encore, « judaisa » le plus le ministere de Jésus. L’exposé
de Jean v, 1-1o est une preuve manifeste de l'influence
qu'exerca la polémique juive plus ou moins consciemment
sur la prédication apostolique. Au demeurant, nos livres
canoniques, composés a l'époque postapostolique, ne con-
tiennent plus que des vestiges d'un état de choses qui
préoccupa plus vivement la primitive Eglise. Car bien avant
la rédaction de nos évangiles l'argumentation juive avait
fait grande impression sur beaucoup de fideles-et la tradi-
tion de Jésus en fut plus ou moins modifiée.

S5i l'on peut arguer de l'insignifiance des indices que
nous avons relevés tout & I'heure dans les deux premiers
é¢vangiles, le probleme prend cependant un nouvel aspect



L’APOLOGETIQUE DE L’EGLISE ET LA TRADITION EVANGELIQUE 37

et une importance majeure dans Luc. On rencontre ici a
partir du neuviéeme chapitre une série de péricopes origi-
nales, sans paralleles dans les deux autres synoptiques. Les
théologiens ont parlé a ce propos d'un journal de voyage,
relatant le trajet de la Galilée a Jérusalem. Le fait est que
Luc a clos la période galiléenne dés 1x, 51 et qu’il assigne a
tout ce qui suit, un théatre nouveau. Par ces mots « Jésus
dirigea son visage vers Jérusalem » (1), il lui fait tourner le
dos & la Galilée et entreprendre une ccuvre nouvelle. Ce
changement d’orientation mérite d’arréter notre attention
d’autant plus que autleur insére dans celte partie, qu’il op-
pose a celle qui précede, des péricopes que ses prédéces-
seurs ont placées en Galilée. L’ancienne économie synop-
‘tique en est dérangée. Luc est en train de donner un
« visage » nouveau a la tradition évangélique. (2)

L’évangile de Jean achéve ce que Luc a commencé. Il y
est question d’'une série de voyages de Jésus a Jérusalem.
Ici c’est dés la premiere heure que « le visage de Jésus est
tourné » vers la ville sainte (Jean 11, 13). Son ministere
tout entier se partage maintenant entre la Judée et la Gali-
I¢ée. Mieux encore. Un lecteur non prévenu, c’est-a-dire non
influencé par les réminiscences synoptiques, serail tente
certainement de ne voir dans les parties galiléennes de Jean
que des épisodes de la vie de Jésus, tandis que Jérusalem

(1) L’expression employée par Luc otrpilety w0 mpogwroy est tout a fait
hébraisante. N'aurait-il pas fait un emprunt 4 un document plus ancien qui
voulait mettre en relief Vactivité judéenne ?

(2) C’est dans tout 'ensemble du tableau tracé par Luc qu’il faut aussi
placer et juger le voyage que cet auteur fait faire a Jésus en compagnie de
ses parents alors qu’il avait atteint Pdge de douze ans. La présence de
Iladolescent dans le temple, les enseignements qu’il y donne sont une
anticipation de la tradition du dernier voyage du prophéte galiléen. Cette
préparation légendaire de faits historiques appartenant a4 des temps posté-
rieurs est un procédé qui convient a la mentalité orientale. On le retrouve
par exemple dans Phistoire des patriarches de ’Ancien Testament. La prise
de possession définitive du pays qu’occupa Israél, est préparée également
par les légendes de I'époque patriarcale. L’institution de rapports provi-
soires doit consacrer par avance les changements survenus dans la réalité
historique ou imposés par une théorie dogmatique.



38 GUILLAUME BALDENSPERGER

en serait le théitre habituel. Une étude détaillée de I'évan-
gile fournit des arguments sans nombre en faveur de cette
maniére de voir. Contentons-nous pour l'instant d’en rele-
ver 'un ou lautre, Jean 1v, 45, nous lisons que Jésus vint
en Galilée. La réception que lui font les habitants est moti-
vée par « toutes les choses qu’ils lui avaient va faire a Jéru-
salem ». (Uest donc maintenant Jérusalem qui donne le ton
el qui parait étre le siége du mouvement messianiste. Dans
I'ancienne relation c’est plutot la renommée des ceuvres
accomplies en Galilée qui précede Jésus en Judée. N'est-il
pas singulier que maintenant les Galiléens doivent se ren-
dre a Jerusalem pour se faire une idée des ceuvres de leur
prophéte ? L'expression hyperbolique « toutes les choses
qu’il avail faites (rovta doo) & Jérusalem » est d’aulant plus sur-
prenante que la relation antérieure de l'¢vangéliste n'est
pas faite pour la justifier. Car il s’est borné auparavant a
décrire la purification du tewmple (11, 13 suiv.) et & faire une
mention toute générale de signes accomplis par Jésus pen-
dant son séjour dans la capitale (1, 23). Si les Galiléens
contemporains de Jésus ont eu de lui I'impression notée par
I'évangéliste, on ne saurait en dire autant des lecteurs mo-
dernes de son livre,

Par contre Jean est conséquent avec lui-méme quand, &
Poccasion de l'entrée triomphale de Jésus dans la capitale,
il le fait acclamer comme roi d’Israél (xi1, 13). Car le Christ
johannique s’est consacré vraiment 4 la nation tout entiere.
Cette acclamation ne prend toute sa signification que si on
la compare avec celle qu'une tradition plus ancienne nous
a conservée. Dans le premier évangile, en effet, la foule
qui accompagne Jésus et qui entonne le « Hosanna au Fils
de David », le salue aussi par ces mots : « C'est le prophete
Jésus, de Nazareth en Galilée (Mat. xxi, 11)». Cetle tradi-
tion eut détonné dans le cadre du quatrieme évangile. Car
ici tous les habitants de Jérusalem se sont familiarisés depuis
longtemps avec la personne de Jésus. Comment et pourquoi
I'auraient-ils salué de prophéte galiléen? Une autre consé-



L’APOLOGETIQUE DE L'EGLISE ET LA TRADITION EVANGELIQUE 39

quence s'impose encore au narrateur de l'évangile johanni-
que. La question rapportée par Matthieu et qui témoigne
de lignorance de toule la ¢ille a I'endroit de Jésus (Mat.
XXI, 10) ne peut figurer dans son récit. La péricope de I'en-
trée de Jésus a Jérusalem a un sens différent dans les deux
évangiles. Matthieu laisse entrevoir qu’il s’agissait d’une
tentative des Galiléens de faire reconnaitre leur prophéte
comme le Messie du peuple. Pour Jean, c’est tout Jérusa-
lem, c'est le monde (x11, 19) qui proclame la royauté de Jé-
sus. Mais tout porte & croire que lalecon de Matthieu repose
sur un fondement historique et que c’est Jean qui a innové.

Au surplus ce ne sont pas seulement les séjours réitérés
et prolongés de Jésus dans la ville sainte, mais c’est surtout
la maniére dont il 8’y comporte qui donne une idée nette
des intentions de 1'auteur du quatrieme évangile. Son Christ
est toujours au premier plan, il siége au temple, il assemble
les foules autour de lui, les scribes et les pharisiens sont les
témoins permanents de ses paroles et de ses actes, il acca-
pare en quelque sorte toute la vie publique de la cité, et
encore (u’il disparaisse par moments a l'improviste et
comme miraculeusement, il domine vraiment tout Jérusa-
lem. Ainsi se réalise, selon Jean, le programme messianique
du judaisme, auquel lui-méme a fait allusion, vi, 4; le
Messie doit jouer un role public (év magfnaie civen) €L se ma-
nifester au monde (¢ wopw). Cest dans ce cercle d’idées
que la déclaration de Jésus devant le souverain sacrificateur
(Jean xvim, 20) prend son sens plein. Il y résume lui-méme
toute son ceuvre par ces mots : « J'al parlé ouvertement au
monde (rappnoia... ™0 wiopw), jal toujours enseigné dans la
Synagogue et dans le Temple, ot les Juifs ont coutume de
s'assembler, et je n’ai rien dit en cachetie (ev xounte). » Cette
réplique de Jésus au grand-prétre est en méme temps la
réplique de I'Eglise a la polémique de la Synagogue con-
cernant le galiléisme de Jésus. De la sorte, le débat soulevé
Jean vi, 3 suiv. (il faut rappeler surtout v. 4 ovdels év rpunr)
est tranché définitivement au chapitre xvi, 20.



40 GUILLAUME BALDENSPERGER

Les indices de Matthieu et Marc que nous avons relevés
plus haut n'ont pas de force probante, pris en eux-mémes.
Mais considérés a la lumiere que Luc et Jean projettent sur
la question, ils prennent une valeur symptomatique. Du
premier au quatricme ¢vangile, I'orientation vers la Judée
et Jérusalem va en s’accentuant. Marc et Matthieu s’en
tenaient encore a la tradition la plus ancienne, selon laquelle
le ministere judéen de Jésus n’excédait pas les derniers
jours de sa vie. Mais on vit cette phase judéenne s’enrichir
bientot d’éléments dont la localisation n’était plus certaine.
Puis le travail de judaisation se donna libre cours a autre
bout de la carriere du prophete galiléen. 1l apparait neite-
ment dans l'intercalation du récit de la naissance a Bethléem
dans le récit de Matthieu. Luc se plait & montrer son Christ
en chemin pour Jérusalem et semble ne considérer tout ce
qui précede que comme une entrée en matiere. Avee le
qualrieme évangile, 'activité jérusalémite dépasse considéra-
blement en étendue et en importance les périodes gali-
Iéennes. La premiere est la norme, les autres, 'accessoire.
L’Eglise aboutit ainsi & un déplacement du centre de gravité
de 'ceuvre de Jésus.

]

J.

Les points que nous venons de passer en revue, la des-
cendance davidique, Nazareth, Bethléem et le minislere
galiléen n’épuisent pas la question de linfluence de l'apo-
logétique chrétienne sur la tradition évangélique. Cette in-
fluence s’exerca sur toutes les parties de cette tradilion.
Nous ne voulons pas dire par la, que I'évangile soil un pro-
duit uniforme. Bien des choses s’y reflétent : 4 coté des sou-
venirs authentiques, les besoins de I'enseignement, de
I'édification des fidéles, de lorganisation des Kglises, les
expériences de la mission apostolique etc. Mais il ne faut
pas oublier de ranger parmi ces facteurs P'apologétique
contre le judaisme. La théologie n’en a pas tenu un compte
suffisant. Et pourtant il suffit d'un instant de réflexion pour



L'APOLOGETIQUE DE L’EGLISE ET LA TRADITION EVANGELIQUE 4I

en saisir 'importance. L’Eglise naissante ne pouvait faire le
moindre pas sans susciter une opposition irréductible. La
poussée missionnaire des apdtres signifiait un tel ébranle-
ment du judaisme qu'une scission du peuple en deux camps
pouvait en résulter. Cette perspective menacante souleva
forcément des débats d'une extréme violence. La foi nou-
velle était un messianisme si anormal u’il prétait & mille
critiques. Surtout le galiléisme de Jésus parut un scandale
intolérable et comme une décapitation nationale. Les origi-
nes humbles du Galiléen, sa carriere modeste le discrédi-
taient par avance. (’était la un messianisme au rabais, sans
éclat, sans grandeur, Cela était tellement contraire aux tra-
ditions immémoriales, a toutes les aspirations du peuple,
que les Juifs les moins prévenus contre Jésus ne pouvaient
s’y retrouver. Il suffit pour s’en convainere de mettre en
regard de I'évangile un document messianique comme les
Psaumes de Salomon, composés peu avant I'ere chrétienne.
Ils se plaisent a tracer des tableaux de I'avenir ou les con-
ditions morales et religieuses sont plus accentuées qu’ail-
leurs et ils ont une notion tres élevée de la personne du
Messie. Cependant, nul ne pourrait établir une équation
entre le portrait messianique du psalmiste et le prophete
nazaréen. On sait que les propres disciples de Jésus ne pou-
vaient concilier I'idéal qu’ils portaient dans leurs coeurs
avec I'humilité, la retenue et les hésitations de leur maitre.
Les plus grands eux-mémes, l'apdtre Paul et sans doule
aussi le Christ historique, malgré leur superbe campagne
contre la superstition du privilege charnel des enfants
d’Abraham, quelles peines n’eurent-ils pas & se libérer en-
tiecrement des préjugés de la race ! Rom. 1x-x1 et Mat. x en
fournissent la preuve. Il faut bien se pénétrer de cet état de
choses pour comprendre en face de quelle tiche ardue se
trouvaient les premiers missionnaires qui préchaient la
messianité du Galiléen aux Juifs.

La théologie moderne y verra-t-elle aussi une raison suf-
fisante pour ne pas juger trop séveérement les procédés apolo-



42 GUILLAUME BALDENSPERGER

gétiques qu'employerent les premiers représentants du chris-
tianisme ? Nous avons constaté qu'ils firent de larges conces-
sions a la dogmatique juive. D’aucuns estimeront qu’ils
allerent trop loin dans cette voie, puisqu’ils finirent par altérer
la vérité historique. N’oublions pas cependant que les innova-
tions qu’ils tenterent leur étaient fournies et garanties par
les Saintes Heritures, dont ils avaient une conception diffé-
rente de la notre. Leurs études bibliques les avaient con-
vaincus du bien-fondé de leurs theses, Ou notre critique
moderne constate des déviations de la réalité de I'histoire,
les apologistes anciens voyaient des révélations de I'Esprit
d’En-Haut.

Sans doute (et c’est peut-élre la le reproche le plus grave
qu'on puisse leur adresser) leur méthode apologétique
mancque de profondeur chrétienne, elle n'est pas suffisam-
ment pénétrée par l'esprit religieux et moral de I'Evangile.
Mettant 'accent sur les postulats extérieurs de la messianité
tels que les rapports du Christ avec David, Bethléem et
la Judée, ils devinrent infideles aux grands principes que
leur avait enseign¢s le maitre. Faire dépendre le caractére
du Messie, c’est-a-dire aussi la valeur de la personnalité
chrétienne, de certains avantages matériels, c¢’était s’aven-
turer sur le terrain propre du judaisme, ou cependant les
disciples du Christ ne pouvaient aller jusqu’au bout. Cette
attitude partagée des apotres et des missionnaires du pre-
mier age est certes profondément regrettable, mais elle ne
laisse pas d’étre conforme a la loi de 1'évolution historique.
Elevés dans les conceptions juives, ils ne pouvaient faire
table rase de tout leur passé. Leurs croyances, leurs mé-
thodes et leur argumentation théologique gardérent toujours
la trace de leur origine.

Mais g’ils n'ont pas su faire état dans la controverse de
ce qui leur aurait assuré le succés déeisif, c’est-a-dire du
facteur purement religieux et moral, ils n’en ont pas moins
sentl la beauté et la vérité profonde de la religion intérieure
de leur maitre. Que de paroles d'un spiritualisme élevé la



L'APOLOGETIQUE DE L'EGLISE ET LA TRADITION EVANGELIQUE 43

tradition évangélique, dont ils furent les intermédiaires et les
plus anciens représentants, n’a-t-elle pas enregistrées? Au-
jourd’hui encore elles seules nous permettent de nous repré-
senter ce que fut la vraie doctrine de Jésus. Non, ce n’est
pas en vain que ces judéo-chrétiens de la premiere généra-
tion furent & I'école de Celui qui leur enseigna de ne pas
juger I'arbre par la terre et l'endroit ol 1l pousse, mais par
les fruits qu’il porte. N'ont-ils pas aussi conservé le souve-
nir de la magnifique promesse faite & ceux de I'Orient et de
I’Occident qui viendront s’asseoir a la table du Royaume
avec Abraham, Isaac et Jacob, ou encore de ce témoignage
courageux rendu au Samaritain miséricordieux, qui accom-
plit les commandemants divins mieux que les représentants
de l'orthodoxie juive? En présence de textes semblables,
une distinction entre la Galilée et la Judée, Nazareth et
Bethléem n’a plus de sens. Les disciples de Celul qui ado-
rait en esprit et en vérité n’avaient plus aucune raison
d’appliquer une norme extérieure. Mais I’esprit ne pénetre la
matiere que lentement, par degrés. Dans les époques créa-
lrices particulierement, les conceptions arriérées persistent &
coté des intuitions nouvelles les plus hautes. Le quatrieme
évangile lui-méme, célebre par son caractere de spiritualité,
accuse néanmoins une dualité de point de vue a linstar
des synoptiques. Dans la controverse messianique il fait
preuve d'une tendance judaisante trés marquée, ainsi que
nous 'avons exposé plus haut. Mais dans le méme domaine
il a émis une sentence d’une valeur apologétique a nulle
autre pareille. Aux objections des Juifs contre le Messie
nazaréen, (u’ils résumaient dans ce dicton dédaigneux:
« Peut-il venir quelque chose de bon de Nazareth? » Jean
coupe court par cette formule lapidaire : « Viens et vois »
(1, 46). On ne trouvera jamais mieux que cela pour la
défense du christianisme. En religion, c¢’est sur 'expérience
personnelle que se fonde la certitude. Et cette certitude
intérieure se passe des critéres extérieurs.
G. BALDENSPERGER.



	L'apologétique de la primitive Église : son influence sur la tradition des origines et du ministère galiléen de Jésus

