
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 8 (1920)

Heft: 34

Artikel: L'apologétique de la primitive Église : son influence sur la tradition des
origines et du ministère galiléen de Jésus

Autor: Baldensperger, Guillaume

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380019

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380019
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'APOLOGETIQUE DE LA PRIMITIVE EGLISE

SON INFLUENCE SUR LA TRADITION DES ORIGINES

ET DU MINISTÈRE GALILEEN DE JESUS

I.
La religion chrétienne, pour devenir universelle, dut se

dégager du judaïsme, au sein duquel elle avait pris naissance.
Cette « déjudaïsation » ne s'effectua point sans difficultés,
sans luttes. On est généralement bien renseigné sur les
différends doctrinaux qui divisèrent l'Eglise primitive et qui
sont dûs à la persistance des préjugés juifs dans une moitié
de la chrétienté. On a moins remarqué, et, en tous cas, on
a moins étudié, l'action qu'exercèrent les croyances juives
sur l'histoire évangélique. Bien des côtés de la vie de Jésus

furent critiqués par les docteurs de la Synagogue dès la
première heure. La communauté apostolique eut à lutter sur
le terrain de l'histoire avant qu'elle dût livrer la grande
bataille sur le terrain doctrinal. Mais les débats concernant
la loi mosaïque et les prescriptions légales nous sont plus
connus et durèrent davantage, car ils ne portaient pas sur
des événements dont on n'avait plus que le souvenir et

qui s'estompaient dans un passé toujours plus lointain,
mais ils étaient alimentés toujours à nouveau par la vie
ecclésiastique et la pratique des devoirs journaliers. 11 est



GUILLAUME BALDENSPERGER

donc naturel qu'ils aient laissé plus de traces et des traces

plus profondes dans la littérature de l'ancienne Eglise.
Avons-nous encore quelques moyens de connaître les

discussions que les chrétiens de l'âge apostolique eurent
avec les Juifs sur la vie de Jésus et d'apprécier l'influence
qu'elles exercèrent sur la formation de l'histoire évangélique

Nos évangiles canoniques nous renseignent sur la

polémique des pharisiens contre Jésus, non point sur celle
de la Synagogue contre l'Eglise. A l'époque de leur rédaction,

bien des années s'étaient écoulées depuis la mort de

Jésus. L'histoire de sa vie fut commentée, discutée par toute

une génération, avant qu'elle fût couchée par écrit. Par

quelles phases passa-t-elle, quels changements y furent-ils
introduits durant cette longue période? Pour refaire l'histoire

première de la tradition évangélique, il faudrait voir
plus loin que nos évangiles, derrière nos textes canoniques.
Il n'est pas probable que dès la première pentecôte
chrétienne on ait raconté l'Evangile, présenté les faits de la vie
de Jésus comme on le fit trente ou quarante ans plus tard. La
période de la tradition orale, avant la lettre écrite, fut
certainement la plus féconde, la plus riche en innovations de

tout genre. C'est elle qui excite le plus la curiosité de
l'historien. Sans doute, au point de vue dogmatique qui est celui
de nos Eglises chrétiennes, c'est l'interprétation de nos
évangiles canoniques, c'est la recherche du sens exact de

ces textes qui paraît être la tâche la plus élevée de la
science théologique. Mais il n'en est pas ainsi pour qui a

uniquement le souci de l'histoire. Ce que disent nos textes
canoniques lui importe souvent moins que ce qu'ils ne
disent pas. Il en va de nos évangiles comme de certaines

personnes : ce qu'elles cachent sous le masque du visage,
ce qu'elles laissent deviner de leur vie passée attire le plus
l'attention de l'observateur.

Les théologiens ont coutume de caractériser l'époque
antérieure à la rédaction de nos évangiles comme l'ère de
la tradition orale et ils se contentent d'ajouter qu'il régnait



L APOLOGÉTIQUE DE L'ÉGLISE ET LA TRADITION ÉVANGÉLIQUE

alors une grande liberté dans le choix des sujets et dans la
manière de les raconter. C'est là une caractéristique purement

formelle. Une étude plus serrée de cette tradition
orale s'impose. Il importerait d'établir quel en fut le
contenu, à qui elle était destinée, dans quel but on s'en servait.
Si la première génération chrétienne avait surtout à cœur
d'édifier et d'affermir les fidèles dans la foi, son activité
cependant ne se borna pas à cela. Elle dut, plus que les
suivantes et dès les premiers jours, se livrer à la
propagande. L'Eglise de Jérusalem, la plus ancienne Eglise
chrétienne, fut essentiellement missionnaire. Et cette activité
missionnaire, elle l'exerça tout d'abord et pendant
longtemps presque uniquement dans le monde juif. C'est dans
les réunions familiales ou synagogales, parmi les Israélites

pieux qui vivaient dans l'attente du Royaume messianique,
etparmi les prosélytes qui s'étaient affiliés à eux, que se recrutèrent

les premiers membres de la communauté nouvelle. Le
mot d'ordre de la propagande était que le Messie avait paru et

que Jésus était le Christ. C'est à cette fin que les missionnaires

racontaient les événements qui s'étaient passés à

Jérusalem, la passion, la mort et la résurrection et en outre
les miracles, les enseignements et toute la vie terrestre de
Jésus. Cependant leur préoccupation dominante n'était

pas de retracer l'enchaînement historique de ces faits ou de

donner un tableau complet de cette vie ; mais de la
dépeindre sous les couleurs messianiques et de faire jaillir de

toute leur narration la conviction que Jésus était vraiment
Celui qu'Israël attendait. L'Evangile de la première Eglise,
l'Evangile missionnaire fut essentiellement messianique. Il
participait autant de la démonstration que du récit.

L'idée messianique, dans laquelle se résumait pour
l'Eglise le sens de la vie de Jésus, n'était pas d'origine
chrétienne. C'était une ancienne croyance juive, dont les

dogmaticiens de la Synagogue avaient fixé tous les points
essentiels. Nous admettons, pour notre part, que les motifs
messianiques ont joué un grand rôle dans la vie réelle de



8 GUILLAUME BALDENSPERGER

Jésus. Néanmoins, cette vie, telle qu'elle s'était déroulée
depuis sa naissance jusqu'à la croix, était loin de répondre
au schéma messianique du judaïsme. Les disciples de Jésus

se virent donc contraints de l'enchâsser dans un cadre
emprunté, c'est-à-dire qu'ils lui appliquèrent des règles
étrangères, auxquelles elle ne se pliait pas toujours. Souvent ce
n'est que par une interprétation forcée et par des arguments
arbitraires qu'ils atteignaient leur but. Ce fut là pour
l'Eglise une source de difficultés, de déboires et de controverses

sans fin. Car les docteurs du judaïsme, qui ne
reconnaissaient pas la messianité de Jésus et qui discernaient sans

peine les points faibles de l'argumentation des adversaires,
contestaient la justesse de leurs thèses. Le fait que les deux
partis s'en référaient à l'Ancien Testament, qu'ils considéraient

tous deux comme la norme de leur foi et qu'ils
interprétaient chacun à sa manière, aggravait encore le
débat.

On peut affirmer que la controverse messianique remplit
une grande part de la vie de l'Eglise chrétienne pendant les

premières années de son existence et avant que, par
l'initiative de Paul, l'Evangile fût porté hors de la Palestine dans
les pays païens. L'Eglise, à cette époque, se composait
presque exclusivement d'anciens juifs, elle était judéo-chrétienne.

Le judéo-christianisme n'en était pas seulement une
fraction plus ou moins importante. Il ne faut pas se laisser
induire en erreur par les écrits des Pères qui font allusion
aux judéo-chrétiens et qui les représentent comme une secte.
C'est la création et l'extension de plus en plus considérable
de la grande Eglise en terre païenne, puis la destruction de
la vie nationale des Juifs et la disparition, par ce fait, de

l'Eglise-mère de Jérusalem, qui causèrent la déchéance du
judéo-christianisme. Mais, à l'époque dont nous parlons, il
est au premier plan et c'est lui qui porte l'offensive dans le

camp de l'orthodoxie juive.
La lutte fut de longue durée et, comme il arrive entre

frères ennemis, elle fut acharnée; d'une violence qui ne



L'APOLOGÉTIQUE DE L'ÉGLISE ET LA TRADITION ÉVANGÉLIQUE 9

reculait pas devant la contrainte par corps. Dès que l'hérésie

galiléenne avait gagné des adhérents dans un coin du

pays, des inquisiteurs envoyés par les autorités de Jérusalem

venaient extirper la mauvaise herbe. Le voyage que
Saul de Tarse entreprit pour inspecter et épurer les

synagogues de Damas (Actes îx, 2) n'est qu'un exemple de ce

qui se pratiquait sur une large échelle. A la mission
chrétienne répondit partout une contre-mission juive. Dans les

maisons des riches et des pauvres, dans les réunions syna-
gogales et dans les milieux du sanhédrin (cf. Jean vu, Hf>-

5a) on s'entretenait de la foi nouvelle, on discutait le pour
et le contre. Comme au temps delà Réforme duXVIe siècle,
les nouvelles doctrines pénétraient sous tous les toits,
défrayaient toutes les conversations. Les chefs du judaïsme
prirent les mesures les plus sévères contre les novateurs.

C'est à cette époque de compression violente que se

rapportent sans doute les versets 11 et 12 du chapitre v de

Matthieu (cf. Luc vi, 22-23), qui sont une addition au

groupe primitif des macarismes. Ils forment double emploi
avec Mat. v, 10. Il s'agit de persécutions fomentées non par
la Rome païenne, mais par les Juifs (cf. Mat. v, 12 éâtwïav

Toùç n:po(p/]Taç et Luc vi, 23 ol narspeg avv&v). Le fait que les

persécutés confessaient la messianité de Jésus, Mat. v, n
êvsxev èp.ov, Luc vi, 22 Ivsxa zoï/ vhv toû àvBpumov) permet de

remonter aux premières années de l'âge apostolique. Le
quatrième évangile, qui esquisse un tableau très vivant de la

procédure des autorités juives contre ceux qui étaient
soupçonnés d'hérésie (cf. Jean ix) mentionne leur décision
formelle d'excommunier ceux qui reconnaissaient Jésus pour
le Christ (cf. ix, 22). On imagina les mesures les plus
impressionnantes pour enrayer le fléau. Justin rapporte que
les Juifs avaient coutume, après la prière, de bafouer le

nom du Messie chrétien. Dans les liturgies des synagogues
on intercala des passages où l'on demandait à Dieu
d'exterminer promptement les hérétiques nazaréens et de rayer
leurs noms du Livre de la Vie. Malgré cela le judaïsme per-



GUILLAUME BALDENSPERGER

dait toujours plus de membres et le danger de la contagion
croissait sans cesse. On se décida à interdire aux fidèles du

judaïsme tout commerce avec les chrétiens et surtout on
leur fit défense de discuter religion avec eux (cf. Justin,
c. Tryph., 38, 122).

Il faut tenir compte de ces circonstances pour bien juger
la crise par laquelle passa la tradition de Jésus en ces jours
orageux. Que la question du Messie ait agité tous les esprits
et qu'elle fût au premier plan du débat, on ne s'en étonnera

nullement, puisque les deux adversaires étaient de

nationalité juive. C'est le contraire qui ne s'expliquerait pas.
C'est contre les attaques savantes et passionnées des
théologiens juifs que les croyants durent maintenir les prétentions

messianiques de leur maître. Les objections de
l'adversaire leur ouvrirent les yeux sur certaines lacunes et

certaines anomalies de la tradition évangélique. Il fallut
reviser les positions prises, placer tel fait dans un jour
nouveau, c'esl-à-dire dans la lumière messianique, et chercher
des appuis dans les textes des Ecritures. Ce n'est pas dans
la calme réflexion du souvenir, mais dans le creuset de la

lutte que s'élabora l'Evangile primitif, celui des missionnaires

judéo-chrétiens. A peine la jeune Eglise s'était-elle
constituée qu'elle dut réparer hâtivement les brèches que
l'ennemi ne cessait de faire dans ses murs. La controverse
suscite la passion et, dans le feu de la bataille, dans la
tension des esprits qu'elle provoque, on ne faisait pas toujours
un choix rigoureux des armes. Il en résulta des modifications

plus ou moins grandes de l'histoire évangélique, parfois

des altérations graves qui en transformèrent le type
primitif. L'Evangile missionnaire de l'Eglise judéo-chrétienne

eut une tendance apolog-étique prononcée. Il faut y
voir l'évolution la plus radicale que l'histoire de Jésus ait
traversée depuis la résurrection jusqu'au jour où elle fut
fixée irrévocablement dans nos évangiles canoniques.
Malheureusement, les documents directs et détaillés retraçant
cette phase judéo-chrétienne de l'historiographie evangéli-



L'APOLOGÉTIQUE DE L'ÉGLISE ET LA TRADITION ÉVANGÉLIQUE II
que nous font défaut. On doit y suppléer par l'intuition. Je

ne doute pas, pour ma part, que s'il nous était donné,
aujourd'hui, d'entendre de nos oreilles comment les propagandistes

judéo-chrétiens en Samarie, en Galilée, à Antioche ou
ailleurs exposaient le drame de la vie de Jésus et
rétorquaient les arguments de leurs contradicteurs, nous en
apprendrions plus long sur la manière dont beaucoup de

nos péricopes évangéliques se sont formées que par l'étude
critique la plus minutieuse de nos textes actuels.

Si la phase la plus ancienne de l'histoire évangélique
n'est plus pour nous qu'une ombre sans consistance, elle
n'en a pas moins laissé quelques vestiges dans les livres du
Nouveau Testament et dans la littérature extra-canonique;
vestiges qui nous permettent de nous faire une idée de son

genre apologétique. Le livre des Actes, par exemple, nous
fournit à cet égard des renseignements précieux. J'entends

parler des discours que l'auteur, dans les premiers chapitres
de ce livre, met dans la bouche des apôtres. Ces derniers
ne racontent pas à proprement parler les événements dont
Jérusalem fut le théâtre. Leurs harangues sont des plaidoiries

en faveur de la foi nouvelle. Ils prouvent la mission
divine, le caractère messianique de Jésus par les signes,
les miracles et les Ecritures (Act. n, 22 ; ni, 22-24 '¦> IV> IO)-

La mort du Christos est expliquée par les desseins de

Dieu, par les prophéties (Act. n, 23 ; m, 18; iv, 11, 25 et

suiv.) Elle est attribuée à l'ignorance, à l'aveuglement des

Juifs (Act. ni, i3, 14, 17)- Les orateurs insistent sur la
résurrection comme contre-partie et justification de la mort
(Act. 11, 24-28; iv, 10). Le ton argumentatif domine. L'histoire
cède le pas à la controverse. On objectera peut-être
l'inauthenticité des discours en question. Mais si l'auteur les a

rédigés librement, il n'en reste pas moins que la forme



GUILLAUME BALDENSPERGER

sous laquelle il présente les faits, c'est-à-dire la tournure
apologétique des discours en question, répond bien à

ce que devait être en réalité la prédication missionnaire

parmi les Juifs. C'est un indice qui prend tout son prix,
quand on le rapproche du fait que les discours des chapitres

postérieurs des Actes ont un genre différent. La controverse

messianique proprement dite passe au second plan et

il s'y mêle des sujets d'une autre nature. D'ailleurs les motifs

des premiers discours qui ont trait surtout à la mort et à

la résurrection de Jésus, ne furent pas les seuls qu'on jeta
dans le débat. Bien d'autres points importants, tels que la
naissance ou l'activité galiléenne de Jésus, furent passés

peu à peu au crible messianique, bien que les Acles n'en
fassent point mention. Divers écrits de l'antiquité chrétienne
en témoignent.

Parmi ces derniers, il faut citer en première ligne
l'ouvrage de Justin intitulé : Dialogue avec le Juif Tryphon, où

nous assistons à une discussion approfondie de la doctrine
chrétienne. Non moins important est le Livre de Vérité
(à)r,Br,c loyoç) du philosophe Celse contre le christianisme.
On sait qu'Origène, qui le réfuta, nous en a conservé une
grande partie. La date de composition de ces deux ouvrages
étant bien postérieure à l'âge apostolique, peut-on faire état
de leur contenu pour le problème qui nous occupe Nous

pensons que oui. Le Juif que Justin met en scène n'est pas
un personnage fictif. Le judaïsme qu'il défend n'est pas
d'invention chrétienne. Tryphon se présente à nous comme
un Juif de la vieille roche ('Eßpaioc èv. r?,ç Tteptxopxç). S'il est

permis de l'identifier avec un rabbin du nom de Tarphon,
dont il est souvent question dans les écrits rabbiniques, il
était lié d'amitié avec le célèbre R. Akiba et se distingua
par son ardeur à combattre les Minim ou judéo-chrétiens.
Il demandait par exemple qu'on brûlât leurs évangiles sans
égard pour le nom de Dieu qu'ils contenaient. Il aurait
encore assisté au culte du temple de Jérusalem avant sa
destruction. Il n'est donc pas exclu que, dans son jeune



l'apologétique de l'église et la tradition évangélique i3

âge, il ait eu aussi des rapports avec l'un ou l'autre des
pharisiens et des membres du sanhédrin qui jouèrent un rôle
à l'époque de Jésus. Nous concluons de tout cela que les
thèses soutenues par le Juif Tryphon dans l'œuvre de Justin,
peuvent et doivent être prises en considération quand on
étudie la formation de la tradition évangélique au sein de
la première Eglise chrétienne. La paradosis (tradition) juive
était d'une fixité étonnante. Ce qu'un chef d'école avait
proclamé faisait loi pour tous ses successeurs. Les générations
nouvelles cherchaient leurs armes dans l'arsenal du passé.
Ce que Tryphon oppose à son contradicteur, les arguments
qu'il met en avant, sont ceux dont se servaient déjà les

docteurs et les légistes qui, selon les Actes, citèrent les

apôtres Pierre et Jean à la barre. Un point qui milite
particulièrement en faveur d'une haute antiquité de l'exposé
de Tryphon dans le Dialogue, c'est l'abondante argumentation

scripturaire. Elle atteint des proportions qui dépassent
siugulièrement celle que Paul emploie dans ses épitres. Ce

n'est que dans un milieu authentiquement juif que l'étude
des Ecritures a pu se développer de la sorte et être pratiquée

sur une aussi large échelle. Si l'auteur chrétien du

Dialogue n'avait voulu composer qu'une apologie fantaisiste,
au lieu de reproduire fidèlement ce qu'il avait appris sur
la pensée et l'argumentation juives, il aurait pu se faire la

partie bien plus belle en présentant à ses lecteurs un
judaïsme anémié ou édulcoré.

Avec Celse, ce n'est plus un Juif, mais un païen, qui
s'attaque aux doctrines des chrétiens et à l'histoire de Jésus.

Où a-t-il puisé ses matériaux? Quelle est leur valeur historique

On a pensé qu'il les avait empruntés à nos évangiles

synoptiques et plus spécialement à Matthieu et à Marc.
Il est très probable qu'il a eu connaissance des écrits de

l'Ancien comme du Nouveau Testament et en particulier des

quatre évangiles, mais il ne leur accorda pas plus de crédit
qu'aux renseignements de source juive ou païenne. Les

évangiles lui suffisaient d'autant moins qu'il soupçonnait



l4 GUILLAUME BALDENSPERGER

les chrétiens d'en avoir altéré le texte primitif, ainsi que
nous le verrons tout à l'heure. D'autre part Celse fait allusion

lui-même à ses relations personnelles avec les

prophètes juifs de la Syrie et de la Palestine (c. Gels., VII, 9).
Le fait qu'il demeura à Rome n'y contredit pas. Les Juifs
affluaient dans la capitale. Celse dut se renseigner auprès
d'eux sur les objections que la Synagogue faisait à la
doctrine nouvelle. Il était si bien documenté à ce sujet qu'il
consacra toute une partie du Livre de Vérité a la polémique
juive contre le christianisme. En effet, avant d'exposer ce

que, de son point de vue philosophique, il reproche tant aux
Juifs qu'aux chrétiens, il met en scène un rabbin qui, dans

un discours très étendu, s'en prend d'abord à Jésus et se

retourne ensuite contre ceux de ses coreligionnaires qui
s'étaient laissé enrôler sous la bannière de l'Eglise. Il y a

lieu, je pense, de s'étonner et de se rendre compte, plus
que ne l'ont fait les critiques, de ce double courant du
Livre de Vérité. La juxtaposition des deux parties n'est pas
naturelle. L'insertion de la polémique juive contre le
christianisme ne se comprend bien que si l'auteur n'a pas composé

cette partie expressément pour son livre, mais s'il
utilise un travail antérieur, peut-être des notes prises par
lui dans les entretiens avec les rabbins dont il fut question
plus haut. Cela revient à dire que la polémique du Juif de
Celse n'est point de date récente, mais la reproduction des

vieux arguments forgés par les docteurs palestiniens du
Ier siècle. La littérature polémique et apologétique des Juifs,
comme celle des chrétiens, avait sa topique et ses formes
traditionnelles.

Celse disposait donc de sources d'information indépendantes

du Nouveau Testament. Si les points qu'il traite se

retrouvent dans Matthieu, Luc ou Jean, ce n'est pas encore
la preuve qu'il les a empruntés à ces écrivains. Quand un
critique, à la recherche des sources du Livre de Vérité,
raisonne ainsi : « (Celse) sait que Jésus s'appelait le Nazaréen,



L'APOLOGÉTIQUE DE L'ÉGLISE ET LA TRADITION ÉVANGÉLIQUE l5

ce qui nous reporte à Matthieu » (i), ce raisonnement peut
se soutenir par rapport aux lecteurs modernes de Celse,
mais il ne tranche pas la question pour Celse lui-même. Il
faudrait des citations textuelles d'une certaine étendue. Il
suffirait même que Celse eût indiqué une fois ou l'autre le nom
de l'évangéliste qu'il a mis à contribution. Mais dans les

fragments qui nous restent, il n'invoque jamais le témoignage
d'un de nos évangiles canoniques en le désignant par son

nom. D'autre part, il apporte quelques détails qu'il ne peut
tenir de ces derniers. Il compte par exemple dix ou onze
apôtres, soit qu'il ne connaisse pas la tradition officielle de

l'Eglise, soit qu'il donne la préférence à un écrivain inconnu.
Mais quoiqu'il en soit des lectures que ce philosophe épris
de vérité ait pu faire sur le sujet qui l'intéressait, il n'a
certainement pas dédaigné l'information orale (2) et il eut
l'occasion précieuse pour sa tâche de polémiste de s'enquérir
auprès de personnes qui étaient au courant des anciennes
controverses entre Juifs et judéo-chrétiens. Dans cette
supposition que Celse parvint vraiment à s'entourer de quelques

lumières sur le passé lointain de l'Eglise, un passage
de son réquisitoire mérite une mention spéciale. Il est capital

pour la solution de notre problème. Au livre n, 26-27, le
rabbin qui réprimande ses anciens coreligionnaires pour
leur apostasie, affirme que la tradition évangélique est un
tissu de fictions invraisemblables, et que quelques-uns
d'entre les chrétiens, semblables en cela aux gens ivres qui
portent la main sur eux mêmes, ont remanié trois ou quatre
fois et plus l'évangile, en altérant le texte primitif, afin de

(1) Pélagaud, Celse et les premières luttes entre la philosophie et le
christianisme (Paris, 1879), p. 409.

(2) D'après F. S. Mimi (Der Kampf des heidnischen Philosophen Gel-
sus gegen das Christentum, 1899), Gelse tient sa connaissance du
christianisme de l'observation personnelle et des rapports oraux. Mais sa
connaissance de l'argumentation juive ne peut être basée que sur un écrit ou
des entretiens avec qui de droit.



l6 GUILLAUME BALDENSPERGER

pouvoir répondre aux objections de ceux qui les avaient
convaincus d'erreur. Voilà un propos bien significatif. Ce

n'est pas là un grief qu'on invente au pied levé. L'allusion
à tout un travail de transformations successives d'un texte
primitif (i) ne ressemble point à un argument conventionnel.

C'est un bruit qui courait, les adversaires l'avaient
grossi, mais il ne laissait pas de reposer sur un fondement
véritable. La critique interne de nos évangiles prouve
suffisamment que l'histoire évangélique a évolué, même encore
après qu'on eût commencé à la fixer par écrit. Cette évolution

était due en partie, ainsi que le texte sus-mentionné le

confirme, au devoir pressant des chrétiens de parer aux
attaques des adversaires.

En quelle mesure cette thèse s'accrédite-t-elle par l'étude
de nos synoptiques? A l'époque où ils furent rédigés, l'âge
apostolique n'était déjà plus qu'un souvenir. La lutte contre
le messianisme juif n'était plus le sujet unique, ni principal,
des .préoccupations de l'Eglise. La propagande chrétienne
avait rencontré sur son chemin bien d'autres difficultés,
surtout d'ordre pratique : l'abrogation de la loi mosaïque, la
vie commune avec les pagano-chrétiens, l'organisation
ecclésiastique, le rôle et le rang des apôtres, etc. De tout cela, il
y a plus d'une trace dans nos documents évangéliques. Surtout

on y remarque une conception nouvelle du Christos,
dont la christologie de l'Eglise est l'émanation. La caractéristique

de Jésus comme le Messie d'Israël n'entre plus que

(ï) Les termes employés par Celse ^.exa.yy.py.TTZi-1 h. zf,ç irpùrriç ypctffiç tò

¦vccyyéliov sont des plus caractéristiques. Il n'y a pas lieu de les rapporter
à des évangiles apocryphes, puisque Gelse voulait combattre le christianisme

officiel et ses écrits. 11 n'aurait pu imputer à l'Eglise les errements
des sectaires. 11 est vrai que les hérétiques se livraient à des falsifications
de textes continuelles et que les orthodoxes s'employaient à les découvrir
et à les signaler (voir Tertullien, adv. Marc, iv, 5 « nam et quotidie
reformant, prout a nobis quotidie revincuntur »). Mais cet état de choses au
sein de l'Eglise du IIe et du 111° siècle n'était rien d'absolument nouveau, ce
n'était que la répétition de ce qui s'était passé dès la fondation du christianisme

entre les fidèles de la Synagogue et les croyants de la nouvelle
observance.



L'APOLOGÉTIQUE DE L'ÉGLISE ET LA TRADITION ÉVANGÉLIQUE IJ

pour une part dans le programme de ces œuvres placées

sur les confins de deux âges. La controverse messianique,

propre à l'époque primitive, est encore la plus apparente
dans l'évangile de Matthieu. Et c'est à bon droit. Car ainsi
se confirment les déclarations des Pères concernant l'origine

de cet évangile. Le fait que Matthieu relève volontiers
dans la vie de Jésus les traits messianiques, est en corrélation

parfaite avec cette circonstance qu'il écrivit dans un
milieu juif et pour des chrétiens judaïsants. Le même
évangéliste se dislingue encore des autres par l'abondance des

citations de l'Ancien Testament et cela est conforme également

au procédé qu'on employait dans la discussion de

l'âge apostolique.
Mais quel que soit le zèle de Matthieu pour le problème

messianique, il ne nous permet plus de nous faire une idée
de la passion intense avec laquelle ce problème était débattu
immédiatement après la mort de Jésus par les partis en
présence. Dans l'intervalle, l'horizon, le caractère, la langue
même de l'Eglise avaient changé. N'oublions pas que le récit
et les démonstrations scripturaires de Matthieu sont rédigés
en grec, tandis que dans les discussions auxquelles nous
faisons allusion on s'était servi de l'araméen et de la langue
sacrée de l'Ancien Testament. Cette différence de langues
est aussi un indice du recul dans lequel était entré le
messianisme. Qu'on en juge par la terminologie. Alors que
l'évangile de Jean fait encore usage à deux reprises (i, 42 ;

iv, 25) de la forme originale ò Meaaitxç, aucun des autres

évangélistes, pas même Matthieu, ne l'a reproduite une seule

fois. Et c'est ainsi que, sous bien dJautres rapports encore,
ils ne nous donnent plus qu'un écho très affaibli de la vie
du passé. Cependant, l'allure didactique, la forme théorique
que le problème de la messianité de Jésus a revêtues
chez eux, ne doivent pas nous voiler l'importance qu'il
eut auparavant. Ces cendres presque éteintes témoignent
d'une fournaise antérieure dont elles sont le résidu.
La tâche de l'exègète consiste à souffler sur elles pour



l8 GUILLAUME BALDENSPERGER

en faire jaillir une flamme qui nous éclaire sur leur
provenance.

Examinons donc maintenant de plus près quelques-uns des

motifs messianiques qu'a notés le premier évangile, et
étudions-les à la lumière des débats de l'âge apostolique. Nous
fixons notre choix sur les données qui se rapportent aux
origines de Jésus et au cadre extérieur de sa vie : soit sa

descendance, son lieu de naissance et son champ d'activité.

3.

La prétention des disciples de Jésus, qu'on devait reconnaître

en lui le Messie, se heurta dès l'abord à son manque
de descendance royale. Car c'était la croyance générale du
judaïsme que le Messie sortirait de la famille de David. Rien
peut-être ne prouve mieux combien elle était enracinée dans
les esprits que l'exemple de l'apôtre Paul. Il l'adopta (Bom. i
4), bien qu'elle paraisse peu en harmonie avec sa théorie de

l'extrême abaissement du Fils de Dieu. Ne semble-t-il pas
aussi que l'idée paulinienne de l'origine céleste du Christos
dût rendre la naissance royale superflue Mais les Ecritures
parlaient haut et clair et c'est précisément dans l'épître où
il démontre l'harmonie profonde de la foi chrétienne avec
les oracles de l'Ancien Testament que Paul décerne aussi
le titre de Fils de David à son Christ. Dès que la foi en la
messianité du Crucifié fut rendue indubitable par sa

résurrection, elle emporta dans les âmes la conviction que sa vie
terrestre répondait en tous points aux exigences du dogme
messianique. L'un de ces points était l'origine davidique.
La question se posa pour les néophytes comme pour les

conservateurs juifs de savoir si le nouveau Messie était en
règle avec le dogme. Ses adhérents la résolurent par l'affirmative.

Mais comme les adversaires exigeaient des preuves, les

propagandistes de la foi nouvelle se mirent en quête de
documents à l'appui. Ce fut là l'origine des tables généalogiques.

Leurs auteurs n'avaient point le souci de l'histoire.



L APOLOGÉTIQUE DE L'ÉGLISE ET LA TRADITION ÉVANGÉLIQUE ig
Sans doute ils durent étudier de près les textes sacrés

avant de consigner les résultats de leurs recherches par
écrit. Mais ces études n'étaient pas de nature théorique,
comme celles des scribes et des docteurs de la loi.

Un texte ancien nous apporte des détails inédits sur ce

sujet. Un fragment des Catenae, qui a trait aux écrits d'irénée,
rappelle que l'évangile de Matthieu fut écrit à l'intention de
lecteurs d'origine juive (npbç 'IouSa/oue) et que ceux-ci
désiraient ardemment que le Christ fût de la race de David.
Matthieu lui-même, ajoute le commentateur, avait le même
désir, qui se manifestait plus fortement encore chez lui. Il
s'efforça donc de toutes les manières de donner satisfaction
à ces gens-là et à leur supposition que le Christ était de la
race de David (wç efij è% imêppoaoç...). C'est pourquoi Matthieu
traita d'abord de la genèse de Jésus (i).

On ne saurait souligner plus fortement le caractère tout
subjectif de l'entreprise. C'est la controverse qui a engendré
la littérature généalogique. En remontant jusqu'aux patriarches,

on crut asseoir solidement le credo messianique de la
communauté, mais on ne parvint pas à convaincre les adversaires,

qui continuèrent à propager les bruits les plus fâcheux
sur Jésus. C est de leurs propos que s'inspire Celse, quand il
affirme que Jésus était issu d'une pauvre paysanne, qui dut

gagner sa vie en filant. Elle n'était, dit-il, ni fortunée, ni de

condition royale. La misère des parents de Jésus ne cadre

pas avec le Royaume de Dieu (2) (c. Gels., 1, 39). Ailleurs

(1) Voici le texte original complet [reproduit par Th. Zahn, Einl. in das

N. T., II, p. 267, 1899s] : Tò x«rà Mkt0kîov evuyyéltov npoç IouSatouç èypifn
ovTOi yàp s7rs9ùpto-jv iróaru afò&pu. èx anéppuroç Aa|3î§ X^toròv, ò Se Mafoaîoç '(ti
póOJXov tTyocipoTeoocj £^wv TV)v T0t«iJT7îv ini6it^.ioiv, 7rayrot'wç s'ottsuos n'krtpoyopia.v

izupiyziv aùroîç, wç s'irj tx <mép[i.axoç AaßiS ô X/Staroç " Sto xat àn'o tt/ç ysvéne<*>ç

aù-roû v?jo|«to. Le dépouillement de la littérature touffue des Catenae n'en est

encore qu'à ses débuts. Les recherches de quelques savants, comme Paul

Wendland, font voir le profit que la science biblique peut en retirer.

(2) L'expression « Royaume de Dieu » n'appartient pas à Gelse, ainsi que
Keim (Celsus' Wahres Wort, p. i3) l'a relevé. C'est une preuve que Celse

ne fait que reproduire ici l'ancienne polémique juive.



aO GUILLAUME BALDENSPERGER

encore Celse revient sur la campagne des polémistes juifs
contre les essais généalogiques des chrétiens. Peut-être doit-on
inférer de ses paroles qu'il a fait une distinction entre les

évangélistes et les auteurs des généalogies. La tentative de

ramener l'origine de Jésus aux rois de Juda et au premier
homme est, selon lui, une preuve d'effronterie et d'orgueil
(c. G., n, 32). C'est là encore une réminiscence. Apparemment,

il fut un temps où la question de la descendance
de Jésus eut le don d'exciter les esprits au plus haut point.
La publication des tableaux canoniques n'eut pas l'effet de

clore le débat, mais elle le ralluma à nouveau. Toute la

question généalogique fut essentiellement une matière de

controverse. Car les chrétiens eux-mêmes, ainsi que
l'observe Origene dans le passage susdit, ne s'accordaient
nullement sur le sujet et beaucoup d'entre eux contestaient
l'authenticité des listes.

On connaît les résultats auxquels a abouti, il y a

longtemps, la critique littéraire des textes canoniques relatifs aux
généalogies. Ils confirment le point de vue que nous venons
de développer. Rappelons seulement les conclusions
suivantes : Les tables généalogiques de Matthieu et de Luc on
existé d'abord indépendamment de nos évangiles. Elles y
furent incorporées par les rédacteurs. Le titre de la généalogie

dans Matthieu ne se rapporte qu'à cette généalogie

et ne doit pas s'entendre de tout l'évangile. La fin de

la table, au verset 17, est reliée avec peine au récit qui suit,

par une soudure qui ne satisfait le lecteur ni par la forme,
ni par le fond. Luc ayant inséré sa liste tout occasionnellement,

à une place différente, fait voir que cette matière

n'appartenait pas à la vieille tradition évangélique.

4

La naissance de Jésus dans la bourgade royale de Bethléem

en Judée est intimement liée à sa descendance davidique.

A lire le récit de Matthieu, il semblerait qu'on transférât



L'APOLOGÉTIQUE DE L ÉGLISE ET LA TRADITION EVANGELIQUE 21

le lieu de naissance de Nazareth à Bethléem pour se mettre
en règle avec les Ecritures. Mais il est certain que ce n'est

pas l'exégèse des écoles qui donna la première impulsion. La
Bible ne fut pas le point de déparL mais la confirmation de

la thèse nouvelle. La naissance à Bethléem fait partie d'un
système. Elle est en connexion avec une question d'une

plus large envergure, c'est-à-dire avec une conception
nouvelle de la vie de Jésus, comme nous l'exposerons dans la

suite.
La polémique juive contre l'Eglise naissante posa en

principe que le Messie d'Israël ne pouvait pas appartenir
à la Galilée. Il ne devait point naître dans cette province
retirée, tout aussi peu qu'il devait limiter son activité à ses

habitants. La question du lieu de naissance n'était qu'un
corollaire de celle de la province. Si Nazareth seul avait

paru indigne et empêché les conservateurs juifs de se joindre
aux chrétiens, pourquoi ceux-ci n'auraient-ils pas fait naître
Jésus à Capernaum ou quelque autre endroit de la Galilée
Mais la dogmatique juive assignait au Messie, comme champ
d'activité, Jérusalem et la Judée. L'opposition entre les
Galiléens et les Judéens ne date pas de Jésus, mais c'est à

son sujet qu'elle fut ravivée. Déjà de son vivant il fut
appelé le Nazaréen ou le Galiléen par la populace de la

capitale fanatisée pas les prêtres. Après son exécution, la

propagande des apôtres ayant réussi à détacher du judaïsme
un nombre croissant de fidèles, la polémique s'accentua.
Les docteurs de la Synagogue publièrent maintenant à tous
les vents la tare galiléenne de la nouvelle secte. On réédita
d'anciens propos malveillants sur les petites bourgades gali-
léennes et leurs habitants. Si l'auteur du quatrième évangile
rapporte expressément que le Christ, selon l'opinion de ses

contemporains, ne pouvait venir de la Galilée (Jean vu, 41)*
c'est qu'il n'était pas sans savoir que les Juifs de ce temps-
là s'étaient servis principalement de cet argument pour
dissuader ceux qui étaient sur le point de se laisser gagner par
les nouveautés galiléennes. Le mot bien connu de Natha-



GUILLAUME BALDENSPERGER

naél : « Peut-il venir quelque chose de bon de Nazareth »

(Jean i, 46), est peut-être un vieux dicton populaire qu'on
s'empressa de faire revivre pour arrêter les progrès du mal.

Un passage de Justin mérite d'être signalé. Parlant de la
croisade que les Juifs entreprirent, au lendemain de la
résurrection, par tout l'univers, il en caractérise l'objet de la
manière suivante : Les délégués juifs étaient charges
d'annoncer partout qu'une secte impie venait d'être fondée par
un certain Jésus, un imposteur galiléen (Dial., 108).

Il n'y a donc pas de doute que le judaïsme ne dirigeât dès

l'abord ses efforts contre le galiléisme de Jésus. Ce faisant, il
avait bien calculé son coup. L'œil de l'adversaire n'excelle-t-il
pas à découvrir nos points faibles Le christianisme
commença par être un mouvement galiléen. Ce n'est pas seulement

que son promoteur s'était confiné lui-même jusqu'à la
fin de sa carrière dans d'étroites limites territoriales, mais

encore ses adhérents s'étaient recrutés presqu'exclusivement
dans les contrées avoisinant la mer de Galilée. Lors de son
entrée triomphale à Jérusalem, ce furent les pèlerins de la

Galilée qui lui firent cortège et lui préparèrent une ovation.
Si la première communauté ne se fixa pas dans un endroit
galiléen, mais à Jérusalem, c'est qu'elle attendait le retour
glorieux du maître dans la ville même où il avait subi le

martyre. Elle ne perdit pas pour cela son caractère propre,
car elle y forma un groupe à part, une sorte de colonie

étrangère, dont le parler trahissait la provenance galiléenne
(cf. Act. n, 'j, xKavzeç ovrol daiv ol Icû.oïivrsç T'alù.cûoi; cl. 1, II,
oevripsç Vai.ilaïoi).

Le christianisme était donc bien à l'origine un mouvement

séparatiste qui s'était dessiné au sein du judaïsme. On
le décria comme une innovation inintelligente et antinationale.

La masse juive éprouva pour ces schismatiques du
nord à peu près les mêmes sentiments que provoquerait en
France un mouvement insurrectionnel et séparatiste de la

Vendée ou de la Bretagne. L'épithète de « galiléen » joua à

certains égards le même rôle que les termes de « parpaillot »



L'APOLOGÉTIQUE DE L'ÉGLISE ET LA TRADITION ÉVANGÉLIQUE 23

ou de « chouan » à d'autres époques de l'histoire. Dans les

discussions religieuses des assemblées juives on se servait
couramment de cette épithète pour fermer la bouche aux
contradicteurs : cf. Jean vu, 52 (p, *cà ai» èx r>?ç Talàalaç el;).
Si l'on excepte la croix du Christ, il n'y eut sans doute rien
dans le christianisme qui inspira davantage aux Juifs le
mépris de la secte nouvelle et les incita plus fortement à

repousser ses avances que le fait que l'Evangile était une
importation galiléenne. On sait que la société païenne elle-
même emprunta aux Juifs l'habitude de désigner les adeptes
de la religion chrétienne comme des galiléens. Cet emprunt
et l'étonnante persistance du préjugé jusqu'au temps de
Julien l'Apostat sont encore des preuves de l'importance
majeure que le judaïsme avait accordée à ce point dès

l'origine. Le terme de galiléen avait pris une valeur symbolique

: il résumait l'aversion de tout un peuple, de toute une
génération et eut cette longévité surprenante, particulière
aux symboles.

5.

Examinons maintenant l'attitude qu'adopta l'Eglise judéo-
chrétienne dans la controverse que nous venons d'exposer.
On peut résumer son point de vue en disant qu'elle partagea
l'enfance de Jésus entre Nazareth et Bethléem, comme elle

partagea son activité entre la Galilée et la Judée. C'était là
un compromis entre l'histoire et la dogmatique. Sans renier
ouvertement la tradition ancienne, on la modifia dans le
sens messianique. Cette attitude manque sans doute de netteté

et de vérité ; mais n'oublions pas que l'Eglise naissante
était engagée dans une lutte sans merci et qu'elle était
résolue d'en sortir victorieuse. Devant concilier le dogme
avec des faits qui ne s'y pliaient guère, elle ne pouvait
aboutir qu'à des résultats imparfaits.

Etudions de plus près d'abord la question de la naissance
à Bethléem, ensuite celle de l'activité galiléenne. La substi-



24 GUILLAUME BALDENSPERGER

tution de Bethléem à Nazareth montre clairement combien
le besoin de conformer l'enseignement de l'Eglise à la

théologie juive était pressant. Nazareth n'avait pas la moindre
place dans le système messianique traditionnel. S'il ne s'était
agi que d'orner la naissance du nouveau Messie de traits
légendaires, comme ils abondent dans les récits de l'Ancien
Testament relatifs aux héros d'Israël, Nazareth eût fait
l'affaire aussi bien que Bethléem. Pour entourer le berceau de

Jésus d'une auréole surnaturelle, il était superflu de le
déplacer. Pourquoi s'écarter de l'histoire authentique au point
de remplacer Nazareth par un endroit qui ne figurait nulle
part ailleurs dans la vie connue de Jésus Mais Bethléem
offrait d'inappréciables avantages à la propagande chrétienne,
puisque celle-ci se mettait ainsi en règle avec les Saintes

Ecritures, avec les exigences de la théologie messianique et

avec les aspirations de ceux qu'elle cherchait à convertir.
En effet, la naissance dans la « ville de David » (Luc
ii, 4) formait pendant à la descendance davidique. C'était
comme un sceau nouveau imprimé sur le parchemin
messianique de Jésus. Le fondateur de la nouvelle religion
étant né à Bethléem devint un judéen, un Juif authentique.

On coupa court à la critique de son origine
galiléenne. Les textes évangéliques semblent porter encore la
trace de cette préoccupation de la chrétienté. Il se peut que
Luc n, 4 (ocko vcç FaAiAaiaç... eiç vr,v 'lovZxiaoj) ne rellète aucune
intention. Mais il n'en est pas de même de la citation du

prophète Michée dans Mat. n, 6. Car ici l'évangéliste a

changé le texte sacré, en remplaçant les mots du prophète :

« Bethléem Ephrata » par « Bethléem, terre de Judée ».

La tendance de placer le berceau de Jésus en territoire
judéen et de revendiquer pour le prophète galiléen un droit
de cité dans la Judée est ici nettement accusée.

Cependant il faut se garder de mal juger cette entreprise
apologétique de l'Eglise, comme si elle résultait d'une décision

arbitraire. Les conducteurs du troupeau n'avaient
nullement conscience d'altérer la vérité de l'histoire. Partant



L'APOLOGÉTIQUE DE L'ÉGLISE ET LA TRADITION ÉVANGÉLIQUE 25

de la conviction que Jésus était le Messie promis, ils
devaient admettre aussi que toutes les prophéties s'étaient
réalisées en lui. La thèse bethléémite n'était donc point
d'invention humaine à leurs yeux. Elle leur était révélée par
l'Esprit de Dieu, qui l'avait annoncée dans les Ecritures.
Sans cette conviction intime ils ne se fussent jamais aventurés

dans la voie nouvelle. Le passage de Michée cité par
Matthieu en faveur de Bethléem fut certainement interprété
dans le sens messianique déjà avant l'ère chrétienne par les

docteurs de la Synagogue (cf. Mat. n, 4-0). Seulement c'était
alors une thèse de la théologie plutôt qu'une croyance
répandue dans les masses. Sauf dans Michée et dans l'histoire
de David, Bethléem ne figure nulle part dans la littérature
de l'Ancien Testament. C'est l'Eglise judéo-chrétienne qui
lança ce motif dans le domaine public et l'exploita dans

l'intérêt de sa cause. Sa démonstration ne fut pas sans faire

impression sur la foule et plus d'un se laissa convaincre
(Jean vu, i-43). Dans ces circonstances on s'explique
que depuis lors, comme l'affirme Origene (c. Gels., 1, 01),
les adversaires des chrétiens aient évité avec soin de parler
de Bethléem, comme de la patrie du Messie. Ce n'est d'ailleurs

pas le seul point de doctrine dont les docteurs du

judaïsme durent se désister. La Synagogue a évacué plus
d'une fois ses anciennes positions, lorsque l'Eglise réussit à

y prendre pied.
Le texte de Matlhieu contient encore un autre indice de

l'influence de la tendance apologétique sur le texte sacré.
Tandis que le prophète Michée disait de Bethlehem : « Tu es

trop petite pour être classée parmi les villes de Juda »,
notre évangéliste a donné à ce texte la forme suivante : « tu
n'es nullement la plus petite entre les principautés de
Juda ». Ainsi donc Matthieu nie expressément la petitesse
de Bethléem, alors que ce point était fortement marqué

dans le texte authentique du prophète. Que le sens
général de la citation en soit affecté ou non, c'est une question
à paît. Mais les commentateurs ne devraient pas, en la sou-



26 GUILLAUME BALDENSPERGER

levant, se dispenser de répondre à cette autre question plus
grave : pourquoi l'évangéliste se sert-il d'une tournure différente

de l'original? Elle n'est pas l'effet du hasard. Elle
dénote au contraire le souci de ne pas jeter la moindre
déconsidération sur l'endroit qui vit naître le Christ. Dès l'instant
que les chrétiens renonçaient à la Galilée, objet du dédain
de l'orthodoxie juive, ils ne pouvaient s'accommoder d'un
texte qui avouait et soulignait l'insignifiance de Bethléem.
On ne troque pas une non-valeur contre une non-valeur.
L'Eglise, mise en garde par l'esprit de dénigrement de

l'adversaire, veilla avec un soin jaloux à ce que rien de
défavorable à son Christ ne pût être déduit de ses allégations
messianiques.

Nous avons constaté plus haut, à propos de la généalogie,
que nos conclusions sont appuyées par la critique littéraire
des synoptiques. Il en est de même pour la question qui
nous occupe maintenant. Pour ce qui concerne Luc, les

exégètes ont observé cjue la mention de Bethléem n'est pas
un élément absolument indispensable de son évangile de

l'enfance. On trouvera les preuves de cette assertion dans
les commentaires modernes de cet évangile. Mais dans
Matthieu aussi la naissance en Judée fait l'impression d'un motif
surajouté qu'on eut bien de la peine à accorder avec les
données de l'histoire. Le verset qui relate que Joseph prit la
mère et l'enfant et s'en vint au pays d'Israël (n, 21),
surprend. Il eût été plus naturel de dire ouvertement qu'il ne
retourna pas à Bethléem. L'auteur éprouve lui-même le
besoin de s'expliquer, puisque dans le verset suivant, sans

plus nommer Bethléem, il rappelle qu'un fils d'Hérode régnait
en Judée et que pour cela Joseph craignit d'y aller. Mais

Fange qui lui ordonnait de retourner, n'avait-il pas déclaré
aussi : « car ils sont morts ceux qui en voulaient à la vie du
petit enfant » (n, 20)? Pourquoi Joseph a-t-il encore des

craintes et pourquoi ne tient-il compte que de la moitié de

l'injonction céleste. C'est que l'évangéliste doit donner à

partir de cet endroit la description de la carrière publique,



L APOLOGÉTIQUE DE L ÉGLISE ET LAt TRADITION ÉVANGÉLIQUE 2J

c'est-à-dire de la vie galiléenne de Jésus. Il veut donc
atteindre son but, qui est l'établissement de la sainte famille
en Galilée. Le ciel doit intervenir une seconde fois (Mat. n,
22 b) pour amener le résultat désiré. Si Joseph a quelque
peine à aboutir, le narrateur n'en a pas moins. Ayant introduit

l'épisode de Bethléem, c'est-à-dire un motif étranger à

l'histoire, il a dérangé l'économie de l'évangile et ne peut se

soustraire aux conséquences de son acte. L'embarras qui en
résulte pour lui est bien visible dans le texte. A partir du
verset 19 où il raconte le retour de Joseph dans son pays, il
ne fait plus qu'une allusion voilée à l'événement de Bethléem

et met une certaine affectation à ne plus prononcer ce

nom. Si la naissance du Christ à Bethléem a trouvé une
place dans son évangile, elle reste cependant en marge de

son œuvre.
La fin de la péricope de Matthieu contient un passage

très suggestif. C'est un essai de justification du caractère
nazaréen de Jésus (Mat. 11, 23). Donc, avant de tourner ses

regards vers Bethléem, l'Eglise naissante avait livré bataille
sur la position de Nazareth. Cette justification va à

rencontre de la tendance qui domine actuellement dans l'évangile

et qui est en faveur de la Judée. Elle n'est donc pas le

fait du rédacteur de l'évangile. C'est un motif plus ancien

que ce dernier a sauvé de l'oubli et qui jouait un rôle dans
la première controverse sur les origines de Jésus. La tradition

primitive entendait par on NaÇwpafo? vlrknaezxi, que le

Christ serait natif de Nazareth. Que Jésus fût allé demeurer
quelque temps à Nazareth n'importait guère. Cela ne valait

pas les frais d'une démonstration scripturaire. Mais l'évangéliste

qui avait adopté la thèse bethléémite ne pouvait se

donner un démenti à la fin de son récit. Il dut interpréter
la prophétie relative au Nazaréen du fait que son héros habita
l'endroit. S'il a fait quand même une place à cette citation
dans son livre, c'est qu'il n'ignorait point que les premiers
chrétiens s'en étaient souvent servis dans la discussion. En
outre, Jésus ayant passé toute sa jeunesse à Nazareth, il



28 GUILLAUME BALDENSPERGER

n'était pas superflu pour son biographe d'insérer une
prophétie qui s'y rapportait. Il ajoutait ainsi à tous les autres

un argument nouveau en faveur de sa messianité.
Si le passage Mat. n, 23 doit être entendu primitivement

dans le sens que nous venons d'indiquer, il nous éclaire

sur la première phase de l'apologie chrétienne. On ne
songeait point encore dans ces temps-là à situer la patrie de

Jésus en Judée. On s'en tenait à Nazareth et on revendiquait

pour cet endroit obscur un droit messianique. Saint
Jérôme a gardé le souvenir de cet état de choses ancien,
car il rapporte que cette citation de Mat. ii, 23 (quoniam
Nazorœus vocabilur) était empruntée à l'évangile des
Hébreux (De vir. ill., in). Cependant cet argument des judéo-
chrétiens n'était pas de nature à ébranler leurs compatriotes
demeurés fidèles à la foi des pères. En effet, la preuve qu'on
prétendait tirer de la citation repose sur une base bien
fragile. Elle ne pouvait à la longue satisfaire la conscience
chrétienne elle-même. Il suffit de considérer cette citation
un instant. Comme aucun prophète n'avait fait mention de

Nazareth, elle en appelle uux prophètes en général, c'est-à-

dire à diverses paroles de l'Ancien Testament, où il est parlé
d'un rejeton (nezer). Ce terme de « nezer », où l'on vit une
allusion au Nazaréen, devait être une désignation du Messie.
C'était un échafaudage très problématique. La combinaison
de tous les textes de l'Ancien Testament que les commenia-
teurs ont invoqués pour justifier la citation ne donne
jamais le résultat cherchéj c'est-à-dire la leçon canonique :

il s'appellera le Nazaréen. Les exégètes les moins prévenus
contre l'Evangile l'ont bien senti, puisque, en désespoir de

cause, ils ont recours à des expédients, comme celui d'un
ouvrage apocryphe ou d'un livre perdu, auquel l'évangéliste
aurait fait un emprunt.

L'arme défensive que les judéo-chrétiens s'étaient forgée
d'abord en canonisant Nazareth, ne fut pas assez forte pour
parer le coup de Ladversaire. Nazareth resta l'écharde dans
leur chair. N'y aurait-il pas trace de cela dans nos docu-



L'APOLOGÉTIQUE DE L'ÉGLISE ET LA TRADITION ÉVANGÉLIQUE 29

ments canoniques? La façon dont cet endroit y est traité
est la preuve que ni la confiance dans le bon droit messianique

de Nazareth, ni même sa considération en général ne
furent accrues par cette première campagne en sa faveur.
Les évangélistes parlent d'une ville appelée Nazareth (Mat.

n, 23 ; Luc 1, 26) à peu près comme ils font pour des

endroits obscurs du nom de Naïn (Luc vu, ii), de Sichar

(Jean iv, 5) et d'autres. La nuance est sensible si l'on compare

leur manière de s'exprimer quand il s'agit de
Bethlehem ou de Jéricho ou de Capernaum (cf. Mat. ii, io ; iv,
i3 ; xx, 29). Matthieu n'aurait-il pas aussi la tendance de

substituer à Nazareth un centre plus important, quand il fait
de Capernaum la résidence habituelle de Jésus Le verset
i3 de son quatrième chapitre, qui n'a pas de parallèle dans
les deux autres synoptiques, offre matière à réflexion. Pourquoi

cette hâte d'éloigner Jésus de Nazareth pour le fixer
définitivement (vaxm-riant) à Capernaum. L'évangile de Luc
ne permet pas de supposer un déplacement de ce genre.
Dans un discours prononcé dans la synagogue de Nazareth,
Jésus fait allusion à des œuvres en grand nombre qu'il a

accomplies antérieurement à Capernaum (Luc iv, 23). Donc
le départ définitif de Nazareth (yoaaXmwv) comme l'établissement

définitif à Capernaum sont quelque peu théoriques. Il
n'y a pas de doute que Jésus n'ait visité plus d'une fois
dans le cours de son ministère itinérant la ville de Capernaum,

située au bord du lac, point de départ et d'arrivée de

tous les voyageurs. Mais cela ne justifie pas le terme de

xar&Mwjffev employé par Matthieu. Rappelons, à titre de

contraste, que le quatrième évangile parlant d'un voyage de

Jésus et de sa famille à Capernaum ajoute textuellement
qu'ils n'y demeurèrent que peu de jours (Jean n, 12). Au
reste il est compréhensible que les fidèles galiléens aient
mieux aimé assigner à leur maître comme résidence un
endroit de l'importance de Capernaum qui était à la fois
ville de garnison, port marchand, entrepôt de douane et
rendez-vous des étrangers. S'il pouvait encore rester un doute



3o GUILLAUME BALDENSPERGER

quant à cette intention des judéo-chrétiens d'établir un lien
des plus étroits entre Jésus et Capernaum au préjudice de
Nazareth, il devrait disparaître à la lecture de Mat. ix, i. Carici
Capernaum est désigné comme lapropre ville de Jésus, ce qui
est en opposition flagrante avec la tradition la plus
ancienne, conservée par Matthieu lui-même et où Nazareth est

appelé la patrie (et même iS/a narpiç) de Jésus (Mat. xm,
54, S^).

En présence des textes que nous venons d'analyser, il
faut bien conclure comme suit : de même qu'on substitua
Bethléem à Nazareth comme lieu de sa naissance, on entreprit

aussi de déplacer la demeure de Jésus en la fixant à

Capernaum de préférence à Nazareth. C'était pour combler
en quelque mesure le déficit que présentait l'histoire du

prophète nazaréen au point de vue messianique. Mais
du même coup la première communauté chrétienne avouait
l'impuissance où elle se trouvait à faire accepter son Christ

par la masse juive. Toutes les recherches bibliques en
faveur de Nazareth ne réussirent pas à détruire l'effet de

l'impitoyable critique des scribes et des docteurs contre cet
endroit déshérité. Cette première passe d'armes entre la

Synagogue et l'Eglise fait mieux comprendre pourquoi celle-
ci se décida bientôt à évacuer la position de Nazareth pour
se retrancher plus fortement dans le bastion nouvellement
érigé de Bethléem.

Mais la fiction, quelque belle qu'elle soit, ne dure jamais
qu'un temps. Elle est impuissante contre les faits. On
n'efface pas l'histoire d'un trait de plume. Nazareth, qu'on
avait voulu évincer, réapparaissait à chaque étape de la vie
de Jésus et réclamait ses droits. Non seulement sa jeunesse se

passe dans ce lieu, sa famille y demeure, il y revient lui-même
et y participe au service divin, mais encore, comme nous
venons de le voir, les évangélistes eux-mêmes continuent de parler

de Nazareth comme de la patrie de Jésus. Rien ne donne

une idée plus nette de l'impasse dans laquelle l'Eglise s'était
engagée que la péricope de Luc iv, i6-3o. La remarque parla-



L'APOLOGÉTIQUE DE L'ÉGLISE ET LA TRADITION ÉVANGÉLIQUE 3l

quelle l'auteur l'introduit: « Nazareth, où il (Jésus) avait été

élevé» est destinée àia raccorder avec l'histoire de Bethléem.
Mais toute la suite du texte lucanien, où Nazareth figure
comme patrie de Jésus (iv, 23-24), forme disparate avec
l'exorde. Cette double qualification de la bourgade de Nazareth,

comme mère nourricière et comme patrie de Jésus,
dans la même péricope, caractérise le changement d'orientation

qui se produisit dans l'historiographie évangélique.
Luc, qui a des prétentions d'historien, s'est préoccupé de

mettre de l'unité dans son œuvre, tandis que Matthieu, qui
se soucie moins de la concordance entre les diverses parties
de son livre, signale l'arrivée de Jésus dans sa patrie Nazareth

(xm, 54; cf. Marc vi, 1), comme s'il n'avait pas fait une
assertion différente au chapitre n. Il reproduit sans doute
la péricope, telle qu'elle s'était formée avant lui et nous
fournit ainsi la preuve qu'on ne se doutait pas encore dans

ces temps reculés de l'existence de la légende de Bethléem.

6.

Il était dans la logique des choses que la controverse
messianique qui s'était engagée sur la généalogie et le lieu
de naissance de Jésus prît des proportions plus vastes.

L'opposition que le judaïsme témoignait aux origines gali-
léennes du nouveau Messie devait s'étendre à tout son
ministère. Le fait qu'il s'était concentré sur la Galilée paraissait

incompatible avec la prétention messianique. L'Elu de

Dieu, le Roi d'Israël ne pouvait faire d'un coin de terre
mal réputé, infecté de paganisme, le centre de son activité.
C'est donc le caractère galiléen de l'œuvre de Jésus qui
fut mis en cause. La jeune Eglise réagit d'une façon
toujours plus décidée et plus ouverte contre cette critique. Le
chapitre de ces réactions successives offre un intérêt
considérable. Après avoir essayé de plusieurs autres méthodes,
les chrétiens finirent par faire sortir leur maître des
frontières étroites de la province galiléenne. Ils élargirent son



32 GUILLAUME BALDENSPERGER

champ d'activité jusqu'à le mettre en contact avec le peuple
juif tout entier. Ce ne fut pas là une petite entreprise. On
avait plustôt fait de déplacer le berceau de Jésus en
imaginant un motif qui obligeait la famille à faire un voyage
en Judée, que de relâcher les liens étroits qui l'unissaient

à la Galilée. Il était relativement facile d'ajouter des

traits nouveaux à l'histoire de son enfance, puisque plus
de trente années s'étaient écoulées depuis. Ces événements

paraissaient lointains, ils appartenaient déjà à une autre
génération. Il n'en était pas de même de la vie publique de

Jésus. Au lendemain de sa mort, on ne pouvait songer à y
apporter un changement radical. En nier ou en effacer le
caractère galiléen eût élé chose impossible. Donc les
théologiens de l'Eglise n'eurent d'abord d'autre ressource que
d'essayer de le justifier. Voici qui donne une idée des

moyens qu'ils employèrent.
Le premier évangile nous a conservé un passage (Mat.

iv, 12-16), qui fait connaître l'opinion qu'ils professaient à ce

sujet. Il fait partie de l'ancienne tradition judéo-chrétienne.
Les deux autres synoptiques, qui s'adressent à un public
non palestinien, ne l'ont pas inséré. Saint Jérôme atteste

qu'il figurait, comme tous les autres textes de l'Ancien
Testament cités par Matthieu, dans l'évangile que lisaient les

Nazaréens (De vir. ill., 3). C'est donc un fragment de l'apologie

de la première génération. Il s'explique sur l'activité
galiléenne de Jésus. A la différence des autres narrateurs,
qui parlent simplement de l'arrivée ou du retour de Jésus

en Galilée, Matthieu en fait une retraite (ocjr/ûpr^sv). Et c'est
la crainte de subir un sort analogue à celui du Baptiste qui
selon cet auteur détermina Jésus. Il dut chercher un refuge
en Galilée, et c'est pour cette raison qu'il ne s'est pas manifesté

dès la première heure publiquement en Judée et à

Jérusalem.
Les Nazaréens ne s'en tinrent pas à cette apologie, dont

l'insuffisance ne pouvait leur échapper. Au motif empirique
ils joignirent un argument d'ordre théologique. C'est l'An-



L'APOLOGÉTIQUE DE L'ÉGLISE ET LA TRADITION ÉVANGÉLIQUE 33

cien Testament qui dut couvrir la retraite en Galilée. On mit
la main sur un passage d'Esaïe, où le prophète annonçait
qu'une grande lumière se lèverait, non pas sur le royaume
de Juda, mais d'abord sur la partie septentrionale du pays
qui venait d'être saccagée par les Assyriens. Une interprétation

franchement messianique de ces paroles, dans ce sens

qu'elles traçaient au futur Messie un programme strictement
galiléen, était très sujette à caution. Aussi voyons-nous que
les autres synoptiques n'ont pas fait usage de cette
argumentation de Matthieu. Les apologistes durent faire de grands
efforts pour établir une correspondance exacte entre les
indications du prophète et le cadre géographique du ministère

de Jésus. C'est pour cette raison que Matthieu décrit
ce dernier avec des expressions d'une étrangeté qui frappe.
Il parle des « confins de Zàbulon et de Nephthali » et de

Capernaum comme de « la ville proche de la mer » (z^y

¦Kapoêalaaaiav). Jamais il ne se serait servi d'un pareil
langage pour délimiter le champ de travail de Jésus s'il n'avait
en vue le passage du prophète. Les termes sont choisis pour
éveiller tout de suite l'impression d'un accord parfait avec
la citation qui suit et qui débute par « Zàbulon, Nephthali
et chemin de la mer » (óoov Boà.âaanç). Il importe peu, en
l'occurence, de savoir à quoi se rapportaient dans la pensée

du prophète hébreu les termes susdits. Seule une
exégèse prévenue contestera que pour Matthieu il y ait
préméditation et correspondance voulue entre les formules qu'il
emploie et celles du texte sacré. Si cette façon d'appliquer
la Bible n'est pas à notre convenance, elle ne le cède pas
cependant en correction à celle qui était à l'ordre du jour
dans les écoles juives et dont l'apôtre Paul lui-même donne
plus d'un exemple. Aussi l'évangéliste s'empresse-t-il de faire

part de l'intéressante découverte scripturaire, persuadé qu'il
était de sa valeur pour réfuter l'antigaliléisme de la Synagogue.
C'est un défaut général de toute apologétique que l'histoire
y soit adaptée à la thèse plutôt que la thèse ne vienne à

l'appui des faits historiques. Dans le cas présent l'évangé-



34 GUILLAUME BALDENSPERGER

liste a institué un mariage forcé entre l'oracle du prophète
et la tradition chrétienne. Le caractère emprunté de ce genre
de démonstration ne put satisfaire à la longue les esprits, au
sein de l'Eglise même, ainsi que Marc et Luc en font foi.

On s'avisa de moyens plus efficaces pour bannir de la
tradition évangélique l'impression de l'étroitesse galiléenne.
Il y a dans les quatre évangiles comme un effort continu
et un plan d'élargissement de l'activité de Jésus. Le lecteur
est frappé d'abord par le soin qu'ils prennent de composer
au maître galiléen un auditoire exotique, composé de gens
accourus de tous les coins de la Palestine. Bien entendu,
nous ne suspectons nullement les remarques fréquentes
ayant trait à tous ceux qui se rassemblaient autour de lui
pour entendre ses paraboles et ses exhortations. Il n'y a là

rien que d'absolument conforme à l'histoire authentique.
Mais un passage comme celui de Mat. iv, 23-25 ne rentre

pas dans cette catégorie. L'évangéliste y formule le

programme du ministère public de Jésus et il est difficile de ne

pas y voir un grossissement intentionnel de la tradition.
« Toute la Syrie » fait écho à « toute la Galilée ». La tournure

« tous ceux qui étaient malades » (iv, 24) tend également

à faire naître l'idée d'un mouvement universel. L'énu-
mération de tous les pays limitrophes de la Galilée enseigne

que la nouvelle doctrine déborde les frontières de cette
province. Il faut remarquer tout particulièrement que dès ce
chapitre (et c'est le cas dans les trois textes synoptiques Mat. iv,
25; Marc in, 7-8; Luc vi, 17) la Judée et Jérusalem sont
englobées dans l'activité de Jésus. Et cela ne doit pas être
entendu dans un sens restreint, c'est-à-dire de la présence
fortuite el passagère d'un certain nombre de Judéens et de
Jérusalémites parmi les auditeurs de Jésus, Des cas isolés
de ce genre se sont présentés sans aucun doute. Mais nos
textes ont une autre portée. Les évangélistes esquissent un
programme. Ils supposent, eux, qu'un groupe considérable

d'adhérents, originaires de la Judée et de Jérusalem,
faisaient cortège à Jésus et l'entendaient régulièrement.



L'APOLOGÉTIQUE DE L'ÉGLISE ET LA TRADITION ÉVANGÉLIQUE 35

Accordons qu'on pourrait en appeler au caractère populaire

de la narration évangélique pour ne considérer les

points indiqués que comme des exagérations habituelles à

ce genre. Cette manière de voir n'est plus de mise pour
le sujet qui va suivre. Jésus n'est pas resté jusqu'au bout en
Galilée. Son dernier voyage l'amena à Jérusalem, au centre

de la théocratie. Cette circonstance se prêta fort bien
au besoin qu'éprouvaient les messianistes chrétiens, disons

mieux, à la nécessité qui s'imposait à eux d'élargir le champ
de travail de leur maître. Comparée à la période galiléenne,
la partie que les trois sources synoptiques ont consacrée au

voyage et au séjour de Jésus à Jérusalem est proportionnellement

bien plus forte. Car les événements relatés à partir de
Mat. xix se répartissent sur un laps de temps bien moindre que
ceux qui précèdent. La quantité de matériaux accumulés par la
tradition dans cette phase dernière a donc de quoi surprendre.

Puis il y a la manière dont est saluée par ses historiographes

l'apparition de Jésus surla scène nouvelle. Nous avons
constaté plus haut les traces de la gêne que leur causaient
ses accointances avec Nazareth et la Galilée. On ne peut
méconnaître que c'est avec une satisfaction intime qu'ils le
voient s'acheminer maintenant vers la capitale. Dès le
chapitre xix, Matthieu signale son départ de la Galilée et son
arrivée en Judée. Au chapitre xx, on nous le montre
encore en route pour Jérusalem. Les trois narrateurs saisissent

ensuite l'occasion de son arrivée à Béthanie pour
rappeler derechef qu'il s'approchait de Jérusalem (Mat. xxi, i ;

Marc xi, i, et surtout Luc xix, 28). Ces affirmations réitérées

ne doivent pas passer inaperçues. Elles sont les
vestiges d'anciennes discussions où les Juifs convertis eurent
à défendre leur Messie de s'être cantonné en Galilée.
A ce sujet nous devons rappeler une scène du quatrième
évangile qui est une illustration aussi inattendue que
frappante de notre thèse. Les frères de Jésus, dont l'évangéliste
note l'incrédulité (vu, 5), représentent à ses yeux la
manière de voir de la Synagogue à l'endroit du Christ de



36 GUILLAUME BALDENSPERGER

l'Eglise. Ils sont les porte-parole de l'argumentation des

Juifs incrédules. Or leur point de vue se résume dans cette

injonction à l'adresse de leur frère Jésus : « Pars d'ici, (c'est-à-
dire de la Galilée) et va en Judée... car on ne peut borner son
action à un coin obscur (èv zpunrüf) quand on veut se manifester

publiquement. Si c'est là ton plan (c'est-à-dire si tu as des

prétentions messianiques) fais-loi connaître au monde (vu,
3-4) »• Ce langage populaire est représentatif de l'opinion
courante des Juifs à l'époque de Jésus. C'est la forme que
prirent les postulats de la dogmatique messianique dans
les petites assemblées où l'on débattait les questions
religieuses. Sans doute dans le quatrième évangile Jésus n'obéit

pas directement à l'injonction juive. Il va à Jérusalem à son
heure. La christologie johannique a ses exigences. Cependant,

à peine Jésus a-t-il décliné l'invitation de ses frères,

qu'il semble se raviser et se dirige vers la capitale. Son

plan est renversé d'un verset à l'autre (vu 9, 10). Tant de

hâte aurait de quoi surprendre, si l'on ne connaissait la
tendance dominante de Jean de concentrer le plus possible
l'action de son Christ en Judée. Ce n'est certes pas l'effet
du hasard que le même évangéliste, qui vient de rappeler
combien les Juifs insistaient sur un ministère messianique
au grand jour, soit aussi celui qui, comme nous le dirons
encore, « judaïsa » le plus le ministère de Jésus. L'exposé
de Jean vu, 1-10 est une preuve manifeste de l'influence
qu'exerça la polémique juive plus ou moins consciemment
sur la prédication apostolique. Au demeurant, nos livres
canoniques, composés à l'époque postapostolique, ne
contiennent plus que des vestiges d'un état de choses qui
préoccupa plus vivement la primitive Eglise. Car bien avant
la rédaction de nos évangiles l'argumentation juive avait
fait grande impression sur beaucoup de fidèles- et la tradition

de Jésus en fut plus ou moins modifiée.
Si l'on peut arguer de l'insignifiance des indices que

nous avons relevés tout à l'heure dans les deux premiers
évangiles, le problème prend cependant un nouvel aspect



L'APOLOGÉTIQUE DE L'ÉGLISE ET LA TRADITION ÉVANGÉLIQUE 3?

et une importance majeure dans Luc. On rencontre ici à

partir du neuvième chapitre une série de péricopes
originales, sans parallèles dans les deux autres synoptiques. Les

théologiens ont parlé à ce propos d'un journal de voyage,
relatant le trajet de la Galilée à Jérusalem. Le fait est que
Luc a clos la période galiléenne dès ix, 5i et qu'il assigne à

tout ce qui suit, un théâtre nouveau. Par ces mots « Jésus

dirigea son visage vers Jérusalem » (i), il lui fait tourner le

dos à la Galilée et entreprendre une œuvre nouvelle. Ce

changement d'orientation mérite d'arrêter notre attention
d'autant plus que l'auteur insère dans celte partie, qu'il
oppose à celle qui précède, des péricopes que ses prédécesseurs

ont placées en Galilée. L'ancienne économie synoptique

en est dérangée. Luc est en train de donner un
« visage » nouveau à la tradition évangélique. (2)

L'évangile de Jean achève ce que Luc a commencé. Il y
est question d'une série de voyages de Jésus à Jérusalem.
Ici c'est dès la première heure que « le visage de Jésus est

tourné » vers la ville sainte (Jean 11, i3). Son ministère
tout entier se partage maintenant entre la Judée et la Galilée.

Mieux encore. Un lecteur non prévenu, c'est-à-dire non
influencé par les réminiscences synoptiques, serait tenté
certainement de ne voir dans les parties galiléennes de Jean

que des épisodes de la vie de Jésus, tandis que Jérusalem

(1) L'expression employée par Luc orjijotÇsiv tò npinamov est tout à fait
hébraïsante. N'aurait-il pas fait un emprunt à un document plus ancien qui
voulait mettre en relief l'activité judéenne

(2) C'est dans tout l'ensemble du tableau tracé par Luc qu'il faut aussi
placer et juger le voyage que cet auteur fait faire à Jésus en compagnie de

ses parents alors qu'il avait atteint l'âge de douze ans. La présence de
l'adolescent dans le temple, les enseignements qu'il y donne sont une
anticipation de la tradition du dernier voyage du prophète galiléen. Cette
préparation légendaire de faits historiques appartenant à des temps postérieurs

est un procédé qui convient à la mentalité orientale. On le retrouve
par exemple dans l'histoire des patriarches de l'Ancien Testament. La prise
de possession définitive du pays qu'occupa Israël, est préparée également
par les légendes de l'époque patriarcale. L'institution de rapports provisoires

doit consacrer par avance les changements survenus dans la réalité
historique ou imposés par une théorie dogmatique.



38 GUILLAUME BALDENSPERGER

en serait le théâtre habituel. Une étude détaillée de l'évangile

fournit des arguments sans nombre en faveur de cette
manière de voir. Contentons-nous pour l'instant d'en relever

l'un ou l'autre. Jean iv, 45, nous lisons que Jésus vint
en Galilée. La réception que lui font les habitants est motivée

par « toutes les choses qu'ils lui avaient vu faire à

Jérusalem ». C'est donc maintenant Jérusalem qui donne le ton
et qui paraît être le siège du mouvement messianiste. Dans
l'ancienne relation c'est plutôt la renommée des œuvres
accomplies en Galilée qui précède Jésus en Judée. N'est-il
pas singulier que maintenant les Galiléens doivent se rendre

à Jérusalem pour se faire une idée des œuvres de leur
prophète? L'expression hyperbolique « toutes les choses

qu'il avait faites (navzx oaa)a Jérusalem» est d'autant plus
surprenante que la relation antérieure de l'évangéliste n'est

pas faite pour la justifier. Car il s'est borné auparavant à

décrire la purification du temple (n, i3 suiv.) et à faire une
mention toute générale de signes accomplis par Jésus
pendant son séjour dans la capitale (n, 23). Si les Galiléens

contemporains de Jésus ont eu de lui l'impression notée par
l'évangéliste, on ne saurait en dire autant des lecteurs
modernes de son livre.

Par contre Jean est conséquent avec lui-même quand, à

l'occasion de l'entrée triomphale de Jésus dans la capitale,
il le fait acclamer comme roi d'Israël (xn, i3). Car le Christ
johannique s'est consacré vraiment à la nation tout entière.
Cette acclamation ne prend toute sa signification que si on
la compare avec celle qu'une tradition plus ancienne nous
a conservée. Dans le premier évangile, en effet, la foule
qui accompagne Jésus et qui entonne le « Hosanna au Fils
de David », le salue aussi par ces mots : « C'est le prophète
Jésus, de Nazareth en Galilée (Mat. xxi, n)». Celte tradition

eût détonné dans le cadre du quatrième évangile. Car
ici tous les habitants de Jérusalem se sont familiarisés depuis
longtemps avec la personne de Jésus. Comment et pourquoi
l'auraient-ils salué de prophète galiléen? Une autre consé-



L'APOLOGÉTIQUE DE L'ÉGLISE ET LA TRADITION ÉVANGÉLIQUE 3o,

quence s'impose encore au narrateur de l'évangile johannique.

La question rapportée par Matthieu et qui témoigne
de l'ignorance de toute la ville à l'endroit de Jésus (Mat.

xxi, io) ne peut figurer dans son récit. La péricope de l'entrée

de Jésus à Jérusalem a un sens différent dans les deux

évangiles. Matthieu laisse entrevoir qu'il s'agissait d'une
tentative des Galiléens de faire reconnaître leur prophète
comme le Messie du peuple. Pour Jean, c'est tout Jérusalem,

c'est le monde (xn, 19) qui proclame la royauté de

Jésus. Mais tout porte à croire que la leçon de Matthieu repose
sur un fondement historique et que c'est Jean qui a innové.

Au surplus ce ne sont pas seulement les séjours réitérés
et prolongés de Jésus dans la ville sainte, mais c'est surtout
la manière dont il s'y comporte qui donne une idée nette
des intentions de l'auteur du quatrième évangile. Son Christ
est toujours au premier plan, il siège au temple, il assemble
les foules autour de lui, les scribes et les pharisiens sont les

témoins permanents de ses paroles et de ses actes, il accapare

en quelque sorte toute la vie publique de la cité, et

encore qu'il disparaisse par moments à l'improviste et

comme miraculeusement, il domine vraiment tout Jérusalem.

Ainsi se réalise, selon Jean, le programme messianique
du judaïsme, auquel lui-même a fait allusion, vn, 4; Ie

Messie doit jouer un rôle public (èv itctppyaia. ehou) et se

manifester au monde (rw xéapi»). C'est dans ce cercle d'idées

que la déclaration de Jésus devant le souverain sacrificateur
(Jean xvm, 20) prend son sens plein. Il y résume lui-même
toute son œuvre par ces mots : « J'ai parlé ouvertement au
monde (nappwia.... rü> nòapii»), j'ai toujours enseigné dans la
Synagogue et dans le Temple, où les Juifs ont coutume de

s'assembler, et je n'ai rien dit en cachette (èv y.pvnzûf). » Cette

réplique de Jésus au grand-prêtre est en même temps la

réplique de l'Eglise à la polémique de la Synagogue
concernant le galiléisme de Jésus. De la sorte, le débat soulevé
Jean vu, 3 suiv. (il faut rappeler surtout v. 4 où3s«î év xjswmâ)

est tranché définitivement au chapitre xvm, 20.



40 GUILLAUME BALDENSPERGER

Les indices de Matthieu et Marc que nous avons relevés

plus haut n'ont pas de force probante, pris en eux-mêmes.
Mais considérés à la lumière que Luc et Jean projettent sur
la question, ils prennent une valeur symptomatique. Du
premier au quatrième évangile, l'orientation vers la Judée
et Jérusalem va en s'accentuant. Marc et Matthieu s'en
tenaient encore à la tradition la plus ancienne, selon laquelle
le ministère judéen de Jésus n'excédait pas les derniers
jours de sa vie. Mais on vit cette phase judéenne s'enrichir
bientôt d'éléments dont la localisation n'était plus certaine.
Puis le travail de judaïsation se donna libre cours à l'autre
bout de la carrière du prophète galiléen. Il apparaît nettement

dans l'intercalation du récit de la naissance à Bethléem
dans le récit de Matthieu. Luc se plaît à montrer son Christ
en chemin pour Jérusalem et semble ne considérer tout ce

qui précède que comme une entrée en matière. Avec le

quatrième évangile, l'activité jérusalémite dépasse considérablement

en étendue et en importance les périodes gali-
léennes. La première est la norme, les autres, l'accessoire.

L'Eglise aboutit ainsi à un déplacement du centre de gravité
de l'œuvre de Jésus.

1-

Les points que nous venons de passer en revue, la
descendance davidique, Nazareth, Bethléem et le minisière
galiléen n'épuisent pas la question de l'influence de

l'apologétique chrétienne sur la tradition évangélique. Cette
influence s'exerça sur toutes les parties de cette tradition.
Nous ne voulons pas dire par là, que l'évangile soit un produit

uniforme. Bien des choses s'y reflètent : à côté des
souvenirs authentiques, les besoins de l'enseignement, de

l'édification des fidèles, de l'organisation des Eglises, les

expériences de la mission apostolique etc. Mais il ne faut

pas oublier de ranger parmi ces facteurs l'apologétique
contre le judaïsme. La théologie n'en a pas tenu un compte
suffisant. Et pourtant il suffit d'un instant de réflexion pour



L'APOLOGÉTIQUE DE L'ÉGLISE ET LA TRADITION ÉVANGÉLIQUE 41

en saisir l'importance. L'Eglise naissante ne pouvait faire le
moindre pas sans susciter une opposition irréductible. La
poussée missionnaire des apôtres signifiait un tel ébranlement

du judaïsme qu'une scission du peuple en deux camps
pouvait en résulter. Cette perspective menaçante souleva
forcément des débats d'une extrême violence. La foi
nouvelle était un messianisme si anormal qu'il prêtait à mille
critiques. Surtout le galiléisme de Jésus parut un scandale
intolérable et comme une décapitation nationale. Les origines

humbles du Galiléen, sa carrière modeste le discréditaient

par avance. C'était là un messianisme au rabais, sans

éclat, sans grandeur. Cela était tellement contraire aux
traditions immémoriales, à toutes les aspirations du peuple,
que les Juifs les moins prévenus contre Jésus ne pouvaient
s'y retrouver. Il suffit pour s'en convaincre de mettre en
regard de l'évangile un document messianique comme les
Psaumes de Salomon, composés peu avant l'ère chrétienne.
Ils se plaisent à tracer des tableaux de l'avenir où les
conditions morales et religieuses sont plus accentuées qu'ailleurs

et ils ont une notion très élevée de la personne du
Messie. Cependant, nul ne pourrait établir une équation
entre le portrait messianique du psalmiste et le prophète
nazaréen. On sait que les propres disciples de Jésus ne
pouvaient concilier l'idéal qu'ils portaient dans leurs cœurs
avec l'humilité, la retenue et les hésitations de leur maître.
Les plus grands eux-mêmes, l'apôtre Paul et sans doute
aussi le Christ historique, malgré leur superbe campagne
contre la superstition du privilège charnel des enfants
d'Abraham, quelles peines n'eurent-ils pas à se libérer
entièrement des préjugés de la race Rom. ix-xi et Mat. x en
fournissent la preuve. Il faut bien se pénétrer de cet état de

choses pour comprendre en face de quelle tâche ardue se

trouvaient les premiers missionnaires qui prêchaient la
messianité du Galiléen aux Juifs.

La théologie moderne y verra-t-elle aussi une raison
suffisante pour ne pas juger trop sévèrement les procédés apolo-



42 GUILLAUME BALDENSPERGER

gétiques qu'employèrent les premiers représentants du chris"
tianisme Nous avons constaté qu'ils firent de larges concessions

à la dogmatique juive. D'aucuns estimeront qu'ils
allèrent trop loin dans cette voie, puisqu'ils finirent par altérer
la vérité historique. N'oublions pas cependant que les innovations

qu'ils tentèrent leur étaient fournies et garanties par
les Saintes Ecritures, dont ils avaient une conception
différente de la nôtre. Leurs éludes bibliques les avaient
convaincus du bien-fondé de leurs thèses. Où notre critique
moderne constate des déviations de la réalité de l'histoire,
les apologistes anciens voyaient des révélations de l'Esprit
d'En-Haut.

Sans doute (et c'est peut-êlre là le reproche le plus grave
qu'on puisse leur adresser) leur méthode apologétique
manque de profondeur chrétienne, elle n'est pas suffisamment

pénétrée par l'esprit religieux el moral de l'Evangile.
Mettant l'accent sur les postulats extérieurs de la messianité
tels que les rapports du Christ avec David, Bethléem et
la Judée, ils devinrent infidèles aux grands principes que
leur avait enseignés le maître. Faire dépendre le caractère
du Messie, c'est-à-dire aussi la valeur de la personnalité
chrétienne, de certains avantages matériels, c'était s'aventurer

sur le terrain propre du judaïsme, où cependant les

disciples du Christ ne pouvaient aller jusqu'au bout. Cette
altitude partagée des apôtres et des missionnaires du
premier âge est certes profondément regrettable, mais elle ne
laisse pas d'être conforme à la loi de l'évolution historique.
Elevés dans les conceptions juives, ils ne pouvaient faire
table rase de tout leur passé. Leurs croyances, leurs
méthodes et leur argumentation théologique gardèrent toujours
la trace de leur origine.

Mais s'ils n'ont pas su faire état dans la controverse de

ce qui leur aurait assuré le succès décisif, c'est-à-dire du
facteur purement religieux et moral, ils n'en ont pas moins
senti la beauté et la vérité profonde de la religion intérieure
de leur maître. Que de paroles d'un spiritualisme élevé la



L'APOLOGÉTIQUE DE L'ÉGLISE ET LA TRADITION ÉVANGÉLIQUE /j3

tradition évangélique, dont ils furent les intermédiaires et les

plus anciens représentants, n'a-t-elle pas enregistrées
Aujourd'hui encore elles seules nous permettent de nous
représenter ce que fut la vraie doctrine de Jésus. Non, ce n'est

pas en vain que ces judéo-chrétiens de la première génération

furent à l'école de Celui qui leur enseigna de ne pas
juger l'arbre par la terre et l'endroit où il pousse, mais par
les fruits qu'il porte. N'ont-ils pas aussi conservé le souvenir

de la magnifique promesse faite à ceux de l'Orient et de

l'Occident qui viendront s'asseoir à la table du Royaume
avec Abraham, Isaac et Jacob, ou encore de ce témoignage

courageux rendu au Samaritain miséricordieux, qui accomplit

les commandemants divins mieux que les représentants
de l'orthodoxie juive? En présence de textes semblables,

une distinction entre la Galilée et la Judée, Nazareth et
Bethléem n'a plus de sens. Les disciples de Celui qui adorait

en esprit et en vérité n'avaient plus aucune raison
d'appliquer une norme extérieure. Mais l'esprit ne pénètre la
matière que lentement, par degrés. Dans les époques créa-
Irices particulièrement, les conceptions arriérées persistent à

côté des intuitions nouvelles les plus hautes. Le quatrième
évangile lui-même, célèbre par son caractère de spiritualité,
accuse néanmoins une dualité de point de vue à l'instar
des synoptiques. Dans la controverse messianique il fait
preuve d'une tendance judaïsante très marquée, ainsi que
nous l'avons exposé plus haut. Mais dans le même domaine
il a émis une sentence d'une valeur apologétique à nulle
autre pareille. Aux objections des Juifs contre le Messie

nazaréen, qu'ils résumaient dans ce dicton dédaigneux :

« Peut-il venir quelque chose de bon de Nazareth? » Jean

coupe court par cette formule lapidaire : « Viens et vois »

(i, 46)- On ne trouvera jamais mieux que cela pour la
défense du christianisme. En religion, c'est sur l'expérience
personnelle que se fonde la certitude. Et cette certitude
intérieure se passe des critères extérieurs.

G. Baldensperger.


	L'apologétique de la primitive Église : son influence sur la tradition des origines et du ministère galiléen de Jésus

