
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 7 (1919)

Heft: 33

Rubrik: Miscellanées

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MISCELLANEES

EGLISE, MINISTERE, FACULTES

M. Pierre Bovet, dans son article intitulé Facultés et ministères (ï),
parle de fa tradition sans sympathie. Il la confond un peu arbitrairement

avec la routine, et paraît disposé à croire qu'elle a toujours tort.
Or, à vouloir substituer aux Facultés de théologie des écoles qui
seraient de vagues groupements d'enseignements professionnels, on
s'écarte de la tradition sans doute ; mais, dans ce cas comme dans
beaucoup d'autres, il se pourrait bien qu'on s'éloignât en même temps
de la raison.

Toute institution, remarque M. Bovet, sent le besoin de justifier son
existence. Tout individu aussi. Peut-être les lecteurs charitables
dénonceront-ils dans ce qui va suivre l'influence d'un mobile trop voisin de
l'intérêt personnel. Je suis professeur de théologie. J'ignore comment
je parlerais si je ne l'étais pas, de même que j'ignore comment parlerait

M. Bovet, s'il ne dirigeait pas, avec une distinction que chacun se

plaît à reconnaître, l'Institut J.-J. Rousseau. Mais n'en est-il pas ainsi
dans presque toutes les discussions du monde Je peux être frappé de
la justesse d'un argument, tout en me disant que mon interlocuteur,
s'il n'était pas lui, ne songerait pas à le faire valoir. De bonnes raisons
me paraissent militer en faveur, non pas de l'immutabilité de nos
programmes, mais du maintien de nos Facultés sous leur type actuel. Je

demande la permission de développer ces raisons, en attendant qu'on
me démontre qu'elles n'ont aucune valeur intrinsèque et ne sont dictées

que par la crainte de n'avoir plus rien à faire dans un « Institut des
ministères chrétiens ».

La tendance à voir dans les études, quelles qu'elles soient, l'équivalent

d'un apprentissage, est fort répandue aujourd'hui. On demande à
l'école de ne plus enseigner aux enfants que des choses dont il soit
démontré qu'ils auront pratiquement besoin plus tard. Démonstration
difflciie, vu la multiplicité des situations dans lesquelles l'enfant,
devenu homme, peut se trouver. Il faudrait, ai-je iu quelque part,
qu'au lieu de farcir la cervelle de nos mioches de connaissances dont
ils ne se serviront pas, on leur montrât par exemple toutes les sortes

(i) Dans cette Revue, p. 149 et suiv.



266 MISCELLANÉES

de nœuds qu'ils peuvent faire à une corde. La personne qui préconisait

cette innovation négligeait de dire combien d'hommes sur cent ont
dans leur vie l'occasion de nouer une corde de toutes les façons possibles

et imaginables. Mais voilà : les postulats de ce genre vous ont un
petit air de simplicité démocratique et utilitaire qui manque aux leçons
des programmes traditionnels, — encore que celles-ci trouvent pour la

plupart, directemeut ou indirectement, une meilleure utilisation dans
la moyenne des existences.

Il est facile de blaguer la « culture générale », la « formation de l'esprit

». On est sûr, quand on en parle avec irrévérence, de se faire applaudir

d'une foute ambitieuse d'autodidactes et de niveteurs. H y a pourtant,

sous ces « termes augustes et vagues », des réalités d'une telle
importance que la chose la plus difficile du monde est d'y suppléer là
où elles font défaut. Pour être logique dans l'exclusion de la culture
générale, il faudrait enfermer tout individu, dès l'enfance, dans une
spécialité technique ou manuelle d'où il serait condamné à ne jamais
sortir. Le beau spectacle, alors, qu'offrirait la société

Au reste, M. Bovet semble prêt à me concéder que l'enseignement
scolaire ne peut pas avoir pour seul but de préparer l'homme futur à

accomplir les gestes d'une certaine profession. Mais c'est ici qu'il
m'attend. Les Facultés de théologie ne sont pas là, dit-il, pour donner
la culture générale. Cela, c'est l'affaire de l'école secondaire. Elles ont

pour but de former les ministres dont l'Eglise a besoin. Or, les ministères

sont très divers : « pasteurs de campagne et pasteurs de ville,
professeurs de théologie, évangélistes populaires, aumôniers des
prisons et des hôpitaux, chapelains des écoles, secrétaires d'unions
chrétiennes et d'associations d'étudiants, agents de tempérance... et j'en
passe». Ce j'en pusse est joli. En effet, rien n'empêcherait de
poursuivre cette enumeration à perte de vue. Ii y a tant de modalités diverses

de la tâche du pasteur et tant d'activités qui, de près ou de loin,
s'y rattachent, tant d'œuvres d'intérêt philanthropique ou moral qui
s'organisent en marge des Eglises Mais ces occupations, ces « ministères

», ne sont pas le ministère, dont il importe que la notion subsiste.
Le malentendu gît précisément dans le remplacement abusif de ce

singulier par ce pluriel.
Si nous avions à envisager ici les études théologiques du point de

vue universitaire (les sciences religieuses s'enseignent à l'Université et

peuvent continuer à y être enseignées, au moins en partie, sous le
régime de la Séparation de l'Eglise et de l'Etat), il y aurait à dire le
bien que nous pensons des tentatives faites, sous forme de cours
publics et de conférences, pour permettre à une partie aussi grande
que possible de la population de s'intéresser au travail des spécialistes.

Nous dirions d'autre part combien il est fâcheux de voir l'enseignement

supérieur envahi par les branches professionnelles qui risquent



MISCELLANÉES 267

de l'étouffer au lieu de l'enrichir. Dans certaines Facultés, les écoles

anaexes vont se multipliant. Et si utiles que soient ces institutions en
elles-mêmes, leur multiplication dans le sein de l'Université est un
danger, car elle ne peut guère se faire qu'au détriment de l'unité d'esprit

et de méthode qui doit, sous peine d'un abaissement général du
niveau des études, caractériser l'enseignement de chaque Faculté.

Mais on nous demande si les études de théologie préparent bien à
leur tâche les futurs pasteurs. Rien n'est plus légitime que d'examiner
la question sous cet angle pratique. A condition toutefois que ce soit
bien la tâche pastorale que l'on considère, en elle-même et dans ce
qu'elle a de sui generis. Il ne faut pas que les besognes auxiliaires
dont on nous parle, quelle qu'en puisse être f'importance, usurpent
l'attention qui doit s'attacher à la fonction complexe et une du serviteur
de l'Eglise, du pasteur.

Quand M. Bovet nous dit qu'« il y a chez nous beaucoup de vague
dans les idées relatives à la tâche de l'Eglise », il a raison, et plus
encore qu'il ne pense.

L'Eglise — toute Eglise, en tant qu'elle répond à la définition de

l'Eglise idéale — proclame une foi, apporte la nouvelle et dispense les
conditions d'un salut. Fonction essentiellement religieuse, que beaucoup

trop de chrétiens méconnaissent aujourd'hui. Que ne demande-
t-011 pas aux Eglises? On voudrait les voir appuyer l'antimilitarisme,
l'internationalisme, le féminisme, les amener à prendre parti dans les
conflits économiques et sociaux. Paisseïit-elles s'en abstenir — primum
non nocere — pour ne pas se compromettre en des initiatives nuisibles
ou tout au moins étrangères à la dignité de leur rôle éternel. Non pas
qu'elles aient à se désintéresser des grandes péripéties actuelles de la
tragédie humaine. Mais elles doivent les rapporter à la sphère propre
de leur compétence, au drame dont les acteurs sont l'âme pécheresse
et le Dieu rédempteur. L'Eglise est une institution mystique, ou n'est
pas. C'est là, dans ce mystère chrétien dont le prestige elìaca celui de

tous les mystères antiques, que gît pour elle le nœud de toute question.
Elle a pour raison d'être, précisément, ce qui s'exprime dans les rites
et les dogmes, ce que le pragmatisme chrétien à la mode laisse le plus
volontiers de côté.

Je sais bien qu'il faut, pour que les dogmes vivent, que chaque
génération les digère et les adapte à ses besoins. Mais ce n'est pas
dans le gâchis doctrinal actuel, ni dans cette confusion entre le
christianisme et la banale philanthropie, qu'il faut voir le symptôme d'une
heureuse rénovation. J'y verrais plutôt le triste fruit d'une pensée reli-
gieuse trop anémiée ou trop paresseuse pour s'assimiler sainement
quoi que ce soit. On s'agite d'autant plus que l'on est moins au clair



268 MISCELLANÉES

sur les choses capitales, que l'on sait moins ce que l'on veut et ce que
l'on croit. Si nous avions quelque affirmation positive et originale à

articuler en matière de foi, l'intérêt religieux ne se disperserait pas
ainsi; il se concentrerait sur les questions proprement religieuses, qui
ont toujours passionné les âmes aux époques de printemps spirituel.

L'Esprit souffle où il veut. Un renouveau des croyances ne peut ni se

prévoir ni se commander. Il n'appartient pas aux Eglises de susciter la
venue d'un de ces subtils et puissants génies, qui savent les paroles
sacrées et par qui l'eau vive jaillit du rocher. Elles n'ont pas le moyen
non plus de soulever une de ces vagues de spiritualité anonyme dont
les âmes, à certains moments de l'histoire, subissent si fortement la
poussée que même des prophètes de médiocre envergure sont alors
écoutés et compris. Ce que les Eglises peuvent et doivent faire, c'est
de garder et de transmettre fidèlement, en dépit de toutes les sommations

et au mépris de tous les sarcasmes, le dépôt qu'elles ont reçu.
Insister sur le devoir de maintenir avant tout la permanence du

témoignage, la continuité de l'affirmation, ce n'est pas sacrifier à un
froid et vain conservatisme. Vous croyez que l'humanité a besoin de

l'Evangile. Vous espérez que des hommes viendront, qui tireront du

message évangélique beaucoup plus et beaucoup mieux que nos pères
et nous-mêmes n'avons su en tirer. Il faut pour cela, cependant, que
l'Evangile leur ait été communiqué, et avec le livre l'usage du livre ;

non pas certes des formules d'interprétation réputées infaillibles, mais
l'héritage et l'exemple de l'Evangile lu pieusement, médité, vécu.
L'attitude, à la fois libre et respectueuse, du fidèle protestant à l'égard de

sa Bible, dépend d'une éducation, suppose une tradition.
Sans l'Eglise et son rôle traditionnel, le christianisme peut se concevoir

comme le résidu philosophique, moral ou sentimental d'une
religion périmée ; il cesse d'être une religion. Par les sacrements, la
prédication, l'instruction religieuse, la cure d'âme, par les actes et les

paroles qu'elle associe aux principaux événements de l'existence
humaine et au retour fatidique des dates du calendrier, l'Eglise
entretient les conditions sociales de la vie religieuse, elle permet que
se perpétuent les états de conscience chrétiens. Il arrive, certes, que
des mouvements religieux intéressants et féconds se produisent en
dehors des Eglises établies. Mais jamais l'âme de l'Eglise n'est absente
d'un triomphe authentique de la foi. Si les organes de la tradition
ecclésiastique ne fonctionnaient pas, les chrétiens dits d'avant-garde ne
feraient rien de bon. Et si trop souvent il leur arrive en effet de gâcher
la besogne, c'est que le sens de l'histoire et de la continuité leur manque,

c'est qu'ils croient pouvoir, dans leur zèle inconsidéré, se couper
de leurs bases de ravitaillement spirituel.

Pour l'accomplissement de leur tâche historique, les Eglises font
appel à la collaboration de tous les chrétiens. Mais elles ont des man-



MISCELLANÉES 269

dataires attitrés, les pasteurs. La tâche du pasteur est déterminée par
l'essence même du rôle de l'Eglise. La conscience chrétienne collective
doit avoir en lui un organe vivant de contrôle et de direction. Que
peuvent, que doivent faire les Facultés de théologie pour préparer les
futurs pasteurs à l'exercice de cette fonction

Rien ne remplace, chez un serviteur de î'Eglise, ce don mystérieux,
si manifeste en ses effets quoique si malaisé à définir : la vocation.
C'est l'ordination spirituelle sans laquelle un pasteur, même très
sincèrement convaincu de l'importance et de la beauté de sa tâche,
ne s'y sentira jamais tout à fait adapté. 11 est des ministères qui
réunissent un précieux ensemble de conditions favorables, —
facteurs physiques et intellectuels: santé, talent, savoir; facteurs moraux :

sérieux, dévouement, énergie, — et qui cependant, sans être totalement

stériles, se voient dénués de cette efficacité spécifique que seule
confère une véritable vocation.

Or, cela, les Facultés de théologie ne peuvent le donner. Ici, M. Bovet
sera d'accord avec moi, si je comprends bien la phrase où il parle
d'« alimenter de connaissances précises l'enthousiasme de vocations
généreuses ». Alimenter n'est pas créer. Les maîtres d'une école, fût-
elle la plus savante et la mieux organisée du monde, ne disposent pas
du souffle créateur. Elle m'a toujours paru aussi ridicule qu'attristante,
la plainte de certains jeunes gens qui s'étonnent, à la sortie de la
Faculté, de ne pas se sentir des âmes d'apôtres, et qui accusent de ce
déficit les leçons qu'ils ont reçues. Comme si l'apostolat s'enseignait
11 y a des professeurs qui savent intéresser leurs étudiants à ce qu'ils
enseignent. Cela aussi est un charisme particulier plutôt qu'une affaire
de science. Ayant l'amour et la compréhension des choses religieuses,
ils possèdent, par surcroît, le don enviable de communiquer cette
compréhension et cet amour. C'est déjà quelque chose, certes ; c'est
même beaucoup. Mais, parce qu'un étudiant n'a pas trouvé toutes les

leçons de ses maîtres ennuyeuses, parce qu'il s'est enthousiasmé pour
les prophètes et les héros dont on lui a raconté l'histoire, parce qu'il a
senti sous les textes palpiter l'âme religieuse du passé, ne croyez pas
que nécessairement des convictions solides auront germé en lui. A plus
forte raison, cet intérêt qui le porte vers la religion en tant qu'objet
d'étude ne vous garantit pas qu'il se révélera plus tard un de ces élus
du ministère, un de ces pasteurs-nés, qui font mieux que de s'appliquer
à leur tâche, qui font corps avec elle et lui appartiennent tout entiers.

Et pourtant, les études théologiques sont nécessaires. S'il est
parfaitement déraisonnable de reprocher aux Facultés de ne pas fabriquer
des vocations pastorales, il n'est que juste de reconnaître qu'elles ont

13



2^0 MISCELLANEES

un rôle indispensable à jouer dans la formation du pasteur. Rien, c'est
entendu, ne remplace la vocation quand elle manque. Mais il est de

fait que le ministère, pour répondre vraiment à son but, doit disposer
de certaines ressources qui s'acquièrent, de certains moyens appris.
Quelles ressources Quels moyens

Pour nous montrer ce que doivent devenir, d'après lui, les Facultés
de théologie, M. Bovet énumère toute une liste d'objets d'enseignement.

Liste des plus hétéroclites, où l'on retrouve pourtant, sous des

dénominations plus ou moins modernisées, quelque chose de la matière
de nos grandes disciplines classiques : théologie exégétique, historique,

systématique, pratique. Mais il donne à la théologie pratique,
comprise essentiellement comme une application de la psychologie
religieuse à la cure d'âmes, le pas sur toutes les autres branches. Et il
ajoute à celles-ci diverses études moins « académiques », parmi
lesquelles figurent ie maniement des appareils à projections lumineuses,
la comptabilité et l'harmonium.

Si je ne peux souscrire à cette façon de modifier — de renverser —
l'économie des programmes, ce n'est point par immobilisme. Il n'est

pas vrai que la tradition nous commande toujours et en tout état de

cause de «faire comme on a fait auparavant». La tradition emprunte
ses formes à une série d'expériences qui ont réussi. Il y a des
expériences qui méritent, d'autres qui ne méritent pas d'être tentées. A
nous de voir si les changements qu'on nous propose ont le caractère
de simples et normales adaptations des institutions existantes à de
nouvelles conditions, ou s'ils menacent ces institutions dans leurs
principes mêmes, dans leurs raisons fondamentales d'exister. S'il
s'agissait de soumettre à une discussion approfondie le choix et la
répartition des matières scientifiques qui s'enseignent dans nos Facultés,

et si, en dépit de mon peu d'autorité et d'expérience, on me demandait

là-dessus mon avis, je ne manquerais pas sans doute d'y aller
moi-même de quelques petits projets d'innovations. Mais ce serait en

partant d'un tout autre point de vue que celui où se place M. Bovet,
fasciné qu'il semble être par le mirage d'un utilitarisme doctrinaire
incompatible avec le caractère scientifique sans lequel la théologie
n'est plus rien.

Si les Eglises sont des sociétés religieuses, dépositaires d'un certain
patrimoine religieux, les hommes qu'elles élisent pour administrer ce

patrimoine doivent le bien connaître et être capables d'en parler avec
compétence. Qu'est-ce que la religion chrétienne Quels sont ses
antécédents, ses origines historiques? Qu'a-t-elle de commun avec les
autres religions connues et par quoi s'en distingue-t-elle Quelles ont
été ses destinées, les phases et les formes de son développement
jusqu'à nos jours De quels titres philosophiques ses affirmations doctrinales

peuvent-elles se réclamer Il faut que le futur pasteur soit intro-



MISCELLANEES 2JI

duit dans la familiarité de ces questions. Appelé à être, comme dirait
saint Paul, un « administrateur des mystères de Dieu », c'est de ces
mystères mêmes qu'il doit faire avant tout son étude. C'est là une
première exigence de la fidélité en laquelle se résument tous ses devoirs.
Un homme de foi est toujours plus fort quand il est bien renseigné sur
les choses de la foi. L'initier à cette étude, en le mettant à même de

profiter en quelque mesure de toutes les recherches et de tous les
progrès de la science religieuse, tel est le devoir de la Faculté de
théologie.

Ce n'est pas en vertu d'un concept suranné, mais d'une nécessité
logique et permanente, qu'une place centrale est attribuée dans nos
programmes à la traduction et à l'explication de l'Ancien et du Nouveau

Testament. M. Bovet parle de l'éventualité d'un puissant mouvement

religieux qui déplacerait « le point de mire des études ».

Connaît-il, sur le terrain du christianisme, un seul grand Réveil qui
se soit produit sans être précédé ou suivi d'un regain d'intérêt pour la
lecture de la Bible Or, précisément parce que l'immense majorité des
chrétiens en sont réduits à la lire en langue vulgaire, il est indispensable,

— ne serait-ce que pour empêcher certaines fantaisies
d'interprétation de s'imposer sans contrôle, — que les pasteurs gardent le
contact avec les textes originaux. En résulte-t-il qu'on doive s'attarder
démesurément aux questions de philologie et de grammaire Nullement.

L'important n'est pas tant de faire du jeune théologien un philologue

que de développer en lui le sens critique et de l'habituer à recourir

aux textes toutes les fois qu'il le faut, c'est-à-dire fort souvent.
Qu'on ne me dise pas qu'il existe de bons commentaires qui peuvent
le dispenser d'apprendre l'hébreu et le grec. S'il n'a pas des notions
suffisantes de ces langues, l'usage intelligent d'un commentaire scientifique

lui est rendu impossible ; il est condamné à croire sur parole les
traducteurs et les interprètes des écrits sacrés.

Au reste, l'exégèse ne prend son vrai sens que comme instrument
d'investigation au service des « disciplines synthétiques de la théologie
exégétique » (i), dont il serait à désirer que le cycle, logiquement rattaché

à l'histoire générale des religions, fût toujours complet : Isagogi,
que, ou histoire littéraire de l'Ancien et du Nouveau Testament ; —
histoire du peuple d'Israël et de sa religion ; — histoire du siècle de
Jésus-Christ (c'est-à-dire du judaïsme au temps de Jésus-Christ) ; —

(ï) J'emprunte cette désignation à Louis Emery, Introduction à l'étude
de la théologie protestante, p. 119. Il fait figurer, au nombre de ces bran.
ches, la théologie biblique. Je l'omets pour des raisons de méthodologie
qu'il est inutile de développer ici.



2J2 MISCELLANEES

histoire de la vie et de l'enseignement de Jésus; — histoire du siècle
apostolique (c'est-à-dire de la vie des Eglises, de l'activité et de

l'enseignement des apôtres, pendant la période de formation du Nouveau
Testament). Toutes ces leçons ne valent que par un recours incessant
aux documents écrits, soit bibliques, soit extra-bibliques quand il y a
lieu. L'histoire a constamment besoin de l'exégèse, dont elle coordonne
les résultats. A l'étude des origines chrétiennes se relient naturellement
l'histoire de l'Eglise et celle des dogmes, qui doivent se prolonger jusqu'à
la période contemporaine inclusivement. Puis, la théologie dite systématique

ou spéculative, travaillant sur les apports de l'histoire, mais
abandonnant la méthode historique, s'efforce de dégager la vérité
chrétienne de l'ensemble des faits et des témoignages et d'en donner un
exposé logique.

Tout cela, en somme, se tient fort bien. Il y a sans doute des questions

d'équilibre et de distribution qui mériteraient d'être discutées. Le
nombre d'heures affectées à chaque portion de la Bible, à chaque
période de l'histoire, à chaque groupe d'événements, n'est point
toujours très heureusement proportionné au degré respectif d'intérêt et
d'importance que présentent ces divers objets. On pourrait peut-être
retrancher par ci et ajouter par là. Mais l'ensemble correspond bien au

genre particulier de culture qui doit caractériser le pasteur et qui lui
permettra d'apporter au service de l'Eglise un zèle suffisamment
éclairé.

Je n'ai garde d'oublier la psychologie religieuse. Il sera bon de
l'inscrire, partout où on le pourra, au programme des études théologiques,
quoique, département de la psychologie descriptive generate, effe

puisse aussi avoir sa place à la Faculté des lettres. C'est une science
très à la mode, au moins en Suisse romande. Il est bon de l'enseigner,
ne serait-ce que pour lui assigner son juste rôle, certains de ses adeptes

paraissant attendre d'elle plus qu'elle ne peut raisonnablement
donner. M. Bovet voudrait que toute la religion s'étudiât sous l'angle
psychologique. Ce serait, à mon sens, une grande source d'erreurs.
« Voir le message chrétien dans ses rapports avec les besoins de
l'homme », c'est ce que les psychologues et les pédagogues modernes
n'ont sûrement pas inventé. Le Dieu de saint Augustin (notre cœur est

inquiet jusqu'à ce qu'il se repose en toi), le Dieu de Pascal (tu ne me
chercherais pas si tu ne m'avais trouvé), est un Dieu qui répond assez
bien au cri poignant de la détresse humaine. Mais il existe en effet
parmi nous une tendance à vouloir tout expliquer et tout reconstituer
en partant de l'observation de l'individu actuel. Elle n'est pas recom-
mandable. On risque ainsi à chaque instant de méconnaître dans le
fait brut, immédiatement noté, l'influence des causes lointaines, de

tout le passé qui agit dans le présent. Et d'autre part on applique trop
volontiers aux phénomènes anciens des explications par analogie qui



MISCELLANÉES 273

ne tiennent pas assez compte de la différence des temps et des milieux.
Bien loin qu'on puisse lui subordonner les éléments historiques de la
science religieuse, la psychologie de la religion ne travaille avec fruit
qu'à la condition de s'adosser fortement à l'histoire.

Mais une chose non moins certaine est que la psychologie religieuse,
science de description et de comparaison, ne saurait mener utilement
ses recherches que si elle les poursuit en toute indépendance, sans
rien sacrifier de leur objectivité scientifique au souci de les appliquer
pratiquement. On en peut dire autant de l'histoire et de l'exégèse. La
théologie spéculative elle-même, malgré ses affinités plus grandes avec
les postulats du christianisme vécu, ne doit pas se confondre avec la
théologie pratique ni accepter sa prépotence. Et voilà qui m'amène à

parler de cette dernière discipline, où M. Bovet voudrait en somme
tout englober. Ceux de mes excellents collègues qui la professent, à

l'Université de Lausanne ou ailleurs, ne m'en voudront sûrement pas
si je m'élève contre une thèse annexioniste qu'ils auront été les
premiers à repousser.

La théologie pratique, comme l'a très bien montré le regretté Louis
Emery, groupe des disciplines qui ont un caractère de «théories
d'art » (ï). Elle traite des principes de la prédication, de la cure
d'âme, de l'instruction religieuse de la jeunesse, de la célébration du
culte, de l'organisation de l'Eglise. Elle peut se comparer à celles des

branches de la science médicale qui concernent le plus directement la
technique de l'art de guérir. Elle doit, comme ces dernières, s'accompagner

le plus possible de démonstrations directes, d'exercices appropriés.

Elle reste pourtant une science, en ce qu'elle rattache ses conseils
et ses indications professionnelles à la connaissance de certaines lois,
— des lois de la vie religieuse mises en lumière par les autres
disciplines de la théologie, — tout de même que la thérapeutique et la
chirurgie scientifiques justifient leurs recettes par la connaissance de la
structure, du fonctionnement et des maladies de l'organisme humain.

Ainsi cette science théologique appliquée, qui a besoin des sciences

théologiques de pure recherche, ne saurait, sans dommage pour elle-

même, se substituer à celles-ci, ni se les assujettir. Elle a tout intérêt
au contraire à s'abstenir de tout empiétement qui compromettrait leurs
résultats en perturbant leurs méthodes. «La théologie pratique au
premier plan et tout le reste en fonction de cette cure d'àmes entendue
très largement » Qu'est-ce à dire Quand j'étudie le problème
littéraire, si complexe et si délicat, de la composition des évangiles synop-

(i) Op. cit., p. 91, i85.



2^4 MISCELLANÉES

tiques, j'ignore si mes conclusions intéresseront, et dans quel sens, le
travail de mon collègue le professeur de théologie pratique, quand il
en sera à parler, par exemple, de l'usage de l'Oraison dominicale dans
l'édification privée ou dans le culte. Pourtant, c'est un problème qu'il
faut que j'étudie, et MM. les étudiants qui m'écoutent, devenus
pasteurs, seraient en droit de me reprocher de l'avoir négligé ; car du
moment que des questions comme celle-là existent, sont posées par la
nature même des choses, un chrétien qui pense peut demander compte
à un pasteur de ce qu'il a fait — de ce qu'on a fait — pour qu'il en
ait quelque idée.

Assurément, un ministre de l'Evangile aura à trancher chaque jour
beaucoup plus de difficuttés pratiques qu'à examiner de questions de
science religieuse. Dans un petit village surtout, il aura à se mettre à
bien des métiers. On lui demandera de diriger le chœur mixte de la
paroisse, d'organiser des séances de projections. Il aura des comptes
à tenir ou à vérifier. Il sera membre et peut-être président de l'autorité
scolaire de l'endroit. Il se trouvera aux prises avec toutes sortes de

complications administratives, et parfois en présence de points de droit
très embarrassants. Et par-dessus tout il sera obligé de donner moult
conseils, d'entendre force confidences, d'entrer, sans en avoir envie,
dans les secrets douloureux des familles, d'émettre son avis dans des

questions de placement ou d'apprentissage, de consoler, d'encourager,
de réprimander, d'avertir, et cela avant même d'être arrivé à l'âge
mûr. Oui, je sais, ayant été pasteur de campagne pendant quelques
années, qu'il en est bien ainsi. S'en suit-il que les Facultés doivent être
des écoles où tous ces cas soient prévus, où des recettes soient apprises

pour toutes ces circonstances, où ces métiers si divers soient tous
enseignés Jamais de la vie Des escouades de moniteurs et d'experts-
spécialistes y perdraient leur peine, sinon leur latin. Comme la durée
des études théologiques est déjà assez longue, on n'arriverait à y loger
même le quart de ces enseignements techniques qu'à la condition de
supprimer tout le reste, et à la condition encore de n'en pousser aucun
à fond. Or, qu'y a-t-il de plus pernicieux que les demi-compétences et
les métiers à moitié sus

Tant mieux si la chaire de théologie pratique est occupée par un
maître qui a un long et fructueux ministère paroissial derrière lui, qui
connaît les gens et la vie, et qui naturellement se soucie de donner à
ses leçons un caractère aussi peu scolastique que possible (quoique la
théorie de la pratique soit aussi nécessaire). Tant mieux si l'on prend
soin de mettre le candidat à la consécration, dès ses années d'études,
en contact avec la réalité de ses futures occupations, si, régulièrement
et sous un contrôle effectif, il est appelé à visiter des malades, à
instruire des enfants, à présider des cuites ; s'il est assez averti de l'existence

des troubles mentaux qui compliquent les crises religieuses et



MISCELLANÉES 2j5

morales, pour éviter certaines grossières erreurs de diagnostic spirituel.

Tant mieux enfin s'il est convié à de bons exercices de chant et de

diction. Mais où s'arrêlera-t-on si l'on fait entrer la comptabilité, la
bibliothéconomie, voire l'art de montrer la lanterne magique, dans le

cadre de sa préparation Et le ski pour les courses de montagne en
hiver Et la bicyclette Et la manière d'arriver sans accroc à la porte
des fermes isolées où un malade vous at'end, mais dont les abords
sont défendus par quelque dogue de la taille d'un veau

Il est affligeant qu'on soit obligé de rappeler à ceux qui écrivent
dans une revue de théologie que la valeur des études théologiques,
leur utilité propre, dépend en première ligue de la cohérence et de la
tenue scientifiques de l'enseignement que reçoivent les étudiants. Elles
ont tout à perdre, rien à gagner, à l'éparpillement pédagogique qui
nous est proposé sous prétexte d'augmenter leur «rendement». En
voulant développer à l'infini les aptitudes accessoires, on perd de vue
le but essentiel et général : munir le futur pasteur des connaissances

que son ministère ecclésiastique comporte comme tel, de celles qui lui
permettront de dominer les contingences dont la pression journalière
est une menace pour la rectitude et la clarté de son jugement religieux.

Pour le reste, s'il est débrouillard de nature, il se tirera toujours
d'affaire. S'il ne l'est pas, il fera toujours des bévues, et il en fera peut-
être d'autant plus qu'ayant acquis un tas de menues connaissances
techniques, il croira devoir en tirer parti à tout bout de champ. Certes
il y a des choses qu'un étudiant en théologie a grand raison d'apprendre

à côté d« celles que peut enseigner la Faculté. Ainsi ses professeurs
lui conseilleront de suivre un cours de la Croix-Rouge plutôt que de

consacrer ses heures libres à la danse ou au tennis. Il sera heureux,
plus tard, d'être au courant des premiers soins à donner aux blessés
et aux malades. Toutefois, son idéal doit être de devenir le conducteur
et non pas le factotum de sa paroisse. Et sous prétexte qu'il aura
l'occasion de s'essayer à bien des besognes, la Faculté de théologie
aurait tort de se transformer en je ne sais quelle invraisemblable
agglomération d'apprentissages, qui ferait d'ette une vague et gauche succursale

du Conservatoire, de la Faculté de médecine, de celle de droit, et
de l'Ecole des arts et métiers, là où il y en a une (i).

* *

Que seront les Facultés de théologie de l'avenir Quand nous
parlons de l'avenir, affirmons te moins possible, pour ne pas nous exposer
à déraisonner trop. Tout ce que les précédents historiques nous
permettent de dire, c'est que la réalité sociale de demain a de fortes
chances d'être pire que celle d'aujourd'hui. Autour de nous, le monde

(i) On trouvera là-dessus, dans l'ouvrage déjà cité (p.3oo), des remarques
qui mériteraient d'être tenues pour définitives.



276 MISCELLANÉES

craque. La culture scientifique est menacée, avec la famille et la patrie,
avec la liberté religieuse, avec toutes les autres libertés, avec cette
propriété privée, tant honnie, qui est la base de toute civilisation. Les
appétits cyniques des uns, l'aveuglement, la veule résignation ou les
folles illusions des autres, nous préparent — à vues humaines — de

sombres jours. Assurément, dans une société où les femmes deviennent
la chose de tous, où les enfants arrachés à leurs parents servent à des

expériences de démoralisation collective, où les églises sont systématiquement

profanées, où tout le monde meurt de faim à part des bandes
de gardes-chiourme et de tortionnaires grassement stipendiés, l'abolition

d'études comme les nôtres, — études qui nous sont chères malgré
qu'elles nous coûtent bien des veilles et des migraines et ne nous
enrichissent jamais, — ne peut apparaître que comme un assez petit
malheur. Dans une société comme celle-là, d'ailleurs, il n'y a pas plus
de place pour un « institut des ministères religieux » que pour une
Faculté de théologie du type traditionnel.

Je me suis placé, dans tout ce qu'on a lu, sur le terrain des conditions

ou des possibilités dont nous avons à tenir compte présentement
en Suisse romande. J'ai supposé un régime dans lequel les Eglises,
séparées ou non de l'Etat, continuent à être maîtresses de leurs destinées,

et restent libres d'exiger de leurs ministres la préparation dont
elles jugent qu'ils ont besoin. Il y a trois cas à envisager. Ou bien les
Facultés de théologie sont maintenues dans le cadre universitaire, ou
bien l'enseignement théologique doit être reconstitué en dehors de

l'Université, ou bien, l'Université créant ou gardant des chaires de
science religieuse qui correspondent à quelques-unes au moins des
anciennes disciplines théologiques, l'Eglise se contente d'organiser
pour son compte un enseignement complémentaire.

Le maintien du système actuel est compatible avec l'un et l'autre des
deux premiers cas, et ce maintien est à mon sens désirable, quoiqu'il
n'y ait pas lieu d'exclure certains perfectionnements, dont tel ou tel
peut répondre, sinon au système que M. Bovet préconise, du moins à
tel des vœux émis par lui.

Dans la dernière hypothèse, une scission extérieure se produirait
entre la partie universitaire, exclusivement scientifique, et la partie
plus spécialement ecclésiastique et professionneife de fa préparation
pastorale. Alors les conseils directeurs des Eglises auraient à se

préoccuper d'autant plus attentivement de sauvegarder, par de
judicieux raccords, l'unité interne des études, afin que soient épargnés aux
jeunes gens chargés de la responsabiiité si lourde du ministère les
inconvénients qui résultent de la dispersion de l'attention et de l'émiette-
ment du savoir.

Emile Lombard.
7 octobre.



MISCELLANEES 277

LE PROBLEME DE LA CONFESSION DE FOI DANS LE CANTON DE NEUCHATEL

On sait que les Synodes de l'Eglise nationale et indépendante du
canton de Neuchâtel ont nommé une Commission mixte pour l'étude
d'un rapprochement éventuel. Les problèmes qui se sont imposés à
l'attention de la Commission sont, paraît-il, ceux de la confession de
foi, de la qualité de membre de l'Eglise, du système financier et de la
faculté de théologie. Nous ne songeons pas à nous ingérer dans les
délicats échanges de vues en cours. Mais il nous a paru qu'un rappel
objectif et bref de l'attitude historique de l'Eglise neuchâteloise à

l'égard de l'une ou l'autre des questions en jeu pourrait avoir quelque
intérêt pour les lecteurs de la Revue, et qu'il leur servirait peut-être
comme à nous-mêmes à entrevoir plus nettement, en leur principe, la
ou les solutions actuellement désirables. Ce raccourci, tentons-le pour
le problème de la confession de foi.

I
L'une des principales préoccupations des Eglises dans le passé —

sinon la principale — a été pour chacune la définition de sa doctrine,
et le maintien de son unité de doctrine. C'est à cette fin qu'elles ont
élaboré les confessions de foi. Mais elles y ont fait concourir aussi,
comme il était naturel, leurs catéchismes, leurs liturgies et leurs
hymnes. Même, l'appareil catéchétique et liturgique peut à lui seul

assumer le rôle de garant de la doctrine. Il peut constituer, à lui seul,
une confession de foi d'une Eglise.

Dès lors, il paraît assez vain de relever que l'Eglise neuchâteloise,
jusqu'au schisme de 1873, n'eut pas de confession de foi proprement
dite. Il serait vain de chercher à en tirer une conclusion valable en
faveur d'une prétendue indifl'érence doctrinale de l'ancienne Eglise.
Celle-ci ne pouvait se soustraire et ne s'est pas soustraite à la nécessité

où se sont vues, ou crues jusqu'à présent les Eglises de légitimer
leur existence particulière par leur adhésion à telle doctrine particulière

: Jusqu'en 1873, l'Eglise neuchâteloise n'eut pas de confession de
foi au sens propre du terme ; mais, au service d'une constante volonté
de maintenir l'unité de doctrine, elle eut un ensemble d'éléments très
suffisamment propres à en tenir lieu.

A quels motifs la vénérable Classe, qui exerça sur elle jusqu'en
1848 une autorité despotique, obéit-elle en se refusant, malgré la pression
de Berne, à donner force de loi dans le pays de Neuchâtel à la
Confession helvétique, adoptée par tous les gouvernements réformés de la
Suisse? Dès la réforme elle jouit d'une indépendance unique à l'égard
du pouvoir civil. Elle n'a pas à répondre de sa foi devant le prince
de Neuchâtel, demeuré catholique et souvent absent; elle n'a pas à en



278 MISCELLANÉES

répondre devant Messieurs de Berne, bien qu'elle doive à l'appui de

Berne le triomphe da la Réforme. Elle entendit sans doute profiter de

circonstances si favorables, et, seule compagnie d'ecclésiastiques
souverainement responsable d'une Eglise, ne subir aucun mot d'ordre.
J.-F. Ostervald, l'éminent théologien qui exercera sur elle, vers le milieu
de son existence tricentenaire, une influence décisive, la trouvera d'autant

mieux disposée à admettre en dogmatique le type moyen auquel
il attachera son nom.

Et le Synode institué par la loi républicaine de 1849 persista dans
cette attitude. L'Eglise est désormais financièremeut moins indépendante

que par le passé. Pour lui assurer un régime synodal démocratique

l'Etat a incaméré les biens dont elle avait tiré le plus clair de ses

revenus, et institué en compensation un budget de cultes. Mais elle

garde sa propre direction spirituelle, assumée par le Synode comme
autrefois par la Classe. C'est le Synode qui dirige les études, nomme
les professeurs, examine et consacre les candidats... Pas plus que la
Classe, ce corps où des laïques avaient leur place ne jugea à propos,
bien que le désir lui en eût été exprimé à l'occasion, d'élaborer une
confession de foi particulière (1).

Pourtant, « il estima dès l'abord qu'il avait pour mission de
sauvegarder la pureté de la doctrine ». En cela encore il fut le fidèle héritier
de la véritable Classe. Cette dernière ne s'était résolue à abdiquer en
se rangeant à la loi nouvelle qu'après avoir obtenu l'assurance que,
le gouvernement spirituel de l'Eglise étant laissé au Synode qui lui
succéderait, « la pureté de la doctrine serait sauvegardée ». Et, jugeant
l'ensemble de son œuvre, Ch. Monvert peut affirmer que « nulle part le
maintien de l'unité de doctrine n'a été aussi énergique ei persistant qu'à
Neuchâtel ».

Quels auront donc été les garants de cette unité Tout d'abord
l'Ecriture sainte. « Le serment que prêtaient devant la véritable Classe
les candidats au ministère pastoral comprenait entre autres les articles
suivants : « Avancer l'honneur et la gloire de Dieu en toutes choses.

Exposer sa vie, corps et bien s'il en est requis, pour maintenir la Parole.
Eviter toute secte et sédition. Etre unis ensemble en la doctrine de

piété... etc. »

Voulait-on des règles plus précises, on les avait dans les sacrements
et dans le Symbole des Apôtres. Et c'est encore le ferme avis du Synode
de 1849 à 1873. Notre Eglise a sa règle de foi « dans l'Ecriture sainte
et sa confession toute naturelle dans les deux formules sacramentelles
du baptême et de la sainte Cène et dans le Symbole des Apôtres ». Au

(1) Toute cette première partie s'appuie essentiellement sur l'excellente
Histoire de la fondation de l'Eglise évangélique neuchâteloise indépendante
de l'Etat, de Gh. Monvert. Les passages entre guillemets lui sont empruntés.



MISCELLANEES 279

surplus, intermédiaires entre la vaste Parole et les brèves formules, la

Liturgie et le Catéchisme d'Ostervald légèrement révisés, et le Psautier
enrichi dès 1866 de quelques cantiques modernes, contribuaient à

affermir le peuple chrétien dans une attitude dogmatique très semblable,

pour l'easemble, à ce qu'était partout ailleurs l'orthodoxie protestante.

En résumé, jusqu'en 1873, un constant souci de l'unité doctrinale, le

Symbole des Apôtres, les formules du baptême et de la sainte Cène

constituant, sur le fond de l'Ecriture sainte, la confession de foi de

l'Eglise.
*

Le même souci encore, provoque le schisme de 1873.

Dès 1868, présenté et défendu par M. F. Buisson, un libéralisme
d'origine étrangère troubla l'Eglise. En 1870 on fut très près d'une
solution qui, par la séparation de l'Eglise et de l'Etat, eût mis les deux
tendances sur pied d'égalité, les privant toutes deux de tout caractère
officici. Trois ans plus tard, sous l'influence du Kulturkampf, Numa
Droz faisait adopter, au contraire, une loi d'union plus étroite, où

place était faite au libéralisme aussi bien qu'à l'orthodoxie. L'Etat
s'arrogeait les dernières attributions du Synode et de la Classe : il instituait

une faculté de théologie dont il choisissait les professeurs ; il
décidait que le diplôme de cette faculté suffirait à l'accession au ministère.

«La liberté de conscience de l'ecclésiastique, disait la loi en son
fameux article 12. est inviolable ; elle ne peut être restreinte ni par des

règlements, ni par des vœux et engagements, ni par des peines
disciplinaires, ni par des formules ou un credo, ni par aucune mesure
quelconque. »

Avec une logique inflexible, remarque Ch. Monvert, la loi supprimait
ainsi tout ce qui avait permis à l'Eglise de maintenir l'unité de
doctrine. Le Synode, tes pasteurs quasi unanimes avaient crié leurs
craintes et prolesté. Le schisme se produisit, commandé par tout le

passé de l'Eglise.
* *

Or, et voici qui me paraît digne d'être relevé, la loi de 1873 elle-
même, qui consacrait le droit à l'existence de doctrines diverses, ne
devait pas anéantir l'antique unité. Et le demi siècle écoulé dans le

schisme a rétabli une sensible équivalence dans la dogmatique de ce

que l'on peut continuer à appeler l'Eglise neuchâteloise. Ou simplement,

quelques années à peine écoulées, on dot constater que
l'équivalence y était à bien peu de choses près. La fraction dissidente devait
suivre la ligne qu'elle avait choisie par fidélité, disait-elle, à l'idéal des

pères. La fraction favorable, ou ralliée à la loi Numa Droz? Tournure
imprévue à l'origine, mais que l'histoire doit noter : elle allait prendre



28o MISCELLANÉES

un chemin sensibiement parallèle. Pour des raisons peut-être
différentes, par principe éminemment du côté indépendant, par un
opportunisme d'où on ne saurait prétendre que l'attachement au principe
ait été absent du côté national, toutes les deux obéissaient encore à

l'exemple du passé et s'efforçaient de conserver l'héritage commun :

l'unité doctrinale, dans les limites de l'orthodoxie ostervaldienne.
La fraction séparée de l'Eglise neuchâteloise demeurait sans

conteste dans la ligne du passé, ainsi que le proclame l'article i de sa
constitution. Elle admettait, il est vrai, une confession de foi particu-
lière (article 2). Mais cette dernière (1) ne comprenait rien de plus que
ce que comprenaient les formules de l'ancienne Eglise. A ceci près
toutefois, qui représente, selon le point de vue, quelque chose de plus ou
quelque chose de moins : estimant « qu'il n'était guère possible de faire
du Symbole des Apôtres l'expression adéquate de la foi de l'Eglise »,
elle se bornait à affirmer « les grands faits du salut, résumés dans le

symbole appelé Symbole des Apôtres ». La vraie nouveauté, — mais
elle intéresse moins le problème de la confession de foi en elle-même

que celui de la qualité de membre de l'Eglise — c'était l'obligation,
précisée à l'article 3, pour faire partie de l'Eglise d'adhérer à sa
constitution, et, en conséquence, à sa confession.

Quant à la fraction favorabte ou raftiée et désormais nationale, elle
allait simplement faire fi des dons que sa sœur avait tant redoutés. On
ne rejette pas en un jour, ni en quelques années, des habitudes trois
fois centenaires. Maigre l'appui que lui avaient prêté le gouvernement
et bon nombre de Neuchâtelois, le libéralisme à la mode Buisson fut
bientôt vomi : l'âme neuchâteloise ne se l'assimilait pas. Le Conseil
d'Etat s'en rendit compte, semble-t-il, et donna les chaires de théologie
prévues par la loi nouvelle à des hommes qui avaient combattu cette
dernière, et dont l'orthodoxie, a écrit Ch. Monvert, était à l'abri de tout
soupçon. Dès le début, d'ailleurs, un certain nombre de pasteurs
s'étaient inclinés devant le verdict populaire, parce que toute une partie
du peuple était là, trop peu familiarisée avec la notion d'une Eglise
libre. En sorte que dès le début la dogmatique traditionnelle avait
toutes les chances de survivre.

(1) La voici : « Fidèle à la sainte vérité que les apôtres ont prêchée et que les
réformateurs ont remise en lumière, l'Eglise évangélique neuchâteloise
indépendante de l'Etat reconnaît comme source et unique règle de sa foi
les saintes Ecritures de l'Ancien et du Nouveau Testament ; elle proclame
avec toute l'Eglise chrétienne les grands faits du salut résumés dans le

symbole appelle Symbole des Apôtres ; elle croit en Dieu le Père qui nous
a sauvés par la vie, la mort et la résurrection de Jésus-Christ, son fils
unique, notre seul Seigneur, et qui nous régénère par le Saint Esprit ; et
elle confesse cette foi en célébrant, selon l'institution du Seigneur, les
sacrements du Baptême et de la sainte Cène. »



MISCELLANÉES 281

Le nouveau Synode, assermenté, ne pouvait songer à enfreindre
l'article 12 en conférant autorité à une confession particulière. Mais,
entre toutes les libertés imaginables que cet article lui assurait, il
choisit celle d'incliner là où l'aiguillaient avec évidence l'âme du passé
et peut-être aussi l'instinct de la conservation. De même qu'il maintenait

le Psautier de 1866, il maintint à titre officieux l'antique liturgie que
conservait aussi l'Eglise indépendante ; et avec elle les formules
traditionnelles du Baptême et de la sainte Cène ainsi que le Symbole des

Apôtres. Il conserva de même la cérémonie de consécration au saint
ministère. Il amenait ainsi, sans aucun effort du reste, l'Eglise nationale

à confesser officieusement, dans les formules anciennes, la même
foi que l'Eglise indépendante confessait désormais officieifement
dans des formules inchangées. Des professeurs loyalement
traditionnels, des pasteurs fidèles à l'ancien ordre de choses (les nouveaux
venus bientôt abandonnés et contraints à disparaître), des candidats
inclinés à cette fidélité, et consacrés, mêmes sacrements selon les mêmes
formules, même ordre du culte et mêmes prières, mêmes cantiques...
Le trouble des années de lutte apaisé, on put reconnaître que les sœurs
divisées reproduisaient de surprenante façon les traits, les habitudes
et la démarche de leur mère.

Loin de moi l'idée de nier des différences indéniables. J'ai noté le
caractère officiel de la confession de l'Eglise indépendante ; et, en
corrélation, le caractère officiel de sa cérémonie de consécration et des

examens de doctrine qui la précèdent. Et j'ai noté le caractère officieux
des livres liturgiques de l'Eglise nationale, de sa cérémonie de
consécration, avant laquelle le candidat s'examine soi-même, devant Dieu
seul. Cela implique une contrainte beaucoup plus accusée d'un côté ;

et de l'autre une liberté beaucoup plus grande en principe. En fait,
la liberté et la contrainte ont leur part de l'un et de l'autre côté. Qui
donc contraindrait un candidat au ministère dans l'Eglise indépendante

à souscrire malgré soi à la constitution Qui prétendra sincèrement

que la conscience d'un ecclésiastique qui a librement accepté
une confession de foi officielle soit violée? Qui prétendra d'autre part
qu'au sein d'une Eglise dont les livres liturgiques, expression de la foi
populaire, constituent de façon officieuse la confession de foi, une
conscience ne puisse se trouver contrainte et violée? Il peut arriver
qu'un candidat au ministère dans l'Eglise indépendante recule devant
la confession expficite de cette Eglise. Il peut arriver de même qu'un
candidat issu de la faculté universitaire hésite à entrer dans l'Eglise
nationale, reculant devant une confession implicitement contenue dans
l'appareil liturgique de l'Eglise et proclamée par certaines habitudes
pieuses du peuple...

L'article 12 promettait plus qu'il n'a pu donner. Une Eglise à laquelle
une loi permet de conserver la Bible n'autorisera jamais ses pasteurs à



282 MISCELLANÉES

libérer leur foi des vérités essentielles de l'Evangile. Entraves de la
foi, qui en sont aussi les ailes. Ils sortiront de cette Eglise comme de

l'autre, ceux pour qui les entraves ne deviendront pas des ailes.

II
Unité dans la doctrine générale : même liturgie, recueils de cantiques

de même inspiration. Liturgie et cantiques qui n'affirment rien
de moins que la confession particulière de l'Eglise indépendante. Au
cours de près de quatre siècles, ces formules sacramentelles et ce Symbole

des Apôtres, qui à leur tour n'affirment pas grand chose de moins,
dans ieur brièveté que le Consensus des autres Eglises réformées de
Suisse... Voilà pour le passé.

Car cela, c'est le passé. Car dès longtemps déjà les forces d'une
irrésistible évolution ont entraîné de part et d'autre aussi, sous l'apparente

unité de la surface, de sérieuses diversités : non pas nécessairement

dans l'inspiration ou dans l'idéal, mais dans la doctrine.
L'étalage nous en mènerait trop loin. Il s'agit du reste d'un phénomène
général et partout observable. Ce qui est certain et qu'il suffit de
constater, c'est que la confiance en la possibilité de l'unité doctrinale a vécu.
Les méthodes de la critique historique sont je suppose admises en
l'une et l'autre des Facultés neuchâteloises, et celles de la critique
philosophique de même. La preuve que la Faculté indépendante ne les
craint pas, c'est qu'elle conseille à ses étudiants de longs séjours dans
les universités étrangères. Ils s'y retrouvent aux côtés de leurs camarades

de la Faculté universitaire. Leurs esprits y communient, puisent
aux mêmes sources. Et bientôt, installés dans leur paroisse, les rayons
de leur bibliothèque pastorale aligneront les mêmes auteurs. Ils savent
ce que autour de 1870 leurs pères soupçonnaient à peine, absorbés par
leur lutte contre d'irréligieux novateurs ; c'est que la critique historique
et la critique philosophique ont rendu doublement illusoire tout essai
de faire revivre un Consensus théologique : la première en renouvelant
de fond en comble la notion du Livre, qui ne peut plus être envisagé
comme le code d'une doctrine ; la seconde en renouvelant la notion
du rôle même de l'intelligence, à laquelle se trouve refusée la
puissance même d'atteindre en son essence, et d'exprimer adéquatement
la réalité religieuse.

En sorte que de part et d'autre aussi, sœurs jusque dans leurs
bouleversements intimes, ces Eglises devaient éprouver l'une et l'autre,
bien avant qu'elles songeassent à la possibilité d'unir leurs recherches,
le besoin de mettre au point l'expression de leur foi. Ces Eglises, ou
plutôt ces corps pastoraux, car, et c'est l'une des difficultés de la
situation du protestantisme,-sauf rares exceptions les laïques n'ont pu
suivre l'évolution intellectuelle à laquelle l'enseignement des Facultés



MISCELLANÉES 283

amenait les pasteurs. M. Pierre Bovet a dit ici même récemment que le

problème s'était imposé déjà au corps pastoral de l'Eglise indépendante.

Quant à l'Eglise nationale, son synode avait désigné en 1918

une Commission de révision de la liturgie. La Commission s'est mise
au travail, et s'en est tenue à sa première séance, persuadée qu'un
travail en commun s'imposerait à bref délai.

De ce qui précède paraissent se dégager pour le travail en question
certains principes :

1. Une Eglise, quelle qu'elle soit, étant une association, ne peut pas
ne pas se préoccuper de son unité. Elle y consacrera en tout temps son
premier soin, inspiré toujours à nouveau par la prière du Chef:
«Qu'ils soient un».

2. Pour créer et maintenir en elle l'unité vraie, qui n'a rien de commun

avec l'indifférenciation d'une foule, elle devra, comme toute
société, énoncer sa raison d'être. Elle dira ce qu'elle veut et ce1 qu'elle
croit, ou ce qu'elle croit et ce qu'elle veut, ou ce que Dieu lui aura
révélé et ordonné, ou ce qu'elle aura perçu de la révélation et des
ordres divins... Et il semble que, la chose étant ainsi formulée,
indépendants et nationaux tombent d'accord. Des premiers cela est très
naturel. Des seconds cela ne l'est guère moins, et le récent vote de
leurs pasteurs à cet égard n'a rien de surprenant puisque leur Eglise,
pas plus qu'une autre Eglise, ne pouvait vivre sans des affirmations
de ce genre et qu'eue a vécu d'affirmations de ce genre.

3. L'énoncé de cette raison d'être constituera-t-il une confession de

foi ou un programme d'action religieuse C'est sur ce point que
s'opposèrent au cours des luttes qui précédèrent la votation de 1907, deux
champions : représentants typiques à maints égards, j'allais dire des

corps pastoraux de l'une et l'autre Eglise, il serait peut-être plus juste
de dire : représentants au sein de l'une et de l'autre Eglise de deux
générations, MM. Georges Godet et Pierre Bovet (i). Ils défendaient avec
une égale conviction, l'un le principe de la coufession de foi, l'autre celui
du programme d'action. Et, à vrai dire, l'opposition subsiste à l'heure
actuelle. Mais a-t-elle d'inébranlables fondements Enonçant sa raison
d'être, une Eglise n'est-elle pas nécessairement amenée à dire, comme
nous venons de l'écrire en évitant les termes litigieux, ce qu'elle veut
et ce qu'elle croit, ou ce qu'elle croit et ce qu'elle veut ; ce qu'elle veut,
c'est-à-dire son programme ; ce qu'elle croit, c'est-à-dire sa doctrine
M. Bovet, défendant le principe du programme avait reconnu que
si les Eglises à coafessiou de foi vivent, c'est qu'elles ont toutes « un
programme d'action exprimé ou sous-entendu ». Mais aussi, el M. Go-

(1) Voir les brochures : La séparation et l'Eglise nationale, de M. P.

Bovet, et, en réponse, L'Eglise ei la confession de foi, de M. G. Godet ;

toutes deux en 1906.



284 MISCELLANÉES

det ie constatait, tout programme implique « certaines affirmations,
c'est-à-dire certaines croyances communes aux membres de la société
religieuse». —Assurément, le programme implique laconfession de

foi et la confession de foi implique le programme.
4. Il ne sera toutefois pas équivalent de choisir l'un ou l'autre. Il

importerait au plus haut degré de s'arrêter de préférence au principe
du programme d'action, parce que, mettant au premier plan l'action,
il est éminemment capable de créer et de maintenir l'unité spirituelle
tout en assurant la liberté doctrinale. La confession de foi met au
premier plan la doctrine. Même, dans l'histoire, elle n'a tenu compte que
de la doctrine. Et elle abandonnera difficilement sa prétention séculaire

à brider l'exercice de la pensée. Elle mérite le discrédit dans
lequel elle est tombée. La doctrine, il est vrai, divisera dans l'avenir
moins souvent, et surtout moins profondément que dans le passé,

parce que le réalisme intellectuel qui lui conférait une valeur absolue
est condamné. Raison pour ne pas la redouter ; mais raison de plus
pour la mettre au second plan (1), derrière le programme qui la présuppose,

et qui, le même, peut s'accommoder de doctrines diverses. N'en
voit-on pas la preuve tous les jours Ne voit-on pas tous les jours des
hommes unir leurs volontés dans la même ardeur pour le programme
du Règne de Dieu par Jésus-Christ, tandis que leurs intelligences
admettent des théologies et des christologies diverses? Et l'expérience
n'a-t-elle pas eu ainsi l'occasion de se prononcer, elle aussi, en faveur
de cette liberté doctrinale à laquelle ont amené les recherches historiques

et philosophiques du XIXe siècle, et qu'exigera toujours le souci
de la vérité

Discrédité, le principe de la confession de foi proprement dite. On
ne saurait le maintenir qu'avec le correctif admis dès 1873 par l'Eglise
indépendante : la permission de ne pas prendre à la lettre tous ses
articles (2), de les interpréter. Restriction indispensable, et d'une efficacité

douteuse ; elle contribue à mettre à l'aise, mais en maintenant les

équivoques, et en reculant ainsi le but même d'une confession : l'unité
véritable. La restriction admise, on pourrait songer à prolonger la ligne
du passé (et à quoi d'autre pourrait-on songer : le Symbole des Apôtres

pris à la lettre jusqu'en 1873; de 1873 à nos jours le Symbole en
ses principales affirmations, souvent « interprétées ». Symbole atténué
jusqu'à ne présenter plus qu'un vague rappel de la Trinité ainsi qu'on
le voit dans certaines confessions actuelles, ou tronqué, comme on le

(1) Au second plan quant à l'importance y attachée. En fait, dans la
rédaction d'une déclaration de principes, nous comprendrions fort bien que
les points de doctrine précédassent les articles d'un programme : pourvu
que la mission d'unir soit confiée à ce dernier.

Ch. Monvert, p. 266; G. Godet, p. 27.



MISCELLANÉES 285

voit dans d'autres. On pourrait, à Neuchâtel, compulsant les divers
documents de ce genre élaborés depuis vingt ans à Vevey, à Jarnac,
à Genève, à Bâle ou ailleurs, arriver à telle mosaïque satisfaisante.

Ne préférera-t-on pas briser, innovant avec hardiesse, accordant le

premier plan au programme créateur d'unité et de vie Ne serait-ce

pas ce qu'a voulu le Christ quand il se leva pour fonder le Règne de

Dieu, royauté de l'amour divin dans les âmes où il enflamme le double
amour de Dieu et des âmes humaines Saint Paul pensa-t-il autrement,
lui qui proclama la charité plus grande que la foi et l'espérance, la plus
grande des choses qui demeurent? Et saint Jacques? Et saint Jean, le
saint Jean de la première Epître, le pur chantre de l'unité dans et par
l'amour? Maurice Neeser.

8 décembre.

L AURORE DE LA PHILOSOPHIE GRECQUE

M. Auguste Reymond a droit à toute la reconnaissance du public
philosophique de langue française. Après tes Penseurs de la Grèce,
l'œuvre magistrale de Théodore Gomperz, il vient de traduire, en un
style non moins élégant et soigné, l'ouvrage de John Burnet (L'aurore
de la philosophie grecque ; un vol. in-8 de vin-436 p., Paris, Payot,
1919 ; 12 fr.) dont la deuxième édition anglaise, entièrement revisée,
avait paru en 1908.

Dans cet ouvrage remarquable une interprétation souvent originale
des documents s'allie à une érudition solide et sûre.

M. Burnet, suivant en cela les traces du regretté Paul Tannery,
cherche à expliquer, conformément à la mentalité de leur époque, les

auteurs philosophiques dont il étudie le système ; il s'efforce de ne

pas surfaire les instruments et les notions scientifiques encore
rudimentaires qu'ils pouvaient posséder. A cet égard les chapitres sur
l'école pythagoricienne nous ont paru particulièrement suggestifs.

Cette compréhension vivante des idées générales n'exclut pas, bien
au contraire, une discussion approfondie des textes et des termes qui
peuvent prêter à l'obscurité, discussion dans laquelle les éléments sont
fournis par de nombreuses références aux commentateurs anciens et
modernes.

M. Burnet a eu de plus l'excellente idée de traduire au complet les

fragments de chaque auteur étudié, en les disposant en général
suivant l'ordre que Diels a adopté dans les Fragmente der Vorsokratiker ;
toutefois en ce qui concerne Heraclite il se rallie à l'arrangement
proposé par Bywater, comme étant plus intelligible.

Tel qu'il est conçu, l'ouvrage de M. Burnet vient, heureusement
compléter les travaux de Th. Gomperz, Paul Tannery et Gaston Milhaud.

20



286 MISCELLANÉES

Il apporte des éléments nouveaux à la discussion concernant les
origines de la philosophie grecque. Celle-ci est-elle d'importation orientale
ou a-t-elle pris spontanément naissance sur le sol de la Grèce On
sait combien cet obscur problème a passionné les esprits depuis Hérodote

jusqu'à nos jours.
M. Burnet se prononce nettement en faveur de l'indépendance absolue

de la pensée grecque primitive vis-à-vis de toute influence étrangère.

« Les Grecs n'empruntèrent à l'Orient, nous dit-il, ni leur science,
ni leur philosophie» (p. 27). Paul Tannery soutient l'opinion contraire
au nom d'arguments qui ne manquent pas de valeur et l'on peut
regretter que M. Burnet les passe complètement sous silence.

D'après Tannery les données matérielles des cosmologies grecques
primitives seraient empruntées à l'Orient et seule l'explication rationnelle

qui en fut tentée appartiendrait en propre aux penseurs de la
Grèce.

Ce serait le cas des conceptions de Thaïes selon lequel la terre
flotte sur la section diamétrale d'une demi-bulle d'air, entourée de
tous les côtés par l'eau.

Si l'on rapproche certains fragments d'Héracfite des textes égyptiens,

les emprunts d'après Tannery seraient encore plus manifestes.
C'est la lutte de Hor contre Set toujours vaincu, jamais anéanti, qui
aurait suggéré à Heraclite l'idée d'un univers, en guerre éternelle avec
lui-même et dont le feu serait le principe. (Pour l'histoire de la
science hellène, p. 180.)

Sur ces questions délicates j'ai consulté mon collègue, M. Jéquier,
professeur à l'université de Neuchâtel, dont la compétence en matière
égyptologique est bien connue. D'après lui le problème est plus
complexe que ne le laisseraient supposer les citations empruntées par
Tannery aux ouvrages de Maspero. Les idées cosmologiques et
religieuses des Egyptiens sont loin de former un tout cohérent. Elles ont
varié non seulement au cours des siècles, mais d'une région à une
autre, et il est difficile de les dégager d'une façon précise. Il paraît
toutefois bien probable que la pensée grecque dans ses origines a été
influencée par des idées égyptiennes.

Puisque nous parlons de ce sujet, un autre aspect du problème a
échappé, nous semble-t-il, non seulement à M. Burnet, mais aux historiens

modernes de la philosophie grecque, c'est le suivant : Les fouilles
récentes, faites en Crète, ont mis au jour, comme on le sait, l'existence
d'une civilisation, dite minoenne, qui, de Crète, avait gagné l'Argolide
et l'Ionie et qui fut détruite par les invasions doriennes.

Y a-t-il un rapport entre cette civilisation antique et les balbutiements

de ceux qui sont appelés les sept sages de la Grèce
Il est certain (les Dialogues de Platon, en font foi) que le souvenir

d'une Grèce autrefois civilisée et supérieure même à l'Egypte, s'était



MISCELLANÉES 287

conservé dans la tradition. Dans le Timée c'est un prêtre égyptien qui
en propres termes dit à Solon : « Vous ignorez qu'il a existé dans votre
pays une race d'hommes très belle et très vaillante dont vous descendez,

toi et tes concitoyens...; vous ignorez ce fait, parce que plusieurs
générations s'éteignirent parmi les survivants sans laisser aucun monument

historique. Car autrefois, Solon, avant que les eaux eussent opéré
cette immense destruction, cette même république, qui est aujourd'hui
Athènes, excellait dans la guerre et était supérieurement policée ; on
lui attribue les plus belles actions et les plus belles institutions
politiques dent le souvenir se soit conservé.» (Timée 23 B.)

Le Critias est même consacré tout entier à décrire ce qui s'est passé
neuf mille ans avant Solon dans l'Atlantlide. Ce pays fabuleux pourrait

bien n'être que la Crète, transformée par la légende en une île

mystérieusement disparue.
11 reste en tout cas un fait significatif entre beaucoup d'autres. Le

cadre dans lequel se déroule le dialogue des Lois est précisément et
toujours la Crète. Les personnages de ce dialogue, on s'en souvient,
pour discuter plus à leur aise partent de Ktiossos, la cité de Minos que
les récentes fouilles ont rendue célèbre, et s'en vont jusqu'à la grotte de
Zeus dans l'Ida.

Songeons maintenant à la filiation qui unit Platon à l'école pythagoricienne.

Cette école d'autre part est l'une des plus anciennes de la
Grèce ; la tradition lui a attribué avec obstination des doctrines
philosophiques et des théories scientifiques vraiment remarquables. Ces
découvertes seraient moins surprenantes si, comme les dialogues de
Platon le foat pressentir, on pouvait en faire remonter l'origine à une
antique civilisation méditerranéenne.

Quoiqu'il en soit et si jamais ce problème est étudié, le livre de
M. Burnet constituerait pour cette étude un instrument précieux de
travail et de documentation. Ad. R.

16 septembre.

LITTÉRATURE ET TRADITION (i)
L'auteur annonce, dans son avant-propos, que cet ouvrage est le

premier d'une série consacrée à l'étude de la littérature hébraïque, et
il prend soin de nous informer que la Bible n'est qu'une partie de
cette littérature, « qui est une à travers les trente ou quarante siècles
de son existence, une depuis le poème de Débora jusqu'aux poèmes
de Bialik, le plus grand poète hébreu de nos jours » (p. 4)-

(i) Par Haïm Harari, professeur au Lycée hébreu de Jaffa, Dr es lettres.
Un vol. in-8, de 4^4 pages. — Genève, Georg & Cle, 1919.



288 MISCELLANÉES

Avant d'aborder l'étude de la littérature d'Israël, M. Harari
recherche quels sont les principes généraux applicables à la formation
de toutes les littératures. Il consacre à cet examen la première, et, à

notre avis, la meilleure partie de son ouvrage, sous le titre de Principes
généraux (Création populaire ; Création littéraire). Il y détermine avec
soin, et souvent d'une manière très heureuse, le sens de ces termes, si
souvent confondus : le mythe, la légende et le conte. Le mythe est la
réponse enfantine aux premiers probièmes qui préoccupent l'homme
sur l'origine des choses; le mythe met en scène des divinités, des

personnages ou des animaux divins ; il date souvent des temps primitifs,
des temps où l'imagination de l'homme était encore jeune et naïve, sa
foi sincère et craintive, son esprit méfiant et crédule (p. 22). A la
légende, il faut, pour naître, le passé d'un peuple, une histoire,
une tradition ; elle n'est pas la solution d'un problème, elle est la
représentation d'un fait historique, d'un exploit de héros, sous les
couleurs propres à frapper l'imagination et à se graver dans la
mémoire. Le conte, lui, n'a rien d'étiologique, d'explicatif, il tend avant
tout à plaire, à amuser, non à instruire ni à édifier. Il n'a pas de
fondement historique ; mais ses traits et ses couleurs sont propres à
révéler la mentalité du conteur et les mœurs de son époque. Ces trois
représentations, mythe, légende et conte, sont les éléments constitutifs
de toute tradition et, par conséquent, de toute littérature.

M. Harari renonce, avec raison, soit à établir une généalogie entre
ces trois éléments, soit à attribuer à leur naissance un berceau unique,
que ce soit l'Inde, la Babylonie, la Perse ou l'Egypte. Il se rattache à

l'opinion d'Andrew Lang : «Nous ignorons le centre d'origine des contes,
et nous sommes incapables de décider dogmatiquement quels récits
doivent avoir été inventés une fois pont toutes et quels récits peuvent
avoir pris naissance en plusieurs lieux à la fois par le rapprochement
fortuit des images et des conceptions qui se retrouvent dans les
imaginations de tous les hommes » (p. 81). Il reste toujours possible qu'un
conte ou un mythe, — beaucoup moins une légende, à cause de son
caractère national, — ait passé d'un pays à un autre, avec toute une
civilisation, ou simplement transporté par un voyageur ou un conteur ;

mais ces emprunts, que les traditions se sont faits les unes aux autres,
ne suffisent point à décréter que l'origine de ces traditions soit tel ou
tel pays, à l'exclusion de tout autre. S'il y a ressemblance entre ces
traditions, c'est que « tes hommes imaginent partout les mêmes choses,
procèdent partout de la même manière pour satisfaire leur besoin de
connaissance, de poésie et d'amusement. Ce sont les mêmes instincts,
les mêmes sentiments et les mêmes impressions qui partout éveillent
l'imagination créatrice ; mais celle-ci se développe et prend différentes
formes sous l'influence du temps et du lieu, suivant les phases de la
vie collective, suivant le degré de culture des individus et des peu-



MISCELLANÉES 289

pies » (p. 84). Ces besoins humains, partout les mêmes, suffisent, sinon
toujours, du moins ie ptus souvent, à exptiquer l'identité des thèmes

que l'on retrouve dans les pays les plus divers : naissance miraculeuse
ou mystérieuse, nourriture surnaturelle, force merveilleuse du héros,
etc. L'origine de ces traits n'est pas ethnique ou géographique, mais
psychologique, c'est l'âme populaire.

Mais ce n'est pas à dire que ces thèmes soient de pures créations
fantaisistes et littéraires. Us révèlent une mentalité, une psychologie ;

souvent, grâce au concours de la psychanalyse, on découvrira derrière
un mythe le désir, le regret, l'ambition ou l'idéal d'une tribu ou d'un
peuple.

Le folklore est donc le grand pourvoyeur de la tradition orale. Mais
qui a su donner une forme tittéraire à cette tradition? Est-ce fà l'œuvre
impersonnelle de la collectivité anonyme ou le travail réfléchi d'un
artiste individuei Ici encore, très sagement, M. Harari ne tranche

pas la question d'une façon absolue. Pour lui, il y a collaboration de
la collectivité et de l'individu. « Rien n'existe que par l'individu, mais
l'individu n'existe que par le peuple.... Derrière toute poésie, il faut
voir un poète, et, derrière tout poète, il faut voir le milieu et le temps
où il vit » (p. i58). Le chantre donne une voix aux sentiments du peuple,

et à son tour, il devient la voix de ce peuple, dans la mesure où

son chant est au diapason du sentiment populaire.
M. Harari en arrive à conclure que « tradition et littérature sont

indissolublement unies, la mère et la fille, qui ne sauraient être séparées

» (p. 175). Sa démonstration est accompagnée de nombreux
exemples, empruntés à toutes les littératures, et elle constitue une
contribution importante et bien documentée à l'étude des origines de
la littérature et de l'histoire.

Dans la seconde partie de son ouvrage, intitulée La tradition
littéraire hébraïque (Hébraïsme; Aggadah; Création d'art), l'auteur
cherche à appliquer à la littérature hébraïque les principes généraux
qu'il vient d'établir.

Dans les pages consacrées aux origines orales de la littérature
biblique, ie lecteur appréciera le talent d'évocation et de reconstitution
de M. Harari, lorsqu'il cherche, le long des routes suivies par les

caravanes, sur les places de marchés ou de fêtes, les chants et les

poèmes, qui sont à la source de toute une partie de la littérature
biblique.

Mais, pour le reste, nous prévenons le lecteur chrétien, ou simplement

reiigieux, qu'il sera souvent désorienté. En effet, M. Harari voit
essentiellement dans la Bible, « une œuvre profane, littéraire et
individuelle ». Il veut qu'elle soit étudiée avant tout par les poètes et les



290 MISCELLANEES

artistes, et il ignore les inspirations religieuses, profondes et multiples,
qui ont créé les livres de la Bible. Ce n'est pas à dire que notre auteur

manque d'enthousiasme pour la Bible, mais c'est avant tout pour sa

langue et sa forme littéraire. Il consacre de longues pages à démontrer
l'influence de l'hébreu sur la formation de la langue française, et, sans
se douter qu'il fait tressauter dans leurs tombes Henri Estienne et
Erasme, il va jusqu'à affirmer : « Le grec est absent de tout le moyen
âge. Il n'y a que le latin qui domine, et l'hébreu par le latin. Tout ce

qui est littéraire est pénétré de l'esprit et du style hébraïques » (p. 188).

Le critère religieux entre si peu, pour l'auteur, en ligne de compte,
que, dans l'appréciation qu'il fait des livres bibliques, il ne paraît pas
loin de souscrire à la parole du Rabbi Akiba : « Le monde entier ne
vaut pas le jour où le Cantique des cantiques fut donné à Israël. Si
tous les écrits sont saints le Cantique des cantiques est le saint des

saints » (p. 3i2). C'est l'absence de ce critère religieux qui a empêché
M. Harari de comprendre que la critique historique, inaugurée par
Reuss et Wellhausen, développée, aux lumières de l'histoire des

religions et de la psychologie, par Gunkel et Gressmann, a voulu faire
autre chose que de la philologie et de la dissection de textes. Il en
veut à ces écoles d'avoir distingué entre le courant prophétique et le
courant sacerdotal ; pour lui le judaïsme n'est point une déformation,
mais l'épanouissement de l'ancienne religion d'Israël.

Nous craignons que le sens scientifique de M. Harari ait eu trop
souvent à souffrir de son zèle à justifier le judaïsme. C'est ainsi que,
pour lui, le livre de lois, retrouvé sous le règne de Josias, n'est point
le Deutéronome, mais le Code sacerdotal, rédigé déjà depuis le vme
siècle (p. 272). Le Deutéronome, dans lequel M. Harari reconnaît
cependant la thorâ prophétique, aurait joui déjà au viie siècle d'une
grande autorité, mais « entre la thorâ prophétique et la thorâ sacerdotale,

il n'y a aucun contraste, aucune divergence d'idées » (p. 278).
Comment une tette affirmation peut-elle se concilier avec les jugements
si catégoriques prononcés par les prophètes du vme siècle contre les
sacrifices et les cérémonies du culte ritualiste, que favorisaient les
prêtres?

Mais, c'est là le point capital, M. Harari comprend-il les prophètes?
Il n'a guère vu en eux que des artistes, et, dans leur ministère,« qu'un
art littéraire, oratoire, poétique » (p. 329). Notre auteur ne conçoit
point le prophétisme comme la création de l'Esprit de Dieu pour
atteindre le cœur de l'humanité, mais « comme une suite, un résultat du
développement moral et littéraire d'Israël antérieur aux prophètes, et
comme se continuant dans toutes les productions hébraïques qui
viendront après » (p. 25i).

Combien d'autres affirmations de M. Harari mériteraient d'être
relevées Mais, pour les réfuter, ce serait toute une introduction aux



MISCELLANEES 291

livres de l'Ancien Testament, toute une théologie biblique qu'il faudrait
écrire ; ce serait aussi l'interprétation chrétienne de la Bible qu'il
faudrait à chaque page opposer àia conception juive, dont M. Harari est
le très sincère et convaincu défenseur.

En lisant son ouvrage, si riche et si intéressant au point de vue de

l'histoire littéraire, nous avons éprouvé une fois de plus la vérité de la
parole de l'apôtre Paul : « Quand les Juifs lisent l'Ancien Testament,
un voile demeure, et il ne se lève pas, parce que c'est en Christ qu'il
disparaît ; lorsque les cœurs se convertissent au Seigneur, le voile est
ôté » (2 Cor. m 14-16). Pour nous, le Christ, qui meurt sur le Calvaire,
est l'héritier direct des prophètes, et son meurtrier est le judaïsme. Ce

n'est pas dans le Talmud que la religion des prophètes a son accomplissement,

mais dans l'Evangile.
Tout persuadé que nous soyons, avec M. Harari que, au point de

vue littéraire, la Bible doit être étudiée comme toutes les autres
littérature, nous croyons néanmoins qu'elle ne peut être comprise qu'à la
lumière que l'Evangile de Jésus a projetée rétrospectivement sur les

prophètes. La Bible est autre chose qu'une littérature, elle est un livre
palpitant de vie religieuse, elle est l'histoire des ébauches successives
de l'Esprit de Dieu pour former dans l'humanité celui en qui devait
habiter la plénitude de l'Esprit divin.

Cette réserve capitale faite, nous ne pouvons que répéter que l'on
trouvera dans l'ouvrage de M. Harari, accompagnées d'une importante
bibliographie, des indications précieuses sur l'histoire littéraire en

général et celle d'Israël en particulier.
Auguste Gampert.

LA SEPARATION A GENEVE

La séparation à Genève, ses conditions, ses effets au cours des

dix premières années, par Maurice Neeser, pasteur ; publié par la
Commission synodale de l'Eglise neuchâteloise pour l'étude de la question

ecclésiastique. — Brochure de 4° pages. — Imp. Delachaux &
Niestlé, S. A., Neuchâtel, 1919.

Bien qu'il s'agisse de Genève, cette brochure est une contribution à
l'étude de la question ecclésiastique neuchâteloise, abordée par M.
Pierre Bovet dans cette Revue (N° 3o, page 73). L'auteur a voulu écfai-
rer les délibérations des Eglises du canton de Neuchâtel par le témoignage

des expériences faites à Genève depuis 1909. Son travail est un
document de grande valeur, tant par le nombre et l'exactitude des

renseignements qu'il donne, que par la hauteur de vues et l'impartialité
de l'auteur dans ses appréciations.



292 MISCELLANEES

Après avoir sobrement rappelé les conditions dans lesquelles la
Séparation (n'eût-il pas été plus juste de dire : la suppression du budget
des cultes a été proposée par le gouvernement et acceptée par le

peuple, M. Neeser décrit l'œuvre de reconstruction de l'Eglise, devenue
société libre, et énumère les principaux effets de cette transformation.
Ces effets, dans ieur ensemble, ne lui ont point paru décourageants :

maintien de l'unité protestante, concentration ecclésiastique, vie
stimulée. Seule la question financière fait tache au tableau, et M. Neeser
a raison de la traiter avec une particulière attention. A ses remarques
très justes sur les causes d'une situation, momentanément déficitaire,
il convient d'ajouter ceci : si sur i5.5oo électeurs inscrits, 3ooo à 45oo
donnent une cotisation à la Caisse centrale, cela vient en grande partie
de ce que, parmi ces i5,5oo électeurs, figurent pour la bonne moitié,
les électeurs de l'ancienne Eglise qui se sont passivement laissé
transporter sur les nouveaux registres. Ils rendent, avec une triste
éloquence, le témoignage que le système des Eglises d'Etat manque à
faire l'éducation du sacrifice chez ses membres. Avec la disparition (ou
la conversion des représentants de l'ancien régime, disparaîtront
aussi les déficits. Mais M. Neeser a raison de recommander spécia-
tement l'étude de cette question à l'attention de ses concitoyens.

Nous n'avons qu'une seule erreur à signaler. A la page 2, nous
lisons : « Au Grand Conseil, M. Gustave Ador, partisan convaincu de
ia séparation, avait combattu le projet, estimant le peuple si peu
préparé que l'échec était certain. » Cette phrase n'est pas adéquate aux
faits. Au Grand Conseil, M. Ador s'est opposé à la mise en délibération

du projet de loi Fazy, trouvant le moment mal choisi. Mais lorsque
l'entrée en matière eût été votée, M. Ador soutint le projet de loi,
contribua à l'améliorer sur plus d'un point, et le recommanda ensuite
aux suffrages des électeurs. Aug. Gampert.

18 décembre.


	Miscellanées

