Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 7 (1919)

Heft: 32

Artikel: La législation sociale d'Israél et l'idéal patriarcal
Autor: Causse, Antonin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380016

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380016
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA LEGISLATION SOCIALE D’ISRAEL
ET L’IDEAL PATRIARCAL

I. Israf EN CANAAN. CIVILISATION PATRIARCALE.

Vers le xive siécle les Bene Israél envahirent le pays de
Canaan. Ils avaient jusque-la mené la vie des semi-nomades,
faisant paitre les troupeaux dans la steppe et cultivant l'oasis.
Longtemps cachés dans la région du Négeb, ces enfants du dé-
sert convoitaient les terres fertiles et les pays de civilisation.
Canaan leur apparaissait de loin comme une contrée merveilleuse,
le pays ou coulent le lait et le miel, le pays du froment, de la
vigne et de l'olivier. '

Yahvé, ton élohim va te faire entrer dans un bon pays, un pays plein de
cours d’eau, de sources et de torrents qui jaillissent sur les montagnes et
dans les vallées, un pays qui produit le froment et lorge, la vigne, le
figuier et le grenadier, un pays donnant l'olive a huile et le miel, un pays
ou tu mangeras du pain en abondance et ol tu ne manqueras de rien. (1)

Et Yahvé avait accompli sa promesse, il avait conduit son
peuple a main forte et a bras étendu. Il avait vaincu les Gana-
néens et les Baalim. Les rois étaient tombés aux mains d’Israél,
leurs soldats avaient été passés au tranchant de I'épée, leurs
villes dévouées par khérem selon I'ordre de Yahvé.

Nul n’est semblable au Dieu d’Israél

Devant toi il chasse 'ennemi
Et il dit : Extermine !.. (2)

(1) Deut. v, 7, 8.
(2) Deut. xxx1v, 26.

14



190 ANTONIN CAUSSE

Voici un peuple qui se léve comme une lionne,
Et qui se dresse comme un lion ; '
Il ne se couche pas qu’il n’ait dévoré sa proie,
Et qu’il n’ait bu le sang de ses victimes. (1)

Cependant ces tribus guerriéres s’établissent dans les monta-
gnes de Palestine et s’attachent fermement au sol qu’elles ont
une fois conquis. Elles n'ont pas réussi a occuper entiére-
ment le pays. Beaucoup de villes et de riches contrées restent
encore entre les mains des Cananéens. Israél est dispersé et
morcelé. Mais il a définitivement pris racine, et peu a peu soit
par la force des armes, soit par immigration pacifique, il par-
vient & remplacer ou & s’assimiler I'ancienne population.

Les Cananéens étaient arrivés 4 un assez haut degré de cul-
~ture. Situés au carrefour des peuples, ils avaient subi I'influence
des grands empires d'Egypte et d’Asie. Dés le troisieme millé-
naire, tout I'Orient depuis I'Euphrate jusqu’au Liban et jus-
qu'aux déserts du sud avait été pénétré par la langue et par les
coutumes de Babylone. Méme soumise a I'Egypte, la Palestine
du temps d’El Amarna se servait du babylonien comme langue
officielle et probablement comme seule langue écrite (2). D'autre
part la domination égyptienne du xvire au xvine siécles avait
laissé des traces profondes. Les soldats et les fonctionnaires du
Pharaon apportaient au pays des Khati leurs mceurs et leurs
cultes, leurs arts et leurs institutions (3).

Les clans israélites établis au milieu des Cananéens héritaient
du long travail de générations sédentaires. Ils possédaient
de grandes et bonnes villes qu’ils n’avaient point baties, des
maisons pleines de biens qu’ils n'avaient point amassés, des
citernes qu’ils n’avaient pas creusées, des vignes et des oliviers

(1) Nomb. xx1r, 24.

(2) C'est ce qu'on peut conclure non seulement de la correspondance
diplomatique d’El Amarna, mais aussi de quelques documents cunéiformes
découverts a Taanak, comme la lettre d’Akhijami. Voir GREssmaNN, Die Aus-
grabungen in Paldstina und das A.T. (1908), p. 14-24; le P. H. VincenT, Ca-
naan d'aprés Uexploration récente (1907), p. 427 a 446; W. Max MiLLER,
Die alten Egypter als Eroberer in Asien, 1908.

(3) De récentes découvertes nous ont rendus attentifs a I'influence égéenne
qui parait s’étre exercée sur Canaan par l'intermédiaire de Chypre et de la
Phénicie vers l'époque d'Amarna. Des poteries peintes de Taanak et de
Gézer indiquent une action trés évidente de I'art mycénien.



LA LEGISLATION SOCIALE D’ISRAKL 191

qu'ils n’avaient pas plantés (1). Et ils se sont adaptés aux nou-
velles conditions du milieu physique et du milieu social. Tout
en restant attachés a leur tradition religieuse et nationale, ils
devaient modifier profondément leurs mceurs et leurs pensées.
Israél en Canaan devenait un peuple nouveau.

Ainsi ces Hébreux, ces nomades infatigables d’au-dela du fleuve,
ont laissé leurs tentes et ils se sont établis dans les campagnes
fertiles comme laboureurs et comme vignerons. Ils se sont vail-
lamment et obstinément adonnés a la culture. Le pays était sec,
mais le sol était riche et rendait abondamment a celui qui savait
le travailler. Grande diversité d’aspects de la terre et de condi-
tions d’exploitation, grande variété de produits :

Ici c’étaient les montagnes de Juda et les montagnes d’Ephraim,
tourmentées et rocailleuses, mais ou les champs s’allongeaient
en terrasses, les champs plantés de vignes, d'oliviers et de
figuiers. La vigne produisait de lourdes grappes (2) et donnait
le moat cuit (3) et le vin qui réjouit le cceur des dieux et
des hommes (4). Les oliviers se groupaient en bosquets aux
abords des villages et fournissaient I'huile savoureuse qui était,
avec la farine, la base de l'alimentation du paysan palestinien.

Dans les vallées et dans les plaines (comme la plaine de
Yizréel) c'étaient les riches terres de labour, les champs d'orge
et les champs de blé. Aux premiéres pluies de l'automne le
semeur jetait la semence, et les épis jaunissaient splendides au
soleil de mai.

Et partout ou il y avait un peu d’eau, partout o I'on pouvait
capter une source et irriguer, c’étaient des jardins et des ver-
gers. La palmeraie de Jéricho, a l'orée du désert, était juste-
ment céléebre. La source y était trés abondante, et sur quelques
kilométres carrés c’était la végétation tropicale et les cultures
intensives de l'oasis.

Au sud de la Judée et a I'est du Jourdain s’étendaient les pays
d’élevage, les grands péaturages ou les bergers conduisaient
leurs troupeaux comme aux temps des patriarches. Les steppes

(1) Deut. v1, 10, I11.
(2) Nomb. xim, 23.
(3) Gen. xLIn, 23.
(4) Juges 1x, 13.



192 ANTONIN CAUSSE

du Midbar au sol pauvre et mal arrosé nourrissaient les trou-
peaux de moutons et des troupeaux de cheéevres. Mais a I'est,
dans les riches prairies de Basan et de Galaad, on pouvait éle-
ver abondance de gros bétail (1).

Telle était la terre que Yahvé avait donnée aux enfants de
Jacob. Et ils ont aimé cetite terre bénie, et ils se sont ailta-
chés a elle avec piété. Ils sont devenus si complétement
paysans que leur religion elle-méme en a été transformée.
Yahvé, le dieu des montagnes arides du Sinai, le dieu de l'orage,
le dieu du volcan, est devenu le Dieu des campagnes de Canaan,
le dieu de la terre cultivée. 1l est désormais inséparable de
cette terre. L'élohim nomade s’est fixé lui aussi dans le pays
avec son peuple. Canaan est maintenant I'héritage de Yahvé (2).
Et I'on ne saurait adorer le Dieu d'Israél en dehors des fron-
tieres de Palestine, 4 moins d'emporter avec soi un peu de
poussiére de la terre sacrée (3). Comme les Baalim qu’il a sub-
jugués — et avec lesquels il partage ses temples et ses adora-
teurs sur les bamoth — il est le seigneur du champ et le pro-
tecteur de la maison, il préside aux diverses manifestations de
la vie agricole, il veille sur les cultures et sur les troupeaux.

C’est lui qui envoie la pluie a la terre altérée, la pluie de la
premiére saison et la pluie de l'arriére-saison (4), et la rosée
rafraichissante. C'est lui qui ravive les sources et les torrents,
qui fait germer I'herbe pour le bétail et les plantes pour les
besoins des hommes (5). De lui viennent les belles récoltes, les
riches moissons et les vendanges abondantes ; il donne a son
peuple la prospérité et la joie de vivre.

Yahvé a conduit son peuple...

Et Israél a mangé les fruits des champs,
Il lui a fait sucer le miel du rocher,

(1) Voir dans le livre trés suggestif du Pére Scawarm, La vie privée du
peuple juif de Uépoque de Jésus-Christ (1910) les chapitres sur « Les origi-
nes du paysan juif» et « Les ouvrages du paysan juif »,

(2) 1 Sam. xxvI, 19.

(3) 2 Rois v, 17.

(4) Deat. x1, 14, 15. « Je donnerai 4 votre pays la pluie en son temps, la
pluie de la premiére et de l'arriere-saison, et tu recueilleras ton blé, ton
moit et ton huile et je mettrai dans tes champs de ’herbe pour ton bélail
et tu te rassasieras ».

(5) Ps. civ, 14.



LA LEGISLATION SOCIALE D’ISRAEL 193

L’huile qui sort du rocher le plus dur,

La créme des vaches et le lait des brebis,
Avec la graisse des agneaux,

Des béliers de Basan et des bouecs,

Avec la fleur du froment ;

Et tu as bu le vin, le sang de la grappe... (1)

Ainsi s’accomplissait la bénédiction du vieux patriarche :

Oui, le parfum de mon fils
Est comme le parfum d’une terre bénie par Yahveé !
Que Dieu te donne la rosée des cieux
Et la graisse de la terre
Et abondance de froment et de vin. (2)
*
*® *

Dispersés a travers le pays depuis Dan jusqu'a Beerchéba,
les Bene Israél ont conservé la primitive organisation tribale et
familiale. Ils sont groupés en maisons, en clans (3) et en tribus.

La famille (bayit) est fondée sur 'autorilé du pére, seigneur,
juge et chel de ses fils, de ses femmes, de ses esclaves. La
femme est la propriété du mari qui I'a achetée moyennant un
prix, mohar (4), et qui peut la répudier ou la faire mourir en cas
d’adultere (5), lui associer suivant son caprice des concubines
libres ou esclaves (6). Cependant, en devenant meére, la femme

(1) Deut. xxxir, 12 a 14.

(2) Gen. xxvi, 27, 28.

(3) Pour l'organisation familiale d'Israél, voir BenziNGer, Hebrdische Ar-
chdologie? (1907), p. 102 a4 127; A. Lobs, La croyance a la vie fulure et le
culle des morts dans Uantiquité israélite (1906) u; L.-G. Livy, La famille
dans Uantiquité israélite (1903).

(4) 11 en était de méme chez les Babyloniens. Le mariage commencait
par un contrat de vente en due forme. Le prix variait selon les cas et sui-
vant la situation sociale de l'acheteur. Dans la pratique, la femme jouit
d’une assez grande indépendance. Il n’y a pas de gynécée et la femme et la
jeune fille peuvent librement vaquer a leurs occupations comme en Egypte.

(5) Si la femme israélite n’est pas comme la femme égyptienne juridique-
ment maitresse d’elle-méme, elle peut du m ins posséder. Le pére peut consti-
tuer a sa fille en la mariant une dot dont elle conservera toujours la propriété.

(6) Dans l'ancien Israél, la polygamie est permise. Mais il n’y a que les
grands chefs qui puissent avoir un harem. Le simple homme du peuple se
limite & une ou deux femmes. A I'époque des rois, la monogamie tend &
prévaloir. Comme en Babylonie et en Egypte, il est admis que l'esclave
partage occasionnellement la couche du maitre sans que pour cela la femme
légitime perde ses droits.



194 ANTONIN CAUSSE

conquiert sa dignité et prend, sinon une place indépendante, du
moins un caractére sacré analogue a celui du pére (1).

Le chef de famille a également un pouvoir illimité sur les
enfants qu’il peut adopter ou déshériter, qu’il peut punir de
mort (2), qu’il peut offrir en holocauste ou qu’il peut vendre
comme esclaves (3). La puissance d'un homme se mesurait au
nombre de ses enfants beaucoup plus qu'a I'étendue de ses
champs ou & sa richesse en troupeaux. Il était redoutable
devant ses voisins et ses adversaires lorsque des fils nombreux
pouvaient se dresser & c6té de lui pour l'assister dans ses tra-
vaux et le défendre en cas d’attaque.

Oui, les fils sont un héritage donné par Yahvé:

Le fruit des entrailles est une récompense. '

Comme les fleches dans la main d’un guerrier,

Ainsi sont les fils de la jeunesse.

Heureux 'homme qui en a rempli son carquois !

Il n’aura pas a rougir de honte

Quand il plaidera avec ses adversaires a la porte de la ville. (4)

Et c’était un grand malheur pour un homme de ne pas avoir
d’enfant male pour le soutenir ou pour le venger, et pour conti-
nuer sa lignée.

Les esclaves font eux aussi partie de la famille. Ils vivent a
c6té du maitre, associés a4 son travail et & ses joies. Ils partici-
pent au culte familial (5), ils peuvent posséder un bien propre
et méme hériter du pére de famille, épouser sa fille, avoir une
part parmi les fréres (6).

Les membres de la famille sont liés par la plus étroite soli-
darité. Non seulement ils se doivent assistance, collaboration ou
protection dans toutes circonstances d’ou dépend l'avenir de la
maison (pratique du lévirat pour susciter un fils au frére
mort sans héritier, pratique de la vendetta quand il s’agit de

(1) Ex. xx, 12; Deut. xvim, 21; 1 Rois 11, 19, 20,

(2) Gen. xxxvim, 24. La législalion postérieure réservera le droit de
condamnation a mort aux anciens de la cité.

(3) Ex. xxi, 7.

(4) Ps. cxxvir, 3 a 5.

(5) Gen. xvi, 12; Ex. x1r, 44; Deut. xit, 18; xvI, 1I.

(6) Gen. xv, 2; 1 Chron. 11, 34; Prov. xxx, 19.



LA LEGISLATION SOCIALE D’ISRAKL 195

venger le sang versé) (1), mais ils se savent unis dans la vertu
et dans le crime, dans I'honneur et dans l'ignominie. La justice
est exercée au nom de Yahvé sur toute la maison du coupable.
Les enfants sont chéatiés jusqu'a la troisieme et a la quatrieme
génération pour les crimes des péres. De méme quand un homme
s'éléve par sa vaillance, quand il devient puissant et considéré,
toute sa famille est élevée avec lui (2).

On se sentait solidaire des vivants et solidaire aussi des
morts, des péres qui reposaient dans le tombeau de famille,
dont on invoquait le nom (3) et en I'honneur desquels on entre-
tenait la lampe a perpétuité dans la maison (4).

En réalité la famille était fondée sur le lien religieux autant
que sur le lien physique, la communauté du sang. La véritable
parenté consistait a s’asseoir a4 la méme table pour le repas
sacrificiel, & adorer les mémes idoles domestiques (téraphim), a
honorer le méme tombeau, 4 rendre le culte aux mémes ancé-
tres. La famille est un groupe cultuel dont le pére est le prétre.
C'est le pére qui célebre les rites et sacrifie les victimes. Cette
religion familiale se maintiendra méme a 1'époque de I'organisa-
tion religieuse nationale, et méme lorsque le culie aura été spé-
cialisé et centralisé. Yahvé est 1'élohim de toutes les maisons
d’Israél et c’est par familles quon vient au sanctuaire pour
offrir des sacrifices et manger devant Yahvé (5).

Plusieurs familles apparentées et descendant d'un ancétre
commun constituent le clan, michpakha, et la tribu, chébet. Le
régime de la tribu supposait la vie nomade et l'isolement dans

(1) Nulle part la solidarité familiale ne se manifeste aussi visiblement
que dans la vendetta. Quand un homme a été mis a mort, on dit que c’est
le sang du clan qui a été répandu. Le sang crie justice et c’est le devoir de
tous les membres du clan de le venger en frappant le coupable et la famille
du coupable.

(2) 1 Sam. 1x, 20; xvII, 25; Esaie xxi1, 23, 24. La solidarité familiale ne
peut étre brisée que par la mort et par le bannissement. Un homme qu'on
a banni de sa tribu est un homme perdu, il n’y a plus pour lui ni religion,
ni justice, Gen., 1v, 14; 1 Sam. xxVI, 19, 20.

(3) Gen. xvuvi, 16; 2 Rois xvrrr, 18.

(4) 1 Rois x1, 36; xv, 4. Sur le culte des ancétres voir Ad. Lobs, op. cit.,
11, et GRUNEISEN, Der Ahnen-Kullus und die Urreligion Israels (1900).

(5) «Toi, ton fils et ta fille, ton serviteur et ta servante». Deut. xix, 18.
Conf. Sam. 1, 3, 4.



196 ANTONIN CAUSSE

le désert. Le jour ou les Bene Israél établis & coté des Cana-
néens sédentaires, se sont mélés a eux pour leurs affaires et
alliés avec eux par des mariages, une nouvelle organisation
devait commencer. La communauté des intéréts locaux tend a
remplacer la communauté du sang. Le groupement territorial se
substitue au groupement tribal. La tradition hébraique connais-
sait douze tribus fondées par les douze fils de Jacob. Mais a
I'époque ou cette tradition a été fixée, la tribu patriarcale n’exis-
tait plus que dans un vague souvenir. L’auteur du cantique de
Débora ne connaissait que dix tribus, et une d’entre elles,
Guilead, est désignée par un nom de région et non par un nom
d’ancétre. Au temps des Juges la tribu patriarcale disparait, il
n'y a plus que des tribus régionales dans lesquelles sont groupés
d’une maniére trés incertaine et trés instable les habitants d'un
groupe de villages (1).

La michpakhah conserva beaucoup plus longtemps son carac-
tére primitif. Elle s’est maintenue jusqu'a I'époque des Rois et
elle parait avoir tenu une place fondamentale dans I'histoire
politique et sociale d'Israél. Autour de Gédéon, d’Abimélek, de
Saiil, de David, nous voyons solidement groupée leur michpakhah
composée de parents (2), de clients et de voisins. Le gouverne-
ment de la michpakhah est une oligarchie. Ce sont les anciens,
les chefs de maison les plus considérés, les plus influents par le
nombre de leurs enfants ou par leurs richesses qui dirigent la
communauté (3). Ils rendent la justice & la porte du village-
selon la coutume antique (4), ils décident dans toutes les cir-

(1) Voir Ed. Mever, Die Israeliten und ihre Nachbarstimme (1906),
P- 498 a 510.

(2) D’aprés Ad. Lobs, op. cit., 11, p. 30 a 41, la michpakhah serait le grou-
pement primitif, la véritable cellule sociale de l'organisation des Sémites
nomades. Elle supposerait & son origine « la famille maternelle ou la des-
cendance se comptait en ligne féminine ». Elle se recrutait par «filiation
féminine et par alliances fraternelles ». (?)

L’existence de la famille maternelle chez les Bene Israél de la préhistoire
(comme chez les Arabes) n’est pas invraisemblable. Mais les indices en res-
tent incertains. A l'époque historique, le patriarcat a prévalu et le ma-
triarcat est oublié dans les lointains du passé. Voir Livy, op. cit., p. 125
a 133.

(3) Comp. les cheiks des Arabes.

(4) Ex. xvi, 21, 22; 1 Rois xxi, 8.



LA LEGISLATION SOCIALE D'ISRARL 197

constances graves qui concernent la vie du clan ; ils président
aux sacrifices (1), ils conduisent le peuple au combat en cas de
guerre (2). Leur pouvoir n’a rien d'absolu, il est purement
moral. En réalité tous les péres de famille d'un méme groupe
social ont les mémes droits. Il y a des michpakhot plus ou moins
considérés: le clan de Gédéon était obscur et la Sunamite parle
fierement de l'indépendance de sa famille. La noblesse d'un clan
dépend de l'éclat de ses services et de la puissance de la troupe
qu'il peut armer. Mais a l'intérieur c'est I'égalité. Les membres
obéissent aux conseils des chefs. Cependant tous se savent pa-
rents, issus d'une méme race. Et c'est la le plus fort et le plus
sacré de tous les liens sociaux. L’autorité familiale ne s'impose
pas comme celle de I'Etat par la force des armes, mais par la
piété, par l'influence de la tradition et de la religion (3).

*

Primitivement la terre était considérée comme appartenant a
la communauté, a tous les enfants du peuple. Ainsi en éiait-il sans
doute dans la vie semi-nomade des Bene Israél. Cest le clan
qui possede les paturages ou paissent les troupeaux, c'est le
clan qui cultive l'oasis (4). Mais en Palestine le sol était trop
accidenté, et demandait trop au travail de 1'homme pour se
préter a l'exploitation collectiviste. Canaan était depuis des
siécles un pays de petite culture, de champs morcelés. Ici en-
core les Hébreux ont accepté l'état de fait et la coutume du
pays. La terre est répartie entre des familles de paysans. Cha-

(1) Deut. xxi1, 5.

(2) Juges v, 9, 14.

(3) A lépoque des Rois le régime des michpakhot patriarcales se survit
et ne correspond plus au développement social du peuple. CGependant les
nouveaux groupes locaux, villages et cités, sont gouvernés a la maniére des
clans d'autrefois par des anciens et les notables (sarim).

(4) 11 semble que I'historien théocratique qui fait partager la Palesline
entre les tribus ait eu le sentiment de ce communisme primitif (Josué xir
a xix). L'expression trés fréquente dans I'A.T. «avoir part et héritage
avec » semble rappeler I'existence d’une propriété collective qui peut s’étre
maintenue pour certains terrains longtemps apres 'immigration en Canaan.
Voir dans le livre de BiiaL, La sociélé israélile d’aprés UA. T., trad. fran-
¢aise, p. 9o a 10I.



198 ANTONIN CAUSSE

que chef de famille cultive son champ et le transmet a4 ses en-
fants (1). (L’ainé recoit double part, les filles n’ont point de part).

Cette institution de la propriété familiale sera désormais la
pierre angulaire de 'organisation sociale. L'Israélite reste étroi-
tement attaché a cette terre que ses ancétres ont défrichée et
labourée, ou ils ont bati leur maison et ou se trouve leur tom-
beau. Cétait un grand malheur que d’étre déraciné de son sol,
de vivre sur une terre étrangére et d'étre enseveli loin de ses
péres (2). Et c’'était une impiété que de vendre I'héritage fami-
lial (3). Quand un homme était forcé de céder un morceau de
son champ, ou quand il mourait sans enfants qui pussent con-
server sa maison, il convenait que le parent le plus proche ra-
chetat I'héritage. C'était la geoulla (4). Ainsi la terre paternelle
était conservée a la famille, et le tombeau des ancétres ne tombait
pas aux mains des étrangers (5).

*
* *

Les Bene Israél répugnaient a la civilisation des villes. Ils
ont d’abord vécu & coté des cités cananéennes sans se méler a
elles. Les Jaboureurs et les patres considérent avec indignation
ces lieux impurs ou les hommes s’agitent et vivent dans le luxe
et dans les débauches. Ils ont en horreur la pierre taillée, le
temple et le palais sculptés (6). Dans leurs obscurs villages,
sous le pauvre abri fait d’argile et de blocs a peine équarris,
servant & la fois de maison d'habitation, de grenier et d’'étable,
ils se racontent l'histoire de Sodome et de Gomorrhe que
Yahvé détruisit, et I'histoire de la tour de Babel que batissaient
les hommes impies (7).

(1) Voir les études trés pénétrantes du P. Scawarm, La vie privée du
peuple juif a Uépoque de Jésus-Christ, p. 448 a 464.

(2) 1 Rois xxt, 3.

(3) 2 Sam. xx, 37; Amos vii, 17; Jér. xx, 6.

(4) Ruth 1v, 1 & 6; Jér. xxxir, 1 & 15; conf. Lév. xxv, 16.

(3) On peut dire que l'ancien Israél ne connait pas la propriété indivi-
duelle. C’est toujours le groupe social qui posséde; l'individu, le chef de
maison n'est que le dépositaire passager du capital commun qu’il a regu de
ses péres et qu’il doit transmettre a ses enfants.

(6) Ex. xx, 24, 26; Deut. xxvi, 5, 6; Josué vim, 3r; 2 Sam. viL, 5 & 7;
Amos v, 11.

(7) Gen. x1; xIV, I & 29.



LA LEGISLATION SOCIALE D’ISRARL 199

L’invasion des tribus en Canaan marque un recul de la cul-
ture. Des ruines s’accumulent qui de longtemps ne seront pas
relevées. Jéricho, Méguiddo, Sichem, et tant d’autres cités autre-
fois prospéres ont été vouées au khérem. Les arts de la guerre
et de la paix sont oubliés. Les seules industries pratiquées par
ces ruraux sont les industries ménageéres, la mouture du blé, la
fabrication du pain et la fabrication des vétements. 1l faut sans
doute y ajouter les iravaux trés rudimentaires du macon et du
charpentier.

L'inaptitude des Israélites au travail industriel les met sous la
dépendance économique de leurs voisins, et méme de leurs enne-
mis. La poterie était de fabrication cananéenne ou d’'importation
phénicienne (1). Pour les armes de guerre, et méme pour les
instruments aratoires, on avait recours aux Philistins.

On ne trouvait point de forgeron dans tout le pays d'Israél... Et cha-
que homme en Israél descendait chez les Philistins pour aiguiser son soc,
son hoyau et sa béche, quand les béches, les hoyaux, les tridents, les ha-
ches avaient le tranchant émoussé, et méme pour redresser les aiguil-
lons (2).

Le commerce est entre les mains des Cananéens et des étran-
gers. L’Israélite n'est pas marchand, et rien ne laisse prévoir son
évolution postérieure. Il ne cherche pas les aventures et la spé-
culation. Les caravanes qui vont d'Egypte en Asie traversent
ses vallées, mais il ne se méle pas a elles; il ne cherche pas les
aventures et le trafic. D'Egypte et de Phénicie viennent les bi-
joux et les amulettes (bracelets, colliers, boucles de nez, pen-
dants d'oreille). Les symboles cultuels, taureaux d’or, serpents
d’airain, éphods, téraphim, attestent l'influence cananéenne et
étrangére. Au reste Yahvé n’aime pas les images faconnées par
I'art des hommes (3), et les préoccupations artistiques sont fort
réduites.

Les organisations politiques cananéennes — petites princi-

(1) La période cananéenne de la céramique s’arréte vers 1400, ¢’est-a-dire
avec l'invasion des Hi¢breux. Depuis cette époque jusque vers l'an 1000,
c’est-a-dire a I'époque des premiers rois, c’est le genre phénicien qui do-
mine presque exclusivement.

(2) 1 Sam. x1r1, 19 & 21. Au reste la Palestine manquait de métaux.

(3) Ex. xx, 4, 23; Deut. 1v, 15 a 18.



200 ANTONIN CAUSSE

pautés comprenant les villes et le pays d’alentour — tombent
en décadence et finissent par disparaitre (1).

Israél n’a voulu étre quun peuple de paysans. Clest la sa
marque pour des siécles. Il se réjouit de la splendeur de ses
champs, de cette bonne terre que Yahvé lui a donnée. Il aime
sa libre vie au milieu de la nature paisible et silencieuse, la
belle indépendance des paysans qui vivent chez eux et ne con-
naissent point de maitre. En ce temps-la il n’y avait point de
roi en Israél et chacun faisait ce qui lui semblait bon (2).

Les mceurs sont rudes, I'antique brutalité des Hébreux n’a pas
disparu. Certaines tribus se font remarquer par leur ardeur au
pillage et leur anarchie héroique et féroce.

Juda est un jeune lion,

Tu reviens du carnage mon fils...
Dan est un serpent sur le chemin,
Une vipere sur le sentier...
Benjamin est un loup qui déchire;
Le matin il dévore sa proie,

Et le soir il partage le butin. (3)

Mais a4 coté de I'épopée il y a place pour l'idylle. Les rela-
tions restent fraternelles entre les habitants du village comme
entre les membres de I'ancien clan. Il y a des grands et des
petits, des riches et des pauvres, mais richesse, puissance des
chefs, noblesse guerriére ne constituent pas une barriére sociale
autour d'une caste privilégiée. Les forts payent largement de
leur personne. E¢ quels tableaux d'une belle et naive couleur:
Rachel la fille de Laban venant abreuver ses troupeaux au puits
de Haran (4), Booz couché dans l'aire avec ses moissonneurs
tandis que Ruth la glaneuse repose 4 ses pieds(5); Saiil I'oint de
Yahvé, le chefl vaillant et puissant revenant des champs derriére
ses beeufs (6). Et quelle griace dans ces fétes champétres ou les
jeunes gens et les jeunes filles de la michpakha allaient en joyeuses

(1) Voir dans H. VincenT, Canaan, la description des bamoth de Taanat
et de Gézer. '

(2) Juges xxi, 23.

(3) Gen. xLx, 9, 17, 27.

(4) Gen. xx1%, 9 & 14.

(5) Ruth 1, 6, 7.

(6) 1 Sam. xi, 5.



LA LEGISLATION SOCIALE D'ISRAREL 201

théories a travers les vignes et dansaient au son des tambourins
autour des tentes de feuillage (1), tandis que les anciens assis
« a la porte », se reposaient de tout leur travail (2)!

%k
* *

Malgré la diversité des tribus et des clans, et leur isolement
dans les montagnes de Palestine, les Bene Yakob conservaient
leur unité morale, et Yahvé est le centre de cette unité. « Yahvé
est I'élohim d’Israél, Israél est le peuple de Yahvé.» Cest la
le dogme fondamental de la religion et du patriotisme. Toutes
les fois que « les milliers d'Israél » se lévent pour une ceuvre
commune, Yahvé marche a leur téte, C'est Yahvé qui préside a
la guerre et qui lutte comme « un puissant guerrier » (3) contre
les ennemis de son peuple au jour du combat. Lorsque Israél
souffre sous l'oppression de l'étranger, Yahvé suscite les héros
libérateurs, Débora, Gédéon, Saiul.

Le cantique de Débora nous montre quelle était la force de
cette religion du Dieu national. Israél n’a rien d'un peuple orga-
nisé. La coalition des guerriers d Ephraim, de Benjamin, de
Makir, de Zabulon, d'Issacar et de Nephtali ne s’est faite que
sous la pression de circonstances extraordinaires, il s’agit de
lutter contre 'ennemi commun et de vaincre les rois Cananéens.
Mais aprés la victoire les Bene Israél retournent chacun a sa
tribu et & sa maison et « le pays reste en repos ». Il n’y a plus
d’unité visible.

Cependant Yahvé demeure, et partout otu les destinées de son
peuple sont en jeu, il intervient, protecteur puissant et fidéle
qui assure le triomphe des siens. Il partage le pays entre les
tribus, et conduit vers les terres nouvelles les enfants de
Dan (4). En son nom les anciens rendent la justice, en son nom
on exerce la vengeance du sang (5). Dans les circonstances difti-
ciles on consulte son oracle pour en obtenir des directions.
Yahvé est I'ame vivante d'Israél.

(1) Juges xx1, 19 & 21; Jér. xxXI, 4.
(2) Job xx1x, 7 4 11; Prov. xxx1, 23.
(3) Ex. xv, 3; Nomb. x, 23.

(4) Juges xviIr.

(5) 2 Sam. xx1; Ez. xxxV, 5, 6.



202 ANTONIN CAUSSE

1I. LA CRISE POLITIQUE ET LA CRISE SOCIALE.

Cependant les tribus des Hébreux allaient devenir une
nation organisée. Au milieu des guerres contre les Cananéens
et les peuples voisins devait se fonder la royauté. Il fallait un
maitre pour conduire les milliers d’Israél et assurer contre
I'ennemi la liberté patriarcale et la paix agricole.

Déja Gédéon, apreés ses victoires contre les nomades Madia-
nites, avait établi son pouvoir en Manassé. Il régnait & Ophra
au milieu de sa michpakha. Il avait un éphod que les gens du
pays venaient consulter, il entretenait un harem et eut beau-
coup d’enfants. Son fils Abimélek, avec une extraordinaire
énergie de domination et une compléte absence de scrupules,
groupa autour de lui une bande de gens sans maison, et essaya
d’organiser a4 Sichem une véritable despotie. Mais ces entre-
prises locales n’eurent pas de lendemain.

Un siécle et demi plus tard, sous l'oppression philistine,
lorsque I'envahisseur dominait Benjamin et pénétrait jusqu'a la
plaine de Yizréel, le sentiment religieux et national s’exalta. La
maison de Joseph (avec Galaad, Ephraim, Manassé), Benjamin
et plus tard les clans de Juda se groupérent autour d'un seul
chef, le benjaminite Saiil ben Kis. Saiil est un roi primitif, le
parfait héros, le gibbor, le plus fort, le plus beau, le plus vail-
lant des fils de son peuple.

Saiil était jeune et beau. Aucun des Bene Israél n’était plus beau que lui,

il dépassait de la téte Lout le pruple.
Samuel dit au peuple: « Voyez celui que Yahvé a choisi. Il n’a pas son
pareil dans le peuple entier. Tous l'acclamérent en s’écriant: « Vive le

roi!l» (1)

Son pouvoir est fondé sur sa valeur personnelle et sur la
valeur des membres de sa michpakha (son fils Yonatan, son cousin
Abner). Rien de I'éclat d’une cour orientale. Quand le roi n’est
pas a la guerre, il vit sur sa terre & Guibéa (2) avec ses escla-
ves, sa femme et sa concubine (3). 1l rend la justice assis sous

(1) 1 Sam. 1%, 2; X, 24.
(2) 1 Sam. xr, 5; 2 Sam. 1x, 9.
(3) 1 Sam. x1v, 50; 2 Sam. xxi, 8.



LA LEGISLATION SOCIALE D'ISRAEL _ 203

le tamaris (1). Cependant il rassemble autour de lui des hommes
d’armes venus de différentes tribus et qui se sont attachés i sa
fortune. Ils mangent a sa table (2) et partagent avec lui le
butin. « Et toutes les fois que le roi voyait un homme fort et
vaillant, il I'enrélait a son service » (3).

Ce fut son successeur David, I'ancien chef de bande de Ziklag
et d'Adullam, qui instaura vraiment la royauté d'Israél. Capi-
taine toujours victorieux et politique habile, généreux et sensi-
ble, audacieux et cruel, il fut par ses qualités et par ses vices
un grand monarque oriental. Il a enchanté ses contemporains,
et il a incarné pour des siécles le type du prince idéal, le Messie
des espérances nationales.

Il brisa définitivement le joug des Philistins, et il porta la
guerre chez les peuples voisins. Puis avec ces tribus divisées,
avec ces Bene Israél impatients du frein, jaloux de leur indé-
pendance, il fit un Etat. Le roi avait maintenant une cour
et une forte troupe de mercenaires (4). Profitant du som-
meil de I'Egypte et de la décadence de I'Assyrie, il imposa le
tribut & Moab, Ammon, Edom, aux Araméens de Soba, et il
fonda un vaste empire syrien qui s’étendait des frontiéres de la
Phénicie a celles de '’ Arabie pétrée et de Hamat au désert sinaitique.

David, malgré ses origines quelque peu barbares et sa premiere
vie dans la steppe de Juda, avait le goit de la haute culture. Il
avait beaucoup appris des Philistins, les ennemis d’Israél, mais
aussi ses maitres dans les arts de la guerre et de la paix ; et il
se sentait attiré vers les pays antiques, vers les pays du luxe et
de la richesse, ' Egypte et la Phénicie.

(1) 1 Sam. xx1, 6.

(2) 1 Sam. xx, 5.

(3) 1 Sam. x1v, 52.

(4) L'organisation de I'armée est I'ceuvre la plus importante et la plus
décisive de David. A coté des milices formées par les milliers d'Israél, ar-
mée peu organisée et toujours anarchique, il y avait I'élite des hommes
d’armes, les gibborim de David, les compagnons héroiques qui le suivaient
depuis le désert de Juda. Plus tard, David s’entoura d’'une garde de mer-
cenaires étrangers, les Kereti Peleti. Ces soldats étaient recrutés de préfé-
rence parmi les Philistins (dont David avait pu apprécier les extraordinai-
res capacités militaires). La garde était pour le roi un précieux soutien.
Sans attaches dans le pays, elle reste fidéle a son chef et le défend toujours
en cas d'émeute. (Ex. dans la révolte d’Absalon et dans la révolte de Chéba.)



204 ANTONIN CAUSSE

Quand il se fut emparé des rochers de Jérusalem. il s’y batit
un palais & la maniére phénicienne. C'était un édifice de pierre
sculptée et de bois de cedre, el jamais on n’avait vu rien de tel
dans le pays. Jérusalem n’était pas seulement une ville forte, un
abri en cas d'invasion, mais une capitale, une ville royale.

(Euvre paradoxale a laquelle Israél n’était en rien préparé.
La puissance militaire de David ne dura qu'une génération.
Mais son organisation politique devait demeurer. Salomon, qui
ne fut pas un homme de guerre et qui assista impuissant a la
révolte des peuples tributaires, s’appliqua a l'exploitation du
royaume et a l'établissement d'une monarchie de grand style,
fastueuse et magnifique. Les chroniqueurs l'ont loué pour la
sagesse avec laquelle il gouvernait son peuple. Il sut en effet
diviser le pays en districts, circonscriptions de pure adminis-
tration financiére qui n'avaient rien de commun avec les régions
naturelles et les groupes ethniques. Chaque district avait & sa
téte un fonctionnaire royal chargé de faire rentrer les impéts et
de procurer la main-d'ceuvre nécessaire aux corvées (1). La
vieille population cananéenne fut lourdement imposée. Mais on
n'épargna pas non plus les Hébreux. Le royaume fut mis en
coupes réglées. Chaque district devait, pendant un mois par
an, pourvoir a4 'entretien du roi et de sa maison, fournir la
table royale de farine, de boeufs et de menu bétail. Les pro-
vinces devaient en outre assurer l'entretien des chevaux de
guerre (2). Le roi se réservait, comme autre source de revenus,
des droits de péage sur les caravanes et le monopole de cer-
tains commerces (3). Les corvéables d'Israél devaient en outre
travailler aux constructions royales. Pour édifier le temple et le
palais, et pour restaurer les forteresses, des milliers d’hommes
peinaient dans les foréts du Liban et dans les carriéres de

Jérusalem (4).
A ce prix Salomon fut un grand roi parmi tous les rois de

(1) 1 Rois 1v, 1 a 19.

(2) 1 Rois 1v, 232, 23, 27, 28.

(3) 1 Rois x, 14, 15, 23, 26, 28, 29.

(4) 1 Rois v, 13 a 16. David avait fait servir aux travaux publics les Ca-
nanéens et les peuples vaincus, de méme qu'il constituait son trésor du
bulin de guerre et des impots des peuples tributaires. Mais Salomon im-

posa aussi ses sujets israélites.



LA LEGISLATION SOCIALE D'ISRAEL 205

I'Orient. Il s’était allié au Pharaon d’Egypte et avait épousé
une fille du Pharaon ; il avait aussi fait alliance avec Hiram de
Tyr. Et la reine de Cheba venait du fond de I'’Arabie pour voir
sa gloire. C'était un beau réve de puissance profane... Salomon
aimait les palais, les objets précieux, les chevaux et les femmes. 11
voulut imiter et surpasser les despotes les plus somptueux, étaler
aux yeux des peuples sa puissance et ses richesses. Il se fit une
magnifique résidence royale avec un harem, des magasins, un
arsenal et le temple de Yahvé; le tout décoré et sculpté par des
artistes phéniciens, avec prolusion de bois de cédre et de pla-
quages d'ivoire et d’or. 1l eut un tréone monumental couvert d'or
pur et cinq cents boucliers en or repoussé. Les vaisseaux
d'Ezion-Gaber lui apportaient I'or d’Ophir, le bois de santal et
I'ivoire, ainsi que des animaux rares, des singes et des paons.

Ce luxe cotitait cher et ne rapportait rien. Au point de vue
économique, l'administration de Salomon était détestable. Le
commerce était presque tout entier commerce dimportation —
mportalions inutiles a la nation. Israél n'avait presque rien a
exporter. Les fruits de la terre et les produits du troupeau
n’étaicnt pas surabondants, et le jour vint ou les tributs percus
par Salomon ne purent suffire & payer les dettes qu’il avait
contractées vis-a-vis de son royal fournisseur, Hiram de Tyr.
Il dut alors céder un morceau de son royaume, vingt villes de
Galilée (1).

D'aprés une note légérement optimiste de I Rois 1v, « Juda
et Israél étaient nombreux comme le sable de la mer, ils
mangeaient et buvaient et se réjouissaient » (2). Ce bon.
heur n’était pas pur de tout mélange. L'effort par lequel
le peuple devait satisfaire les caprices de son roi était écra-
sant et humiliant. Le joug devenait trop dur, Israél travail-
lait sous le fouet. A plusieurs reprises les tribus avaient
essayé de s’affranchir. Déja au temps de David, Chéba ben Bieri
avait sonné la trompette de la révolte en criant: « Point de
part avec David. A tes tentes, Israél ! » Vers la fin du régne de
Salomon, lorsque les corvéables de la maison de Joseph batis-
saient le millo de Jérusalem, Jérobeam fils de Nébat et le pro-

(1) 1 Rois 1x, 11 2.14.
(2) 1 Rois 1v, 20.

15



206 ANTONIN CAUSSE

phéte Akhiya de Silo organisérent un soulévement. Ils furent
momentanément vaincus. Mais aprés la mort de Salomon, les
dix tribus retrouvent leur indépendance violente et agitée (1).
Sans doute elles se donnent un roi, mais un roi sans capitale,
sans gouvernement, presque sans armée. Les princes, qui se
succédent au hasard des révolutions de palais a Sichem, a
Tirca, n'arrivent pas a imposer leur autorité et a fonder de
dynastie stable. Plus tard les Omrides parurent qui furent
d’énergiques dominateurs. Ils organisérent fortement le royaume
et firent vaillamment la guerre. Mais ils ne purent se maintenir
contre le parti vieil-israélite dirigé par les prophétes. Et Yéhou
extermina la maison d’Akhab.

Cependant Juda restait fidéle a la maison de David et Jéru-
salem végétait paisiblement au milieu des souvenirs de son
grand passé. Ici la royauté était fondée pour des siécles. Jus-
qu'a la fin elle se maintiendra, obscure mais bien affermie.

A travers les vicissitudes de cette histoire, Israél a pu appré-
cier les vertus et les méfaits du pouvoir royal. L'historien pro-
phéte faisait dire au vieux Samuel :

Le roi prendra vos fils pour leur faire conduire ses chars et ses chevaux,
et pour servir de coureurs devant son char; il s’en fera des chefs de mille
et des chefs de cinquante. Il les prendra encore pour labourer ses terres,
pour faire sa maison, pour fabriquer ses armes de guerre et 'attirail de ses
chars. Il prendra vos filles pour en faire des parfumeuses, des cuisiniéres
et des boulangéres. Il prendra les meilleurs de vos champs, de vos vignes,
de vos oliveraies pour les donner a ses serviteurs. Il prendra la dime de
vos moissons et de vos vendanges pour la donner a ses eunuques et a ses
serviteurs. Il prendra vos serviteurs et vos servantes, vos meilleurs bceufs
et vos anes et s’en servira pour ses travaux. Il prendra la dime de vos

troupeaux et vous serez ses esclaves. Alors vous crierez contre votre roi
que vous vous serez choisi, mais Yahvé ne vous exaucera pas. (2)

Cependant le systéme monarchique, en dépit de bien des
protestations, devait finir par prendre fortement racine dans I'ame
de la nation. Le roi est établi par Yahvé, il est I'oint de Yahvé.
La royauté a un caractére nettement religieux. Le roi est un

(1) Les tribus du Nord n’avaient été que fort peu pénétrées par la civi-
lisation davidique et salomonienne. Elles avaient gardé les habitudes pa-
triarcales et le goat de l'autonomie locale. L’accés d’Ephraim a la haute
culture orientale ne commence vraiment qu'avec les Omrides.

(2) 1 Sam. vin, 11 a 19.



LA LEGISLATION SOCIALE D'ISRAEL 207

homme de Dieu, non pas un Dieu, une incarnation visible de
la divinité comme dans la royauté pharaonique, mais un repré-
sontant de Diea comme les prophétes, les voyants et les prétres.
Yahvé a dit :

Et moi j’ai oint mon roi

Sur Sion, la montagne de ma sainteté...
Tu es mon fils,

Je t’ai engendré aujourd’hui. (1)

C’est au nom de Yahvé que le roi gouverne, c’est au nom de
Yahvé que le roi combat. Ses victoires sont les victolres de
Yahvé. Le roi est prétre ; il est le chef religieux de son peuple.
A cété du palais il y a le sanctuaire, et le roi y préside aux
sacrifices et aux cérémonies cultuelles. Le roi est juge. Il y a
une justice du roi a4 laquelle tous les membres du peuple peu-
vent recourir. On vient devant Salomon pour les cas diffici-
les (2). Quand la Sunamite a été spoliée de ses biens, elle
s’adresse au roi pour obtenir justice (3).

D’autre part, a coté de 'organisation royale encore tres impar-
faitement centralisée, se maintient l'antique organisation locale
et patriarcale. Les f[onctionnaires royaux avaient fort peu a
intervenir dans la vie du village et de la cité. On était quitte
envers eux quand on avait payé I'impot et fourni le contingent
nécessaire en cas de guerre. Les anciens restaient toujours les
vrais chefs et les vrais juges en Israél.

*

Tout n’était pas factice dans I'ceuvre de ces princes. Des ten-
dances nouvelles avaient pénétré dans la nation; l'élan était

(1) Ps. m, 6, 7. Comp. la conception religieuse de la royauté babylo
nienne: « El et Bel m’ont appelé par mon nom, moi Hammourabi, insigne
prince craignant les dieux, pour promouvoir le bien des hommes, pour
faire valoir le droit dans ce pays, pour exterminer le pervers et le méchant,
pour empécher le puissant de nuire au faible, pour apparaitre aux hommes
comme le soleil et éclairer le pays. — Hammourabi, le pasteur élu de Bel,
le roi fort qui... réjouit le ceeur de son seigneur Mardouk..., rejeton royal
créé par le Dieu Sin..., le sage favori de Chamach...» Prologue du Code de
Hammourabi, trad. Scheil.

(2) 1 Rois 111, 16 a 28.

(3) 2 Rois v, 1 a 6.



208 ANTONIN CAUSSE

donné, I'évolution économique et sociale d'Israél allait se pour-
suivre plus lente, mais continue.

Les villes en décadence depuis linvasion des Hébreux en
Canaan se développent de nouveau. Un groupe important de
populalion se concentre dans la capitale et vit sur le pays.
Salomon rebatit plusieurs cités cananéennes, relevant les
citadelles de Méguiddo, Béthoron, Baalat, Tamar (1); et sans
doute y établissant des colons. Jérobeam releva Sichemn au
centre de la maison de Joseph (2). Les Omrides batirent une
nouvelle capitale pour le royaume du Nord, Samarie (3), et sous
Akhab, Hiel de Béthel rebatit Jéricho (4).

Ces villes sont des centres autour desquels se groupent de
nombreux bourgs et villages. On dit: « la ville et les villages
d'alentour » (5). C'est a la ville que se pratique le commerce
des produits agricoles et des produits pastoraux. Les paysans
viennent apporter les céréales, les fruits du verger, l'huile, le
vin, le bétail. Ils viennent s’approvisionner des objets néces-
saires a la culture. Bien que nous n’'ayons pas de témoignage
précis a cet égard, il esl vraisemblable que les villes des sanc-
tuaires, Jérusalem, Béthel, Guilgal, Beerchéba étaient des mar-
chés trés fréquentés. Comme chez les Arabes, les pélerinages re-
ligieux pouvaient étre l'occasion de foires importantes (6). Le com-
merce de transit pratiqué sur une vaste échelle par Salomon (pour
les chevaux d'Egypte, pour les métaux précieux et pour les par-
fums d’Arabie) n'était pas complétement délaissé. Dans le traité
qu'Akhab signa avec Ben-HHadad, il est question d'un quartier
de Damas habité par les marchands israélites (7).

Le fond de la population reste toujours attaché au travail agri-

(1) 1 Rois v, 17, 18.

(2) 1 Rois xur, 25.

(3) 1 Rois xvr, 23, 24.

(4) 1 Rois xvi, 34.

(3) Josué xxr1 passim.

(6) C’est ce qui pourrait expliquer en partie le zéle de Jéroboam pour
empécher le pélerinage a Jérusalem. 1 Rois xr1, 25 & 33.

(7) 1 Rois xx, 34.

Cependant les purs Israélites considérent toujours avec répulsion la pro-
fession de marchand : « Canaan tient une balance fausse, il aime a frauder,
Ephraim dit: Je me suis enrichi, jai acquis de la fortune. Tous ses gains
n’atleignent pas le nombre de ses crimes». Osée xi1, 8, 9. Cananéen reste
jusqu'a l'époque de 'exil un synonyme de marchand. Sophonie 1, 11; Ezé-
chiel xvi, 20; xvi1, 4.



LA LEGISLATION SOCIALE D'ISRAEL 209

cole; cependant une industrie indigéne commence a se développer.
David et Salomon avaient dd faire venir pour la construction
et la décoration de leurs palais des tailleurs de pierre, des char-
pentiers, des sculpteurs et des fondeurs phéniciens. Sous leur
direction ne tardérent pas & se former des ouvriers « habiles
dans toute espéce de travaux ». La chronique nous parle de cet
Hiram de Tyr, qui fit les objets d’airain de la maison de Yahvé,
et qui était par sa meére d'origine israélite. Et a c6té de lui, nous
entrevoyons la multitude anonyme des arlisans et des techni-
ciens. Ils ont d’abord travaillé pour les entreprises royales :
constructions des grands édifices, fortifications des villes, fabri-
cation des armes et des chars de guerre, travail du fer et fonte
des métaux. Puis ils se sont établis dans le pays d'Israél ou ils
sont groupés généralement en corporations habitant la méme rue,
ou le méme village. Il y avait une rue des boulangers & Jérusa-
lem (1) ; les habitants du village de Bet-Asbea tissaient le bys-
sus, et des fabriques de poterie étaient installées 4 Netaim (2).

Cest que la vie se complique chaque jour. Israél connait
maintenant le luxe, I'éclat des plaisirs. Au temps de Yehoram
d’Israél, une femme riche des montagnes d’Ephraim meuble en-
core trés simplement la chambre de I'hdte avec un lit, une
table, un éiége et un chandelier (3). Mais sous Jérobeam II il
y a dans toutes les villes et méme dans les bourgades des mai-
sons de pierre de taille qui contrastent grandement avec les
pauvres constructions environnantes. Elles ont un étage c’est-a-
dire une chambre haute sur la terrasse, Quelquefois il y a des
appartements d’hiver et des appartements d’été. Les riches ont
maintenant des lits divoire, ils aiment A s’étendre sur des di-
vans, ils festoient au son des instruments de musique (4). Les
chevaux et les chars, qui en temps de paix étaient d’abord ré-
servés aux seuls rois et aux princes royaux (5), deviennent

(1) Jér. xxxvII, 21.

(2) 1 Chron. 1v, 14, 21, 22.

(3) 2 Rois v, 10.

(4) Amos v, 1135 vI, 4 a 8,

(5) Absalon et Adonyah, les fils de David, allaient sur des chars avee
cinquante coureurs gui marchaient devant eux. 2 Sam. xv, 1; 1 Rois 1, 6.
C’était alors un luxe nouveau et absolument inoui. Aprés sa victoire sur
Hadadézer de Coba, David avait fait couper les jarrets des chevaux pris a
I'ennemi, car on ne connaissail pas encore l'usage des chevaux et des chars
en Israél. 2 Samuel vi, 4.



210 ANTONIN CAUSSE

I'équipage habituel des princes et des nobles (1). La parure des
hommes et des femmes s’est beaucoup raffinée. On admirait la
splendeur des vétements de la cour de Salomon. Au vine siécle les
filles de Jérusalem étalent sur les places publiques les artifices de
la mode égyptienne et babylonienne. Esaie nous a laissé I'inven-
taire trés complet de leur toilette : Anneaux, soleils, croissants,
pendants d'oreilles, bracelets, voiles, diadémes, -chainettes,
ceintures, amulettes, sachets de parfum, bagues, boucles de
nez, robes somptueuses, larges manteaux, fins tissus, tuniques,
bandeaux et mantilles (2). Le luxe du vétement joue un réle de
plus en plus important dans les distinclions sociales, les hom-
mes du peuple vont toujours revétus de la simple tunique de
lin, le kuttonet; mais pour étre quelqu’un il faut avoir un man-

teau (3).
E 3 *

Cette civilisation était dure et oppressive.... Civilisation de
maitres.... Pour permettre la vie somptueuse de quelques privi-
légiés il fallait les miséres et les douleurs des multitudes. Les
temps qui suivirent 'avénement de la royauté furent pour Israél
des temps de grave crise économique et de profond boulever-
sement dans les rapports sociaux.

Le régime de la petite propriété était conforme aux condi-
tions locales et & l'instinct du paysan israélite. Cependant l'or-
ganisation semi-patriarcale des tribus fixées en Palestine pou-
vait encore permettre la formation de grandes fortunes. La ou
la vie pastorale était encore pratiquée, on trouvait des chefs
puissants et riches en troupeaux. Nabal, au désert de Juda, pos-

(1) Esaie m, 7; xxir, 18.

(2) Esaie 1, 17 a 24.

(3) Esaie 1m, 6.

Il faut mentionner aussi le luxe des parfums et de I'huile odoriférante
de plus en plus répandu, Dans les fétes et dans les repas (Amos v, 6;
Ps. xxiu, 5; Prov. vir, 17), aussi bien que dans les cérémonies religieu-
ses, les Israélites aiment & s’oindre d’huile et répandent largement les
aromates de prix. Les parfums les plus subtils sont d’importation étran-
gére (parfums de Cheba). Mais les artisans palestiniens savent extraire les
essences des fleurs, le myrte, la rose, et des plantes odorantes, «le nard,
le cinnamonne, la cannelle et les arbres qui donnent de I'encens ». Cantique
v, 14.



LA LEGISLATION SOCIALE D'ISRAKL 211

sédait 3000 brebis et 1000 chévres et se faisait servir des festins
de roi. Sa femme Abigail vint & la rencontre de David avec
deux cents pains, deux outres de vin, cinq brebis, cinq mesures
de blé grillé, cent giteaux de raisins secs, deux cents de figues
séches (1). Cela laisse supposer une assez large aisance. Lors-
que David fuyant devant Absalon arriva avec son armée a
Mahanaim, trois chefs de famille du pays lui apportérent des
lits, des bassins, des vases de terre pour son usage et ravitail-
lérent son armée en farine, grain roéti, miel, créme, brebis, fro-
mage de vache (2). Ceci se passait au pays de Galaad dans un
pays de grand élevage. Mais méme dans les montagnes
d’Ephraim et de Juda, malgré le morcellement du sol, il pouvait
y avoir des familles puissantes et trés aisées possédant beau-
coup de terres. Telle la famille d'Elisée ou on Jabourait avec
douze paires de beeufs (3). Telle la famille de la Sunamite ou
de nombreux esclaves étaient occupés aux travaux de la mois-
son (4).

Mais dans I'ancien Israél, s’il y avait des riches il n’y avait
pas de prolétariat rural. Chaque membre du peuple posséde sa
terre familiale. C’est d’ailleurs la possession de cette terre pe-
tite ou grande qui constitue son droit de cité. Celui qui n’aurait
plus son patrimoine cesserait pour ainsi dire d’exister, il serait
« retranché d'entre ses fréres ». Ce n'est qu’a I'époque des rois
que nous voyons apparaitre les plaies des sociétés civilisées,
I'accaparement foncier, les latifundia, et la misére d'une plébe
de déshérités, les pauvres d'Israél que I'on a déracinés de leur sol.

Ce fut 1a l'un des premiers résultats de l'administration
royale. Impdts et corvées ont de tout temps frappé les petits
plus que les grands. Malheur a celui qui a peu, car onlui dtera
méme ce qu'il a.... L'autorité était despotique et arbitraire,
fondée sur l'intérét personnel et le caprice du maitre. L.e monde
était aux hommes de proie. En temps de guerre ils s’enrichis-
sent du butin, en temps de paix ils exploitent « le peuple du
pays ». Les prophétes nous disent les abus des chefs et les ini-
quités des juges royaux.

(1) 1 Sam. xxV.

(2) 2 Sam. xvir, 28.

(3) 1 Rois x1x, 19.
(4) 2 Rois 1v, 18 a 25.



212 ANTONIN CAUSSE

Ils convoitent des champs et s’en emparent,
Des maisons et ils les ravissent.

Ils font violence & 'homme et & sa maison,
Au maitre et & son héritage...

Ils dévorent la chair de mon peuple,

Ils lui arrachent la peau du corps,

Ils lui brisent les os... (1)

La dépouille du pauvre est dans vos maisons...

De quel droit foulez-vous mon peuple,

Et écrasez-vous la face des pauvres,

Dit le Seigneur Yahvé Cebaot...

Malheur a ceux qui justifient le coupable pour un présent
Et refusent de rendre au juste la justice qui lui est due. (2)

Avec cela les guerres étaient fréquentes. En dehors du demi-
siecle que dura la paix salomonienne, les petits peuples palesti-
niens s'épuisaient dans une lutte éternelle, sans tréve, sans but.
Juda contre Edom, Israél contre Moab, Juda et Israél I'un con-
tre l'autre; sans compter les agitations de la grande politique
orientale et les ennemis plus redoutables: I'Egypte, Aram, As-
sour. L'armée royale ne réussissait pas & protéger les frontiéres.
En cas d’attaque le roi se retirait dans la capitale avec ses hom-
mes d’armes et les gouverneurs des provinces; le pays aban-
donné a I'envahisseur était pillé et razzié, les citernes comblées,
les champs dévastés, la population emmenée en esclavage. La
situation du travailleur restait fort précaire. G'étaient des temps
d’'insécurité, des siécles de misére et d'angoisse (3). Mais comme
dans toutes les crises, il y avait des habiles et des heureux qui
savaient mettre & profit le malheur de lear prochain. Les riches
prétaient aux pauvres. Ils pratiquaient habilement l'usure et le
prét sur gages. Puis ils se payaient sur les produits du travail.
Une partie du blé, du vin, des olives passaient chez les créan-
ciers immédiatement apres la récolte. Et lorsqu’il ne restait plus
d’'autre ressource on vendait son champ, ou l'on vendait ses
enfants (4). |

(1) Michée 11, 2; 111, 2, 3.

(2) Esaie 111, 14, 15; v, 23.

(3) Et il ne faut pas oublier les causes permanentes de crise et de déca-
dence économique: 1° les fléaux de la nature, sécheresse, sauterelles; 2°l'in-
dolence et l'incapacité de certains chefs de maison.

(4) 2 Rois 1v, 1. Conf. Ex. xx1, 2, 7, et Néh. v, 3, 4.



LA LEGISLATION SOCIALE D’ISRAKL 213

. Ainsi quelque inattendu que cela puisse paraitre dans un tel
pays et avec des conditions économiques encore trés primitives,
il se crée en Israél une classe riche qui tend 4 dominer le pays.
Et ces riches sont des exploiteurs actils et impitoyables. Ils spé-
culent sur la misére et entrainent leurs débiteurs a la faillite;
ils accaparent les denrées de premiére nécessité et font com-
merce avec le pain du pauvre.

Ecoutez-moi, mangeurs de pauvres,

Mangeurs des faibles du pays!

Vous dites : Quand la nouvelle lane sera-t-elle passée

Pour que nous vendions le blé?

Quand finira le sabbat pour que nous ouvrions les greniers?
Nous diminuerons 1épha, nous augmenterons le sicle,

Nous aurons de fausses balances pour tromper;

Puis nous achéterons les misérables pour de 'argent,

Et le pauvre pour une paire de sandales,

Et nous vendrons jusqu'a la criblure de notre blé. (1)

Peu a peu, a force de saisies et d’'accaparements, ils deviennent
les seuls maitres de la terre et l'ancienne population leur est
asservie.

Malheur a ceux qui ajoutent maison 4 maison,

Et qui joignent champ & champ,

Jusqu'a ce qu'il n’y ait plus de place,

Et qu’ils aient seuls droit de cité dans le pays. (2)

Au temps de Manahem il n'y avait en Israél que soixante
mille gibbore hail ou riches propriétaires capables d’équiper
des soldats pour la guerre et de payer contribution. Manahem
frappa les gibbore hail d'un impot de cinquante. sicles d'argent
par téte pour payer le tribut au roi d’Assour (3). Plus tard,
apres le premier siege de Jérusalem, Naboukodrossor emmena
a Babylone tous les gibbore hail de Juda, ne laissant que le
peuple du pays (4).

Il y a donc en Israél des classes sociales nettement séparées
et hostiles. En face des riches et des forts les faibles, les pau-
vres, les malheureux dallim, ébionim, anayim. Les riches ménent

(1) Amos v, 4 a 6.
(2) Esaie v, 8, 9.
(3) 2 Rois xv, 20.
(4) 2 Rois xx1v, 16.



214 ANTONIN CAUSSE

joyeuse vie sans se soucier « des malheurs de Joseph », cepen-
dant que le pauvre, la veuve et I'orphelin crient justice (1).

En réalité la base de l'ancienne société, I'organisation patriar-
cale, était profondément ébranlée. L'ancienne michpakha fondée
sur la communauté du sang et sur I'étroite solidarité familiale
tendait a disparaitre. La circonscription géographique ne pou-
vait remplacer le groupe ethnique. D’autre part la vie d’aven-
tures et de guerres augmentait le nombre des sans famille et
des sans patrie.... L’homme tend & s’affranchir des liens et des
devoirs de clan (2). Place a l'individu libre, confiant en sa pro-
pre force, place au gibbor sans traditions et sans scrupules!

L'homme de guerre est un parvenu. La royauté amenait avec
elle une nouvelle aristocratie. A c6té de Daristocratie patriar-
cale formée par les chefs de familles illustres et fondée sur le
service rendu, voici l'aristocratie des soldats et des hom-
mes de la cour.... L'harmonie sociale, l'esprit de mnoblesse,
I'esprit de fidélité et de respect n’y gagnent rien. La parabole
de Yotam dans Juges IX exprime avec une apre ironie le juge-
ment populaire sur les nouveaux maitres :

Un jour, les arbres se mirent en campagne pour se donner un roi. Ils
dirent a Volivier : Sois notre roi! L’olivier leur répondit: Quoi, renoncerai-
je @ mon huile qui fait ma gloire devant les dieux et devant les hommes
pour aller planer au-dessus des arbres? Et les arbres dirent au figuier:
Viens, toi, régne sur nous! Le figuier répondit: Quoi, je renoncerai 4 mon
doux et excellent fruit pour aller planer au-dessus des arbres? Et les ar-
bres dirent a la vigne: Viens, toi, régne sur nous! La vigne leur répondit:

(1) La veuve, qui n’hérite pas de son mari et qui ne posséde que ce
qgu'elle a apporté en dot, reste misérable et sans défense. Elle peut habiter
chez U'héritier (primitivement, elle fait partie de I'héritage comme les escla-
ves) ou bien elle retourne dans la maison de son pére. En réalité, elle n’a
pas d’existence légale et ne peut faire valoir ses droits. Méme situation
pour l'orphelin aussi longtemps que son 4ge mne lui permet pas de faire
partie du kahal. Il est soumis au goél qui doit lui servir de tuteur et de
curateur, '

(2) Cette diminution de la solidarité familiale et cette évolution vers une
organisalion plus individualiste ne sont pas nécessairement uune décadence.
Par certains cotés, la nouvelle coutume est plus humaine que l'ancienne.
Le pouvoir absolu du chef de famille est limité, les droits de la mére, des
enfants et des esclaves s’aftirment. La pratique de la vendetta fait place a
la justice organisée.



LA LEGISLATION SOCIALE D’ISRAKL 215

Quoi, je renoncerai 8 mon vin qui réjouit les dienx et les hommes pour
planer au-dessus des arbres? Alors tous les arbres dirent au buisson:
Viens done, toi, et régne sur nous! Et le buisson répondit aux arbres:
Si vraimenlt vous m’élisez voire roi, venez vous abriter sous mon ombre,
sinon un feu sortira du buisson et dévorera les cédres du Liban. (1)

Et il faut rapprocher de cette satire la prophétie d’Esaie sur
la décadence sociale de Juda et de Jérusalem: le pays tombe
dans l'anarchie, tout loyalisme a disparu. Il n'y a plus d’autorité
qui s'impose, et le gouvernement va passer aux mains des plus
incapables aventuriers.

Voici que le Seigneur Yahvé Cebaot

Ote de Jérusalem et de Juda

Tout soutien et tout appui...

Le gibbor, 'lhomme d’armes, le juge,

Le nabi, le devin, 'ancien,

Le chef de cinquante, le grand, le conseiller,
L’artisan habile et le magicien.

Pour chefs je leur donnerai des jeunes gens,
Et des enfants réegneront sur eux.

Et les gens s'opprimeront 'un l'autre,

Le voisin contre le voisin,

L’enfunt contre le vieillard,

Et 'homme de rien contre le noble.

Alors un homme en saisira un autre en lui disant :
Tu as un manteau dans la maison de ton pére,
Viens et sois notre chef,

Prends en mains cette ruine !

Et Pautre répondra ce jour-la :

Je ne veux pas étre votre sauveur,

Je n’ai dans ma maison ni pain ni manteau,
Ne me faites pas chef du peuple. (2)

A. CAusse.

(La deuxiéme partie au prochain numéro).

(1) Juges 1x, 8 a 15.
(2) Esaile m, 1 & 1.



	La législation sociale d'Israël et l'idéal patriarcal

