
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 7 (1919)

Heft: 32

Artikel: La législation sociale d'Israël et l'idéal patriarcal

Autor: Causse, Antonin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380016

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380016
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA LEGISLATION SOCIALE D'ISRAEL

ET L'IDÉAL PATRIARCAL

I. Israël en Canaan. Civilisation patriarcale.

Vers le xive siècle les Bene Israël envahirent le pays de

Canaan. Ils avaient jusque-là mené la vie des semi-nomades,
faisant paître les troupeaux dans la steppe et cultivant l'oasis.
Longtemps cachés dans la région du Négeb, ces enfants du
désert convoitaient les terres fertiles et les pays de civilisation.
Canaan leur apparaissait de loin comme une contrée merveilleuse,
le pays où coulent le lait et le miel, le pays du froment, de la

vigne et de l'olivier.
Yahvé, ton elohim va te faire entrer dans un bon pays, un pays plein de

cours d'eau, de sources et de torrents qui jaillissent sur les montagnes et
dans les vallées, un pays qui produit le froment et l'orge, la vigne, le

figuier et le grenadier, un pays donnant l'olive à huile et le miel, un pays
où tu mangeras du pain en abondance et où tu ne manqueras de rien. (ï)

Et Yahvé avait accompli sa promesse, il avait conduit son

peuple à main forte et à bras étendu. Il avait vaincu les
Cananéens et les Baalim. Les rois étaient tombés aux mains d'Israël,
leurs soldats avaient été passés au tranchant de l'épée, leurs
villes dévouées par khérem selon l'ordre de Yahvé.

Nul n'est semblable au Dieu d'Israël
Devant toi il chasse l'ennemi
Et il dit : Extermine (2)

(1) Deut. vm. 7, 8.

(2) Deut. xxxiv, 26.

14



IQ« ANTONIN CAUSSE

Voici un peuple qui se lève comme une lionne,
Et qui se dresse comme un lion ;

Il ne se couche pas qu'il n'ait dévoré sa proie,
Et qu'il n'ait bu le sang de ses victimes. (ï)

Cependant ces tribus guerrières s'établissent dans les montagnes

de Palestine et s'attachent fermement au sol qu'elles ont
une fois conquis. Elles n'ont pas réussi à occuper entièrement

le pays. Beaucoup de villes et de riches contrées restent
encore entre les mains des Cananéens. Israël est dispersé et
morcelé. Mais il a définitivement pris racine, et peu à peu soit

par la force des armes, soit par immigration pacifique, il
parvient à remplacer ou à s'assimiler l'ancienne population.

Les Cananéens étaient arrivés à un assez haut degré de
culture. Situés au carrefour des peuples, ils avaient subi l'influence
des grands empires d'Egypte et d'Asie. Dès le troisième
millénaire, tout l'Orient depuis l'Euphrate jusqu'au Liban et
jusqu'aux déserts du sud avait été pénétré par la langue et par les

coutumes de Babylone. Même soumise à l'Egypte, la Palestine
du temps d'El Amarna se servait du babylonien comme langue
officielle et probablement comme seule langue écrite (2). D'autre
part la domination égyptienne du xvne au xvme siècles avait
laissé des traces profondes. Les soldats et les fonctionnaires du
Pharaon apportaient au pays des Khâti leurs moeurs et leurs
cultes, leurs arts et leurs institutions (3).

Les clans israélites établis au milieu des Cananéens héritaient
du long travail de générations sédentaires. Ils possédaient
de grandes et bonnes villes qu'ils n'avaient point bâties, des

maisons pleines de biens qu'ils n'avaient point amassés, des

citernes qu'ils n'avaient pas creusées, des vignes et des oliviers

(1) Nomb. xxm, 24.

(2) C'est ce qu'on peut conclure non seulement de la correspondance
diplomatique d'El Amarna, mais aussi de quelques documents cunéiformes
découverts à Taanak, comme la lettre d'Akliijami. Voir Gressmann, Die
Ausgrabungen in Palästina und das A. T. (1908), p. 14-24; le P. H. Vincent,
Canaan d'après l'exploration récente (1907), p. 427 à 44^; W. Max Müller,
Die alten Aügypter als Eroberer in Asien, 1908.

(3) De récentes découvertes nous ont rendus attentifs à l'influence égéenne

qui parait s'être exercée sur Canaan par l'intermédiaire de Chypre et de la
Phénicie vers l'époque d Amarna. Des poteries peintes de Taanak et de
Gézer indiquent une action très évidente de l'art mycénien.



LA LEGISLATION SOCIALE D ISRAËL 101

qu'ils n'avaient pas plantés (i). Et ils se sont adaptés aux
nouvelles conditions du milieu physique et du milieu social. Tout
en restant attachés à leur tradition religieuse et nationale, ils
devaient modifier profondément leurs mœurs et leurs pensées.
Israël en Canaan devenait un peuple nouveau.

Ainsi ces Hébreux, ces nomades infatigables d'au-delà du fleuve,
ont laissé leurs tentes et ils se sont établis dans les campagnes
fertiles comme laboureurs et comme vignerons. Ils se sont
vaillamment et obstinément adonnés à la culture. Le pays était sec,
mais le sol était riche et rendait abondamment à celui qui savait
le travailler. Grande diversité d'aspects de la terre et de conditions

d'exploitation, grande variété de produits :

Ici c'étaient les montagnes de Juda et les montagnes d'Ephraïm,
tourmentées et rocailleuses, mais où les champs s'allongeaient
en terrasses, les champs plantés de vignes, d'oliviers et de

figuiers. La vigne produisait de lourdes grappes (2) et donnait
le moût cuit (3) et le vin qui réjouit le cœur des dieux et
des hommes (4). Les oliviers se groupaient en bosquets aux
abords des villages et fournissaient l'huile savoureuse qui était,
avec la farine, la base de l'alimentation du paysan palestinien.

Dans les vallées et dans les plaines (comme la plaine de

Yizréel) c'étaient les riches terres de labour, les champs d'orge
et les champs de blé. Aux premières pluies de l'automne le

semeur jetait la semence, et les épis jaunissaient splendides au
soleil de mai.

Et partout où il y avait un peu d'eau, partout où l'on pouvait
capter une source et irriguer, c'étaient des jardins et des

vergers. La palmeraie de Jéricho, à l'orée du désert, était justement

célèbre. La source y était très abondante, et sur quelques
kilomètres carrés c'était la végétation tropicale et les cultures
intensives de l'oasis.

Au sud de la Judée et à l'est du Jourdain s'étendaient les pays
d'élevage, les grands pâturages où les bergers conduisaient
leurs troupeaux comme aux temps des patriarches. Les steppes

(1) Deut. vi, 10, 11.

(2) Nomb. xm, 23.

(3) Gen. xnii, 23.

(4) Juges ix, i3.



IQ3 ANTONIN CAUSSE

du Midbar au sol pauvre et mal arrosé nourrissaient les

troupeaux de moutons et des troupeaux de chèvres. Mais à l'est,
dans les riches prairies de Basan et de Galaad, on pouvait élever

abondance de gros bétail (i).
Telle était la terre que Yahvé avait donnée aux enfants de

Jacob. Et ils ont aimé cette terre bénie, et ils se sont attachés

à elle avec piété. Ils sont devenus si complètement
paysans que leur religion elle-même en a été transformée.
Yahvé, le dieu des montagnes arides du Sinaï, le dieu de l'orage,
le dieu du volcan, est devenu le Dieu des campagnes de Canaan,
le dieu de la terre cultivée. Il est désormais inséparable de

cette terre. L'élohim nomade s'est fixé lui aussi dans le pays
avec son peuple. Canaan est maintenant l'héritage de Yahvé (a).
Et l'on ne saurait adorer le Dieu d'Israël en dehors des
frontières de Palestine, à moins d'emporter avec soi un peu de

poussière de la terre sacrée (3). Comme les Baalim qu'il a

subjugués — et avec lesquels il partage ses temples et ses adorateurs

sur les bamoth — il est le seigneur du champ et le
protecteur de la maison, il préside aux diverses manifestations de

la vie agricole, il veille sur les cultures et sur les troupeaux.
C'est lui qui envoie la pluie à la terre altérée, la pluie de la

première saison et la pluie de l'arrière-saison (4), et la rosée
rafraîchissante. C'est lui qui ravive les sources et les torrents,
qui fait germer l'herbe pour le bétail et les plantes pour les
besoins des hommes (5). De lui viennent les belles récoltes, les

riches moissons et les vendanges abondantes ; il donne à son

peuple la prospérité et la joie de vivre.
Yahvé a conduit son peuple...
Et Israël a mangé les fruits des champs,
Il lui a fait sucer le miel du rocher,

(i) Voir dans le livre très suggestif du Père Schwalm, La vie privée du
peuple juif de l'époque de Jésus-Christ (1910) les chapitres sur «Les origines

du paysan juif» et « Les ouvrages du paysan juif».
(2) 1 Sam. xxvi, 19.

(3) 2 Rois v, 17.

(4) Deut. xi, 14, i5. « Je donnerai à votre pays la pluie en son temps, la
pluie de la première et de l'arrière-saison, et tu recueilleras ton blé, ton
moût et ton huile et je mettrai dans tes champs de l'herbe pour ton bétail
et tu te rassasieras ».

(5) Ps. civ, 14.



LA LÉGISLATION SOCIALE D'ISRAËL Iq3

L'huile qui sort du rocher le plus dur,
La crème des vaches et le lait des brebis,
Avec la graisse des agneaux,
Des béliers de Basan et des boucs,
Avec la fleur du froment ;

Et tu as bu le vin, le sang de la grappe... (i)
Ainsi s'accomplissait la bénédiction du vieux patriarche :

Oui, le parfum de mon fils
Est comme le parfum d'une terre bénie par Yahvé
Que Dieu te donne la rosée des cieux
Et la graisse de la terre
Et abondance de froment et de vin. (2)

Dispersés à travers le pays depuis Dan jusqu'à Beerchéba,
les Bene Israël ont conservé la primitive organisation tribale et
familiale. Ils sont groupés en maisons, en clans (3) et en tribus.

La famille (bayit) est fondée sur l'autorité du père, seigneur,
juge et chef de ses fils, de ses femmes, de ses esclaves. La
femme est la propriété du mari qui l'a achetée moyennant un
prix, mohar (4), et qui peut la répudier ou la faire mourir en cas
d'adultère (5), lui associer suivant son caprice des concubines
libres ou esclaves (6). Cependant, en devenant mère, la femme

(1) Deut. xxxii, 12 à 14.

(2) Gen. xxvn, 27, 28.

(3) Pour l'orgauisation familiale d'Israël, voir Benzinger, Hebräische
Archäologie1 (igo7), p. 102 à 127; A. Lods, La croyance à la vie future et le
culte des morts dans l'antiquité israélite (1906) n ; L.-G. Lévy, La famille
dans Vantiquiié israélite (igo5).

(4) Il en était de même chez les Babyloniens. Le mariage commençait
par un contrat de vente en due forme. Le prix variait selon les cas et
suivant la situation sociale de l'acheteur. Dans la pratique, la femme jouit
d'une assez grande indépendance. H n'y a pas de gynécée et la femme et la
jeune fille peuvent librement vaquer à leurs occupations comme en Egypte.

(5) Si la femme israélite n'est pas comme la femme égyptienne juridiquement

maîtresse d'elle-même, elle peut du m ins posséder. Le père peut constituer

à sa fille en la mariant une dot dont elle conservera toujours la propriété.
(6) Dans l'ancien Israël, la polygamie est permise. Mais il n'y a que les

grands chefs qui puissent avoir un harem. Le simple homme du peuple se

limite à une ou deux femmes. A l'époque des rois, la monogamie tend à

prévaloir. Comme en Babylonie et en Egypte, il est admis que l'esclave

partage occasionnellement la couche du maître sans que pour cela la femme

légitime perde ses droits.



194 ANTONIN CAUSSE

conquiert sa dignité et prend, sinon une place indépendante, du
moins un caractère sacré analogue à celui du père (i).

Le chef de famille a également un pouvoir illimité sur les

enfants qu'il peut adopter ou déshériter, qu'il peut punir de

mort (2), qu'il peut offrir en holocauste ou qu'il peut vendre
comme esclaves (3). La puissance d'un homme se mesurait au
nombre de ses enfants beaucoup plus qu'à l'étendue de ses

champs ou à sa richesse en troupeaux. Il était redoutable
devant ses voisins et ses adversaires lorsque des fils nombreux
pouvaient se dresser à côté de lui pour l'assister dans ses

travaux et le défendre en cas d'attaque.

Oui, les fils sont un héritage donné par Yahvé :

Le fruit des entrailles est une récompense.
Comme les flèches dans la main d'un guerrier,
Ainsi sont les fils de la jeunesse.
Heureux l'homme qui en a rempli son carquois
Il n'aura pas à rougir de honte
Quand il plaidera avec ses adversaires à la porte de la ville. (4)

Et c'était un grand malheur pour un homme de ne pas avoir
d'enfant mâle pour le soutenir ou pour le venger, et pour continuer

sa lignée.
Les esclaves font eux aussi partie de la famille. Ils vivent à

côté du maître, associés à son travail et à ses joies. Ils participent

au culte familial (5), ils peuvent posséder un bien propre
et même hériter du père de famille, épouser sa fitle, avoir une

part parmi les frères (6).
Les membres de la famille sont liés par la plus étroite

solidarité. Non seulement ils se doivent assistance, collaboration ou
protection dans toutes circonstances d'où dépend l'avenir de la
maison (pratique du lévirat pour susciter un fils au frère
mort sans héritier, pratique de la vendetta quand il s'agit de

(1) Ex. xx, 12; Deut. xvm, ai; 1 Rois 11, 19, 20.

(2) Gen. xxxvin, 24. La législation postérieure réservera le droit de

condamnation à mort aux anciens de la cité.
(3) Ex. xxi, 7.

(4) Ps. cxxvii, 3 à 5.

(5) Gen. xvn, 12; Ex. xn, 44, Deut. xn, 18; xvi, 11.

(6) Gen. xv, 2 ; 1 Chron. 11, 34 ; Prov. xxix, 19.



LA LÉGISLATION SOCIALE D'ISRAËL IO,5

venger le sang versé) (ï), mais ils se savent unis dans la vertu
et dans le crime, dans l'honneur et dans l'ignominie. La justice
est exercée au nom de Yahvé sur toute la maison du coupable.
Les enfants sont châtiés jusqu'à la troisième et à la quatrième
génération pour les crimes des pères. De même quand un homme
s'élève par sa vaillance, quand il devient puissant et considéré,
toute sa famille est élevée avec lui (2).

On se sentait solidaire des vivants et solidaire aussi des

morts, des pères qui reposaient dans le tombeau de famille,
dont on invoquait le nom (3) et en l'honneur desquels on
entretenait la lampe à perpétuité dans la maison (4).

En réalité la famille était fondée sur le lien religieux autant

que sur le lien physique, la communauté du sang. La véritable
parenté consistait à s'asseoir à la même table pour le repas
sacrificiel, à adorer les mêmes idoles domestiques (téraphim), à

honorer le même tombeau, à rendre le culte aux mêmes ancêtres.

La famille est un groupe cultuel dont le père est le prêtre.
C'est le père qui célèbre les rites et sacrifie les victimes. Cette

religion familiale se maintiendra même à l'époque de l'organisation

religieuse nationale, et même lorsque le culte aura été
spécialisé et centralisé. Yahvé est l'élohim de toutes les maisons
d'Israël et c'est par familles qu'on vient au sanctuaire pour
offrir des sacrifices et manger devant Yahvé (5).

Plusieurs familles apparentées et descendant d'un ancêtre

commun constituent le clan, michpakha, et la tribu, chébet. Le

régime de la tribu supposait la vie nomade et l'isolement dans

(1) Nulle part la solidarité familiale ne se manifeste aussi visiblement
que dans la vendetta. Quand un homme a été mis à mort, on dit que c'est
le sang du clan qui a été répandu. Le sang crie justice et c'est le devoir de

tous les membres du clan de le venger en frappant le coupable et la famille
du coupable.

(2) 1 Sam. ix, 20; xvn, 2a; Esaïe xxii, 23, 24. La solidarité familiale ne
peut être brisée que par la mort et par le bannissement. Un homme qu'on
a banni de sa tribu est un homme perdu, il n'y a plus pour lui ni religion,
ni justice. Gen., iv, 14 ; 1 Sam. xxvi, 19, 20.

(3) Gen. xlviii, 16; 2 Rois xvm, 18.

(4) 1 Rois xi, 36; xv, 4- Sur le culte des ancêtres voir Ad. Lods, op. cit.,
n, et Grüneisbn, Der Ahnen-Kullus und die Urreligion Israels (1900).

(5) « Toi, tou fils et ta fille, ton serviteur et ta servante ». Deut. xn, 18.

Conf. Sam. 1, 3, 4-



Iq6 ANTONIN CAUSSE

le désert. Le jour où les Bene Israël établis à côté des Cananéens

sédentaires, se sont mêlés à eux pour leurs affaires et
alliés avec eux par des mariages, une nouvelle organisation
devait commencer. La communauté des intérêts locaux tend à

remplacer la communauté du sang. Le groupement territorial se

substitue au groupement tribal. La tradition hébraïque connaissait

douze tribus fondées par les douze fils de Jacob. Mais à

l'époque où cette tradition a été fixée, la tribu patriarcale n'existait

plus que dans un vague souvenir. L'auteur du cantique de

Débora ne connaissait que dix tribus, et une d'entre elles,
Guilead, est désignée par un nom de région et non par un nom
d'ancêtre. Au temps des Juges la tribu patriarcale disparaît, il
n'y a plus que des tribus régionales dans lesquelles sont groupés
d'une manière très incertaine et très instable les habitants d'un

groupe de villages (i).
La michpakhah conserva beaucoup plus longtemps son caractère

primitif. Elle s'est maintenue jusqu'à l'époque des Bois et
elle paraît avoir tenu une place fondamentale dans l'histoire
politique et sociale d'Israël. Autour de Gédéon, d'Abimélek, de

Saul, de David, nous voyons solidement groupée leur michpakhah
composée de parents (2), de clients et de voisins. Le gouvernement

de la michpakhah est une oligarchie. Ce sont les anciens,
les chefs de maison les plus considérés, les plus influents par le
nombre de leurs enfants ou par leurs richesses qui dirigent la
communauté (3). Ils rendent la justice à la porte du village-
selon la coutume antique (4), ils décident dans toutes les cir-

(1) Voir Ed. Meyer, Die Israeliten und ihre Nachbarstämme (1906),

p. 498 à oio.
(2) D'après Ad. Lods, op. cit., 11, p. 3o à 41, la michpakhah serait le

groupement primitif, la véritable cellule sociale de l'organisation des Sémites
nomades. Elle supposerait à son origine « la famille maternelle où la
descendance se comptait en ligne féminine ». Elle se recrutait par « filiation
féminine et par alliances fraternelles ».

L'existence de la f «mille maternelle chez les Bene Israël de la préhistoire
(comme chez les Arabes) n'est pas invraisemblable. Mais les indices en
restent incertains. A l'époque historique, le patriarcat a prévalu et le
matriarcat est oublié dans les lointains du passé. Voir Lévy, op. cit., p. i25
à i33.

(3) Comp, les cheiks des Arabes.
(4) Ex. xvm, ai, 22; 1 Rois xxi, 8.



LA LÉGISLATION SOCIALE D'ISRAËL IO,7

constances graves qui concernent la vie du clan ; ils président
aux sacrifices (i), ils conduisent le peuple au combat en cas de

guerre (2). Leur pouvoir n'a rien d'absolu, il est purement
moral. En réalité tous les pères de famille d'un même groupe
social ont les mêmes droits. Il y a des michpakhot plus ou moins
considérés : le clan de Gédéon était obscur et la Sunamite parle
fièrement de l'indépendance de sa famille. La noblesse d'un clan

dépend de l'éclat de ses services et de la puissance de la troupe
qu'il peut armer. Mais à l'intérieur c'est l'égalité. Les membres
obéissent aux conseils des chefs. Cependant tous se savent
parents, issus d'une même race. Et c'est là le plus fort et le plus
sacré de tous les liens sociaux. L'autorité familiale ne s'impose

pas comme celle de l'Etat par la force des armes, mais par la

piété, par l'influence de la tradition et de la religion (3).

Primitivement la terre était considérée comme appartenant à

la communauté, à tous les enfants du peuple. Ainsi en éiait-il sans
doute dans la vie semi-nomade des Bene Israël. C'est le clan

qui possède les pâturages où paissent les troupeaux, c'est le
clan qui cultive l'oasis (4). Mais en Palestine le sol était trop
accidenté, et demandait trop au travail de l'homme pour se

prêter à l'exploitation collectiviste. Canaan était depuis des
siècles un pays de petite culture, de champs morcelés. Ici
encore les Hébreux ont accepté l'état de fait et la coutume du

pays. La terre est répartie entre des familles de paysans. Cha-

(1) Deut. xxi, 5.

(2) Juges v, 9, 14.

(3) A 1 époque des Rois le régime des michpakhot patriarcales se survit
et ne correspond plus au développement social du peuple. Cependant les

nouveaux groupes locaux, villages et cités, sont gouvernés à la manière des

clans d'autrefois par des anciens et les notables (sarim).
(4) Il semble que l'historien théocratique qui fait partager la Palestine

entre les tribus ait eu le sentiment de ce communisme primitif (Josué xm
à xix). L'expression très fréquente dans l'A. T. «avoir part et héritage
avec» semble rappeler l'existence d'une propriété collective qui peut s'être
maintenue pour certains terrains longtemps après l'immigration en Canaan.

Voir dans le livre de Buhl, La société israélite d'après l'A. T., trad,
française, p. 90 à 101.



ig8 ANTONIN CAUSSE

que chef de famille cultive son champ et le transmet à ses
enfants (i). (L'aîné reçoit double part, les filles n'ont point de part).

Cette institution de la propriété familiale sera désormais la
pierre angulaire de l'organisation sociale. L'Israélite reste
étroitement attaché à cette terre que ses ancêtres ont défrichée et
labourée, où ils ont bâti leur maison et où se trouve leur
tombeau. C'était un grand malheur que d'être déraciné de son sol,
de vivre sur une terre étrangère et d'être enseveli loin de ses

pères (2). Et c'était une impiété que de vendre l'héritage familial

(3). Quand un homme était forcé de céder un morceau de

son champ, ou quand il mourait sans enfants qui pussent
conserver sa maison, il convenait que le parent le plus proche
rachetât l'héritage. C'était la geoulla (4). Ainsi la terre paternelle
était conservée à la famille, et le tombeau des ancêtres ne tombait
pas aux mains des étrangers (5).

Les Bene Israël répugnaient à la civilisation des villes. Ils
ont d'abord vécu à côté des cités cananéennes sans se mêler à

elles. Les laboureurs et les pâtres considèrent avec indignation
ces lieux impurs où les hommes s'agitent et vivent dans le luxe
et dans les débauches. Ifs ont en horreur la pierre taillée, le

temple et le palais sculptés (6). Dans leurs obscurs villages,
sous le pauvre abri fait d'argile et de blocs à peine équarris,
servant à la fois de maison d'habitation, de grenier et d'étable,
ils se racontent l'histoire de Sodome et de Gomorrhe que
Yahvé détruisit, et l'histoire de la tour de Babel que bâtissaient
les hommes impies (7).

(1) Voir les études très pénétrantes du P. Schwalm, La vie privée du
peuple juif à l'époque de Jésus-Christ, p. 44^ à 464-

(2) 1 Rois xxt, 3.

(3) 2 Sam. xix, 37; Amos vu, 17; Jér. xx, 6.

(4) Ruth iv, 1 à 6; Jér. xxxn, 1 à i5; conf. Lév. xxv, 16.

(5) On peut dire que l'ancien Israël ne connaît pas la propriété individuelle.

C'est toujours le groupe social qui possède ; l'individu, le chef de

maison n'est que le dépositaire passager du capital commun qu'il a reçu de

ses pères et qu'il doit transmettre à ses enfants.
(6) Ex. xx, 24, 26; Deut. xxvii, 5, 6; Josué vin, 3i ; 2 Sam. vu, 5 à 7;

Amos v, 11.

(7) Gen. xi ; xiv, 1 à 29.



LA LÉGISLATION SOCIALE D ISRAËL 199

L'invasion des tribus en Canaan marque un recul de la
culture. Des ruines s'accumulent qui de longtemps ne seront pas
relevées. Jéricho, Méguiddo, Sichern, et tant d'autres cités autrefois

prospères ont été vouées au khérem. Les arts de la guerre
et de la paix sont oubliés. Les seules industries pratiquées par
ces ruraux sont les industries ménagères, la mouture du blé, la
fabrication du pain et la fabrication des vêtements. Il faut sans
doute y ajouter les travaux très rudimentaires du maçon et du

charpentier.
L'inaptitude des Israélites au travail industriel les met sous la

dépendance économique de leurs voisins, et même de leurs ennemis.

La poterie était de fabrication cananéenne ou d'importation
phénicienne (ï). Pour les armes de guerre, et même pour les

instruments aratoires, on avait recours aux Philistins.

On ne trouvait point de forgeron dans tout le pays d'Israël... Et chaque

homme en Israël descendait chez les Philistins pour aiguiser son soc,
son hoyau et sa bêche, quand les bêches, les hoyaux, les tridents, les
haches avaient le tranchant émoussé, et même pour redresser les aiguillons

(2).

Le commerce est entre les mains des Cananéens et des étrangers.

L'Israélite n'est pas marchand, et rien ne laisse prévoir son
évolution postérieure. Il ne cherche pas les aventures et la
spéculation. Les caravanes qui vont d'Egypte en Asie traversent
ses vallées, mais il ne se mêle pas à elles ; il ne cherche pas les

aventures et le trafic. D'Egypte et de Phénicie viennent les

bijoux et les amulettes (bracelets, colliers, boucles de nez,
pendants d'oreille). Les symboles cultuels, taureaux d'or, serpents
d'airain, éphods, téraphim, attestent l'influence cananéenne et
étrangère. Au reste Yahvé n'aime pas les images façonnées par
l'art des hommes (3), et les préoccupations artistiques sont fort
réduites.

Les organisations politiques cananéennes — petites princi-

(i) La période cananéenne de la céramique s'arrête vers 1400, c'est-à-dire
avec l'invasion des Hébreux. Depuis cette époque jusque vers l'an iooo,
c'est-à-dire a l'époque des premiers rois, c'est le genre phénicien qui
domine presque exclusivement.

(2) 1 Sam. xiu, 19 à 21. Au reste la Palestine manquait de métaux.
(3) Ex. xx, 4, 23; Deut. iv, i5 à 18.



200 ANTONIN CAUSSE

pautés comprenant les villes et le pays d'alentour — tombent
en décadence et finissent par disparaître (ï).

Israël n'a voulu être qu'un peuple de paysans. C'est là sa

marque pour des siècles. Il se réjouit de la splendeur de ses

champs, de cette bonne terre que Yahvé lui a donnée. Il aime

sa libre vie au milieu de la nature paisible et silencieuse, la
belle indépendance des paysans qui vivent chez eux et ne
connaissent point de maître. En ce temps-là il n'y avait point de

roi en Israël et chacun faisait ce qui lui semblait bon (2).
Les mœurs sont rudes, l'antique brutalité des Hébreux n'a pas

disparu. Certaines tribus se font remarquer par leur ardeur au

pillage et leur anarchie héroïque et féroce.

Juda est un jeune lion,
Tu reviens du carnage mon fils...
Dan est un serpent sur le chemin,
Une vipère sur le sentier...
Benjamin est un loup qui déchire;
Le matin il dévore sa proie,
Et le soir il partage le butin. (3)

Mais à côté de l'épopée il y a place pour l'idylle. Les
relations restent fraternelles entre les habitants du village comme
entre les membres de l'ancien clan. Il y a des grands et des

petits, des riches et des pauvres, mais richesse, puissance des

chefs, noblesse guerrière ne constituent pas une barrière sociale
autour d'une caste privilégiée. Les forts payent largement de
leur personne. Eo quels tableaux d'une belle et naïve couleur:
Bachel la fille de Laban venant abreuver ses troupeaux au puits
de Haran (4), Booz couché dans faire avec ses moissonneurs
tandis que Buth ia glaneuse repose à ses pieds (5) ; Saul l'oint de

Yahvé, le chef vaillant et puissant revenant des champs derrière
ses bœufs (6). Et quelle grâce dans ces fêtes champêtres où les

jeunes gens et les jeunes filles de la michpakha allaient en joyeuses

(1) Voir dans H. Vincent, Canaan, la description des bamoth de Taanat
et de Gézer.

(2) Juges xxi, 20.

(3) Gen. xLix, 9, 17, 27.

(4) Gen. xxix, 9 à 14.

(5) Ruth m, 6, 7.

(6) i Sam. xi, 5.



LA LEGISLATION SOCIALE D ISRAËL

théories à travers les vignes et dansaient au son des tambourins
autour des tentes de feuillage (i), tandis que les anciens assis

« à la porte », se reposaient de tout leur travail (2)

Malgré la diversité des tribus et des clans, et leur isolement
dans les montagnes de Palestine, les Bene Yakob conservaient
leur unité morale, et Yahvé est le centre de cette unité. «Yahvé
est l'élohim d'Israël, Israël est le peuple de Yahvé. » C'est là
le dogme fondamental de la religion et du patriotisme. Toutes
los fois que « ies milliers d'Israël » se lèvent pour une œuvre
commune, Yahvé marche à leur tète. C'est Yahvé qui préside à

la guerre et qui lutte comme or un puissant guerrier » (3) contre
les ennemis de son peuple au jour du combat. Lorsque Israël
souffre sous l'oppression de l'étranger, Yahvé suscite les héros
libérateurs, Débora, Gédéon, Said.

Le cantique de Débora nous montre quelle était la force de

cette religion du Dieu national. Israël n'a rien d'un peuple organisé.

La coalition des guerriers d'Ephraim, de Benjamin, de

Makir, de Zàbulon, d'Issacar et de Nephtali ne s'est faite que
sous la pression de circonstances extraordinaires, il s'agit de

lutter contre l'ennemi commun et de vaincre les rois Cananéens.
Mais après la victoire les Bene Israël retournent chacun à sa

tribu et à sa maison et « le pays reste en repos ». 11 n'y a plus
d'unité visible.

Cependant Yahvé demeure, et partout où les destinées de son

peuple sont en jeu, il intervient, protecteur puissant et fidèle

qui assure le triomphe des siens. Il partage le pays entre les

tribus, et conduit vers les terres nouvelles les enfants de
Dan (4). En son nom les anciens rendent la justice, en son nom
on exerce la vengeance du sang (5). Dans les circonstances difficiles

on consulte son oracle pour en obtenir des directions.
Yahvé est l'âme vivante d'Israël.

(1) Juges xxi, 19 à 21 ; Jér. xxxi, 4-

(2) Job xxix, 7 à 11; Prov. xxxi, 23.

(3) Ex. xv, 3; Nomb. x, 23.

(4) Juges xvm.
(5) 2 Sam. xxi ; Ez. xxxv, 5, 6.



ANTONIN CAUSSE

li. LA CRISE POLITIQUE ET LA CRISE SOCIALE.

Cependant les tribus des Hébreux allaient devenir une
nation organisée. Au milieu des guerres contre les Cananéens

et les peuples voisins devait se fonder la royauté. Il fallait un
maître pour conduire les milliers d'Israël et assurer contre
l'ennemi la liberté patriarcale et la paix agricole.

Déjà Gédéon, après ses victoires contre les nomades Madianites,

avait établi son pouvoir en Manasse. Il régnait à Ophra
au milieu de sa michpakha. Il avait un éphod que les gens du

pays venaient consulter, il entretenait un harem et eut beaucoup

d'enfants. Son fils Abimélek, avec une extraordinaire
énergie de domination et une complète absence de scrupules,
groupa autour de lui une bande de gens sans maison, et essaya
d'organiser à Sichern une véritable despotic Mais ces
entreprises locales n'eurent pas de lendemain.

Un siècle et demi plus tard, sous l'oppression philistine,
lorsque l'envahisseur dominait Benjamin et pénétrait jusqu'à la

plaine de Yizréel, le sentiment religieux et national s'exalta. La
maison de Joseph (avec Galaad, Ephraim, Manasse), Benjamin
et plus tard les clans de Juda se groupèrent autour d'un seul
chef, le benjaminite Saul ben Kis. Saul est un roi primitif, le

parfait héros, le gibbor, le plus fort, le plus beau, le plus vaillant

des fils de son peuple.

Saut était jeune et beau. Aucun des Bene Israël n'était plus beau que lui,
il dépassait de la tête tout le peuple.

Samuel dit au peuple : « Voyez celui que Yahvé a choisi. Il n'a pas son
pareil dans le peuple entier. Tous l'acclamèrent en s'écriant : « Vive le
roi » (i)

Son pouvoir est fondé sur sa valeur personnelle et sur la
valeur des membres de sa michpakha (son fils Yonatan, son cousin

Abner). Bien de l'éclat d'une cour orientale. Quand le roi n'est

pas à la guerre, il vit sur sa terre à Guibea (2) avec ses esclaves,

sa femme et sa concubine (3). Il rend la justice assis sous

(1) 1 Sam. ix, 2; x, 24.

(2) 1 Sam. xi, 5 ; 2 Sam. ix, 9.

(3) 1 Sam. xiv, 00; 2 Sam. xxi, 8.



LA LÉGISLATION SOCIALE D'ISRAËL 2o3

le tamaris (i). Cependant il rassemble autour de lui des hommes
d'armes venus de différentes tribus et qui se sont attachés à sa

fortune. Ils mangent à sa table (2) et partagent avec lui le
butin. « Et toutes les fois que le roi voyait un homme fort et
vaillant, il l'enrôlait à son service » (3).

Ce fut son successeur David, l'ancien chef de bande de Ziklag
et d'Adullam, qui instaura vraiment la royauté d'Israël. Capitaine

toujours victorieux et politique habile, généreux et sensible,

audacieux et cruel, il fut par ses qualités et par ses vices

un grand monarque oriental. Il a enchanté ses contemporains,
et il a incarné pour des siècles le type du prince idéal, le Messie
des espérances nationales.

Il brisa définitivement le joug des Philistins, et il porta la

guerre chez les peuples voisins. Puis avec ces tribus divisées,
avec ces Bene Israël impatients du frein, jaloux de leur
indépendance, il fit un Etat. Le roi avait maintenant une cour
et une forte troupe de mercenaires (4). Profitant du sommeil

de l'Egypte et de la décadence de l'Assyrie, il imposa le

tribut à Moab, Ammon, Edom, aux Araméens de Soba, et il
fonda un vaste empire syrien qui s'étendait des frontières de la
Phénicie à celles de l'Arabie pétrée et de Hamat au désert sinaïtique.

David, malgré ses origines quelque peu barbares et sa première
vie dans la steppe de Juda, avait le goût de la haute culture. Il
avait beaucoup appris des Philistins, les ennemis d'Israël, mais
aussi ses maîtres dans les arts de la guerre et de la paix ; et il
se sentait attiré vers les pays antiques, vers les pays du luxe et
de la richesse, l'Egypte et la Phénicie.

(1) 1 Sam. xxn, 6.

(2) 1 Sam. xx, o.

(3) 1 Sam. xiv, 52.

(4) L'organisation de l'armée est l'œuvre la plus importante et la plus
décisive de David. A côté des milices formées par les milliers d'Israël,
armée peu organisée et toujours anarchique, il y avait l'élite des hommes
d'armes, les gibborim de David, les compagnons héroïques qui le suivaient
depuis le désert de Juda. Plus tard, David s'entoura d'une garde de

mercenaires étrangers, les Kereti Peleti. Ces soldats étaient recrutés de préférence

parmi les Philistins (dont David avait pu apprécier les extraordinaires

capacités militaires). La garde était pour le roi un précieux soutien.
Sans attaches dans le pays, elle reste fidèle à son chef et le défend toujours
en cas d émeute. (Ex. dans la révolte d'Absalon et dans la révolte de Chéba.)



204 ANTONIN CAUSSE

Quand il se fut emparé des rochers de Jérusalem, il s'y bâtit
un palais à la manière phénicienne. C'était un édifice de pierre
sculptée et de bois de cèdre, et jamais on n'avait vu rien de tel
dans le pays. Jérusalem n'était pas seulement une ville forte, un
abri en cas d'invasion, mais une capitale, une ville royale.

Œuvre paradoxale à laquelle Israël n'était en rien préparé.
La puissance militaire de David ne dura qu'une génération.
Mais son organisation politique devait demeurer. Salomon, qui
ne fut pas un homme de guerre et qui assista impuissant à la
révolte des peuples tributaires, s'appliqua à l'exploitation du

royaume et à l'établissement d'une monarchie de grand style,
fastueuse et magnifique. Les chroniqueurs l'ont loué pour la

sagesse avec laquelle il gouvernait son peuple. Il sut en effet
diviser le pays en districts, circonscriptions de pure administration

financière qui n'avaient rien de commun avec les régions
naturelles et les groupes ethniques. Chaque district avait à sa

tête un fonctionnaire royal chargé de faire rentrer les impôts et
de procurer la main-d'œuvre nécessaire aux corvées (i). La
vieille population cananéenne fut lourdement imposée. Mais on
n'épargna pas non plus les Hébreux. Le royaume fut mis en

coupes réglées. Chaque district devait, pendant un mois par
an, pourvoir à l'entretien du roi et de sa maison, fournir fa
table royale de farine, de bœufs et de menu bétail. Les
provinces devaient en outre assurer l'entretien des chevaux de

guerre (2). Le roi se réservait, comme autre source de revenus,
des droits de péage sur les caravanes et le monopole de
certains commerces (3). Les corvéables d'Israël devaient en outre
travailler aux constructions royales. Pour édifier le temple et le

palais, et pour restaurer les forteresses, des milliers d'hommes

peinaient dans les forêts du Liban et dans les carrières de

Jérusalem (4).
A ce prix Salomon fut un grand roi parmi tous les rois de

(1) 1 Rois iv, 1 à 19.

(2) 1 Rois iv, 22, 23, 27, 28.

(3) 1 Rois x, 14, i5, 23, 26, 28, 29.

(4) 1 Rois v, i3 à 16. David avait fait servir aux travaux publics les
Cananéens et les peuples vaincus, de même qu'il constituait son trésor du
butin de guerre et des impôts des peuples tributaires. Mais Salomon

imposa aussi ses sujets israélites.



LA LÉGISLATION SOCIALE D'ISRAËL 2o5

l'Orient. Il s'était allié au Pharaon d'Egypte et avait épousé
une fille du Pharaon ; il avait aussi fait alliance avec Hiram de

Tyr. Et la reine de Cheba venait du fond de l'Arabie pour voir
sa gloire. C'était un beau rêve de puissance profane... Salomon
aimait les palais, les objets précieux, les chevaux et les femmes. Il
voulut imiter et surpasser les despotes les plus somptueux, étaler
aux yeux des peuples sa puissance et ses richesses. Il se fit une
magnifique résidence royale avec un harem, des magasins, un
arsenal et le temple de Yahvé ; le tout décoré et sculpté par des

artistes phéniciens, avec profusion de bois de cèdre et de pla~

quages d'ivoire et d'or. Il eut un trône monumental couvert d'or
pur et cinq cents boucliers en or repoussé. Les vaisseaux
d'Ezion-Gaber lui apportaient l'or d'Ophir, le bois de santal et
l'ivoire, ainsi que des animaux rares, des singes et des paons.

Ce luxe coûtait cher et ne rapportait rien. Au point de vue
économique, l'administration de Salomon était détestable. Le

commerce était presque tout entier commerce d'importation —
mportalions inutiles à la nation. Israël n'avait presque rien à

exporter. Les fruits de la terre et les produits du troupeau
n'étaient pas surabondants, et le jour vint où les tributs perçus
par Salomon ne purent suffire à payer les dettes qu'il avait
contractées vis-à-vis de son royal fournisseur, Hiram de Tyr.
Il dut alors céder un morceau de son royaume, vingt villes de
Galilée (i).

D'après une note légèrement optimiste de I Bois iv, « Juda
et Israël étaient nombreux comme le sable de la mer, ils
mangeaient et buvaient et se réjouissaient » (2). Ce bon.
heur n'était pas pur de tout mélange. L'effort par lequel
le peuple devait satisfaire les caprices de son roi était écrasant

et humiliant. Le joug devenait trop dur, Israël travaillait

sous le fouet. A plusieurs reprises les tribus avaient
essayé de s'affranchir. Déjà au temps de David, Chéba ben Bieri
avait sonné la trompette de la révolte en criant : «r Point de

part avec David. A tes tentes, Israël » Vers la fin du règne de

Salomon, lorsque les corvéables de la maison de Joseph
bâtissaient le mulo de Jérusalem, Jérobeam fils de Nébat et le pro-

(1) 1 Rois ix, 11 à 14.

(2) 1 Rois iv, 20.

15



206 ANTONIN CAUSSE

phète Akhiya de Silo organisèrent un soulèvement. Ils furent
momentanément vaincus. Mais après la mort de Salomon, les
dix tribus retrouvent leur indépendance violente et agitée (i).
Sans doute elles se donnent un roi, mais un roi sans capitale,
sans gouvernement, presque sans armée. Les princes, qui se

succèdent au hasard des révolutions de palais à Sichern, à

Tirça, n'arrivent pas à imposer leur autorité et à fonder de

dynastie stable. Plus tard les Omrides parurent qui furent
d'énergiques dominateurs. Ils organisèrent fortement le royaume
et firent vaillamment la guerre. Mais ils ne purent se maintenir
contre le parti vieil-israélite dirigé par les prophètes. Et Yéhou
extermina la maison d'Akhab.

Cependant Juda restait fidèle à la maison de David et
Jérusalem végétait paisiblement au milieu des souvenirs de son
grand passé. Ici la royauté était fondée pour des siècles.
Jusqu'à la fin elle se maintiendra, obscure mais bien affermie.

A travers les vicissitudes de cette histoire, Israël a pu apprécier

les vertus et les méfaits du pouvoir royal. L'historien
prophète faisait dire au vieux Samuel :

Le roi prendra vos fils pour leur faire conduire ses chars et ses chevaux,
et pour servir de coureurs devant son char; il s'en fera des chefs de mille
et des chefs de cinquante. Il les prendra encore pour labourer ses terres,
pour faire sa maison, pour fabriquer ses armes de guerre et l'attirail de ses

chars. Il prendra vos filles pour en faire des parfumeuses, des cuisinières
et des boulangères. Il prendra les meilleurs de vos champs, de vos vignes,
de vos oliveraies pour les donner à ses serviteurs. Il prendra la dîme de

vos moissons et de vos vendanges pour la donner à ses eunuques et à ses
serviteurs. It prendra vos serviteurs et vos servantes, vos meilleurs bœufs
et vos ânes et s'en servira pour ses travaux. Il prendra la dîme de vos
troupeaux et vous serez ses esclaves. Alors vous crierez contre votre roi
que vous vous serez choisi, mais Yahvé ne vous exaucera pas. (2)

Cependant le système monarchique, en dépit de bien des

protestations, devait finir par prendre fortement racine dans l'âme
de la nation. Le roi est établi par Yahvé, il est l'oint de Yahvé.
La royauté a un caractère nettement religieux. Le roi est un

(1) Les tribus du Nord n'avaient été que fort peu pénétrées par la
civilisation davidique et salomonienne. Elles avaient gardé les habitudes
patriarcales et le goût de l'autonomie locale. L'accès d'Ephraïm à la haute
culture orientale ne commence vraiment qu'avec les Omrides.

(2) 1 Sam. vm, 11 à 19.



LA LEGISLATION SOCIALE D ISRAËL 207

homme de Dieu, non pas un Dieu, une incarnation visible de

la divinité comme dans la royauté pharaonique, mais un repré-
sontant de Dieu comme les prophètes, les voyants et les prêtres.
Yahvé a dit :

Et moi j'ai oint mon roi
Sur Sion, la montagne de ma sainteté...
Tu es mon fils,
Je t'ai engendré aujourd'hui, (i)

C'est au nom de Yahvé que le roi gouverne, c'est au nom de

Yahvé que le roi combat. Ses victoires sont les victoires de
Yahvé. Le roi est prêtre ; il est le chef religieux de son peuple.
A côté du palais il y a le sanctuaire, et le roi y préside aux
sacrifices et aux cérémonies cultuelles. Le roi est juge. Il y a

une justice du roi à laquelle tous les membres du peuple
peuvent recourir. On vient devant Salomon pour les cas difficiles

(2). Quand la Sunamite a été spoliée de ses biens, elle
s'adresse au roi pour obtenir justice (3).

D'autre part, à côté de l'organisation royale encore très
imparfaitement centralisée, se maintient l'antique organisation locale
et patriarcale. Les fonctionnaires royaux avaient fort peu à

intervenir dans la vie du village et de la cité. On était quitte
envers eux quand on avait payé l'impôt et fourni le contingent
nécessaire en cas de guerre. Les anciens restaient toujours les

vrais chefs et les vrais juges en Israël.

Tout n'était pas factice dans l'œuvre de ces princes. Des
tendances nouvelles avaient pénétré dans la nation ; l'élan était

(i) Ps. n, 6, 7. Comp, la conception religieuse de la royauté babylo
nienne : «El et Bel m'ont appelé par mon nom, moi Hammourabi, insigne
prince craignant les dieux, pour promouvoir le bien des hommes, pour
faire valoir le droit dans ce pays, pour exterminer le pervers et le méchant,
pour empêcher le puissant de nuire au faible, pour apparaître aux hommes
comme le soleil et éclairer le pays. — Hammourabi, le pasteur élu de Bel,
le roi fort qui... réjouit le cœur de son seigneur Mardouk..., rejeton royal
créé par le Dieu Sin..., le sage favori de Chamach... » Prologue du Code de

Hammourabi, trad. Schei!.
(2) i Rois m, 16 à 28.

(3) 2 Rois vin, 1 à 6.



2o8 ANTONIN CAUSSE

donné, l'évolution économique et sociale d'Israël allait se
poursuivre plus lente, mais continue.

Les villes en décadence depuis l'invasion des Hébreux en
Canaan se développent de nouveau. Un groupe important de

population se concentre dans la capitale et vit sur le pays.
Salomon rebâtit plusieurs cités cananéennes, relevant les

citadelles de Méguiddo, Béthoron, Baalat, Tamar (i) ; et sans
doute y établissant des colons. Jérobeam releva Sichern au
centre de la maison de Joseph (2). Les Omrides bâtirent une
nouvelle capitale pour le royaume du Nord, Samarie (3), et sous
Akhab, Hiel de Béthel rebâtit Jéricho (4).

Ces villes sont des centres autour desquels se groupent de

nombreux bourgs et villages. On dit : « la ville et les villages
d'alentour » (5). C'est à la ville que se pratique le commerce
des produits agricoles et des produits pastoraux. Les paysans
viennent apporter les céréales, les fruits du verger, l'huile, le

vin, le bétail. Ils viennent s'approvisionner des objets nécessaires

à la culture. Bien que nous n'ayons pas de témoignage
précis à cet égard, il est vraisemblable que les villes des

sanctuaires, Jérusalem, Béthel, Guilgal, Beerchéba étaient des marchés

très fréquentés. Comme chez les Arabes, les pèlerinages
religieux pouvaient être l'occasion de foires importantes (6). Le
commerce de transit pratiqué sur une vaste échelle par Salomon ([iour
les chevaux d'Egypte, pour les métaux précieux et pour les
parfums d'Arabie) n'était pas complètement délaissé. Dans le traité
qu'Akhab signa avec Ben-Hadad, il est question d'un quartier
de Damas habité par les marchands israélites (7).

Le fond de la population reste toujours attaché au travail agri-

(1) 1 Rois vm, 17, 18.

(2) 1 Rois xn, 20.

(3) 1 Rois xvi, 23, 24.

(4) 1 Rois xvi, 34.

(5) Josué xxi passim.
(6) C'est ce qui pourrait expliquer en partie le zèle de Jéroboam pour

empêcher le pèlerinage à Jérusalem. 1 Rois xn, 25 à 33.

(7) 1 Rois xx, 34.

Cependant les purs Israélites considèrent toujours avec répulsion la
profession de marchand : « Canaan tient une balance fausse, il aime à frauder.
Ephraim dit: Je me suis enrichi, j'ai acquis de la fortune. Tous ses gains
n'atteignent pas le nombre de ses crimes ». Osée xu, 8, 9. Cananéen reste
jusqu'à l'époque de l'exil un synonyme de marchand. Sophonie 1, 11;
Ezéchiel xvi, 29; xvn, 4-



LA LÉGISLATION SOCIALE D ISRAËL 209

cole ; cependant une industrie indigène commence à se développer.
David et Salomon avaient dû faire venir pour la construction
et la décoration de leurs palais des tailleurs de pierre, des

charpentiers, des sculpteurs et des fondeurs phéniciens. Sous leur
direction ne tardèrent pas à se former des ouvriers « habiles
dans toute espèce de travaux ». Ca chronique nous parle de cet
Hiram de Tyr, qui fit les objets d'airain de la maison de Yahvé,
et qui était par sa mère d'origine israélite. Et à côté de lui, nous

entrevoyons la multitude anonyme des artisans et des techniciens.

Ils ont d'abord travaillé pour les entreprises royales :

constructions des grands édifices, fortifications des villes,
fabrication des armes et des chars de guerre, travail du fer et fonte
des métaux. Puis ils se sont établis dans le pays d'Israël où ils
sont groupés généralement en corporations habitant la même rue,
ou le même village. Il y avait une rue des boulangers à Jérusalem

(1) ; les habitants du village de Bet-Asbea tissaient le bys-
sus, et des fabriques de poterie étaient installées à Netaïm (2).

C'est que la vie se complique chaque jour. Israël connaît
maintenant le luxe, l'éclat des plaisirs. Au temps de Yehoram
d'Israël, une femme riche des montagnes d'Ephraim meuble
encore très simplement la chambre de l'hôte avec un lit, une
table, un siège et un chandelier (3). Mais sous Jérobeam II il
y a dans toutes les villes et même dans les bourgades des maisons

de pierre de taille qui contrastent grandement avec les

pauvres constructions environnantes. Elles ont un étage c'est-à-

dire une chambre haute sur la terrasse. Quelquefois il y a des

appartements d'hiver et des appartements d'été. Les riches ont
maintenant des lits d'ivoire, ils aiment à s'étendre sur des

divans, ils festoient au son des instruments de musique (4). Les
chevaux et les chars, qui en temps de paix étaient d'abord
réservés aux seuls rois et aux princes royaux (5), deviennent

(1) Jér. xxxvn, 21.

(2) 1 Chron. iv, 14, 21, 22.

(3) 2 Rois xv, 10.

(4) Amos v, 11 ; vi, 4 à 8.

(5) Absalon et Adonyah, les fils de David, allaient sur des chars avec
cinquante coureurs qui marchaient devant eux. 2 Sam. xv, 1 ; 1 Rois 1, 6.
C'était alors un luxe nouveau et absolument inouï. Après sa victoire sur
Hadadézer de Coba, David avait fait couper les jarrets des chevaux pris à

l'ennemi, car on ne connaissait pas encore l'usage des chevaux et des chars
en Israël. 2 Samuel vin, 4-



210 ANTONIN CAUSSE

l'équipage habituel des princes et des nobles (i). La parure des

hommes et des femmes s'est beaucoup raffinée. On admirait la
splendeur des vêtements de la cour de Salomon. Au vme siècle les
filles de Jérusalem étalent sur les places publiques les artifices de

la mode égyptienne et babylonienne. Esaïe nous a laissé l'inventaire

très complet de leur toilette : Anneaux, soleils, croissants,
pendants d'oreilles, bracelets, voiles, diadèmes, chaînettes,
ceintures, amulettes, sachets de parfum, bagues, boucles de

nez, robes somptueuses, larges manteaux, fins tissus, tuniques,
bandeaux et mantilles (2). Le luxe du vêtement joue un rôle de

plus en plus important dans les distinctions sociales, les hommes

du peuple vont toujours revêtus de la simple tunique de

lin, le kuttonet; mais pour être quelqu'un il faut avoir un manteau

(3).

Cette civilisation était dure et oppressive.... Civilisation de

maîtres Pour permettre la vie somptueuse de quelques
privilégiés il fallait les misères et les douleurs des multitudes. Les

temps qui suivirent l'avènement de la royauté furent pour Israël
des temps de grave crise économique et de profond bouleversement

dans les rapports sociaux.
Le régime de la petite propriété était conforme aux conditions

locales et à l'instinct du paysan israélite. Cependant
l'organisation semi-patriarcale des tribus fixées en Palestine pouvait

encore permettre la formation de grandes fortunes. Là où
la vie pastorale était encore pratiquée, on trouvait des chefs

puissants et riches en troupeaux. Nabal, au désert de Juda, pos-

(1) Esaïe 11, 7 ; xxn, 18.

(2) Esaïe m, 17 à 24.

(3) Esaïe m, 6.

Il faut mentionner aussi le luxe des parfums et de l'huile odoriférante
de plus en plus répandu. Dans les fêtes et dans les repas (Amos v, 6 ;

Ps. xxm, 5; Prov. vit, 17), aussi bien que dans les cérémonies religieuses,

les Israélites aiment â s'oindre d'huile et répandent largement les

aromates de prix. Les parfums les plus subtils sont d'importation étrangère

(parfiim-i de Ctieba). Mais les artisans palestiniens savent extraire les

essences des fleurs, te myrte, la rose, et. des plantes odorantes, «le nard,
le cinnamonne, la cannelle et les arbres qui donnent de l'encens ». Cantique
iv, 14.



LA LEGISLATION SOCIALE D ISRAEL 211

sédait 3ooo brebis et iooo chèvres et se faisait servir des festins
de roi. Sa femme Abigail vint à la rencontre de David avec
deux cents pains, deux outres de vin, cinq brebis, cinq mesures
de blé grillé, cent gâteaux de raisins secs, deux cents de figues
sèches (ï). Cela laisse supposer une assez large aisance. Lorsque

David fuyant devant Absalon arriva avec son armée à

Mahanaïm, trois chefs de famille du pays lui apportèrent des

lits, des bassins, des vases de terre pour son usage et ravitaillèrent

son armée en farine, grain rôti, miel, crème, brebis,
fromage de vache (2). Ceci se passait au pays de Galaad dans un
pays de grand élevage. Mais même dans les montagnes
d'Ephraim et de Juda, malgré le morcellement du sol, il pouvait
y avoir des familles puissantes et très aisées possédant beaucoup

de terres. Telle la famille d'Elisée où on labourait avec
douze paires de bœufs (3). Telle la famille de la Sunamile où
de nombreux esclaves étaient occupés aux travaux de la moisson

(4).
Mais dans l'ancien Israël, s'il y avait des riches il n'y avait

pas de prolétariat rural. Chaque membre du peuple possède sa

terre familiale. C'est d'ailleurs la possession de cette terre
petite ou grande qui constitue son droit de cité. Celui qui n'aurait
plus son patrimoine cesserait pour ainsi dire d'exister, il serait
« retranché d'entre ses frères ». Ce n'est qu'à l'époque des rois
que nous voyons apparaître les plaies des sociétés civilisées,
l'accaparement foncier, les latifundia, et la misère d'une plèbe
de déshérités, les pauvres d'Israël que l'on a déracinés de leur sol.

Ce fut là l'un des premiers résultats de l'administration
royale. Impôts et corvées ont de tout temps frappé les petits
plus que les grands. Malheur à celui qui a peu, car on lui ôtera
même ce qu'il a.... L'autorité était despotique et arbitraire,
fondée sur l'intérêt personnel et le caprice du maître. Le monde
était aux hommes de proie. En temps de guerre ils s'enrichissent

du butin, en temps de paix ils exploitent a le peuple du

pays ». Les prophètes nous disent les abus des chefs et les

iniquités des juges royaux.

(1) 1 Sam. xxv.
(2) 2 Sam. xvn, 28.

(3) 1 Rois xix, 19.

(4) 2 Rois iv, 18 à 25.



212 ANTONIN CAUSSE

Ils convoitent des champs et s'en emparent,
Des maisons et ils les ravissent.
Ils font violence à l'homme et à sa maison,
Au maître et à son héritage...
Us dévorent la chair de mon peuple,
Ils lui arrachent la peau du corps,
Ils lui brisent les os... (ï)
La dépouille du pauvre est dans vos maisons...
De quel droit foulez-vous mon peuple,
Et écrasez-vous la face des pauvres,
Dit le Seigneur Yahvé Cebaot...
Malheur à ceux qui justifient le coupable pour un présent
Et refusent de rendre au juste la justice qui lui est due. (2)

Avec cela les guerres étaient fréquentes. En dehors du demi-
siècle que dura la paix salomonienne, les petits peuples palestiniens

s'épuisaient dans une lutte éternelle, sans trêve, sans but.
Juda contre Edom, Israël contre Moab, Juda et Israël l'un contre

l'autre ; sans compter les agitations de la grande politique
orientale et les ennemis plus redoutables : l'Egypte, Aram,
Assour. L'armée royale ne réussissait pas à protéger les frontières.
En cas d'attaque le roi se retirait dans la capitale avec ses hommes

d'armes et les gouverneurs des provinces ; le pays
abandonné à l'envahisseur était pillé et razzié, les citernes comblées,
les champs dévastés, la population emmenée en esclavage. La
situation du travailleur restait fort précaire. C'étaient des temps
d'insécurité, des siècles de misère et d'angoisse (3). Mais comme
dans toutes les crises, il y avait des habiles et des heureux qui
savaient mettre à profit le malheur de leur prochain. Les riches
prêtaient aux pauvres. Ils pratiquaient habilement l'usure et le

prêt sur gages. Puis ils se payaient sur les produits du travail.
Une partie du blé, du vin, des olives passaient chez les créanciers

immédiatement après la récolte. Et lorsqu'une restait plus
d'autre ressource on vendait son champ, ou l'on vendait ses

enfants (4).

(1) Michée 11, 2 ; m, 2, 3.

(2) Esaïe ni, 14, 10 ; v, 23.

(3) Et il ne faut pas oublier les causes permanentes de crise et de
décadence économique: i° les fléaux de la nature, sécheresse, sauterelles;
20l'indolence et l'incapacité de certains chefs de maison.

(4) 2 Rois iv, 1. Conf. Ex. xxi, 2, 7, et Néh. v, 3, 4-



LA LÉGISLATION SOCIALE D'ISRAËL 2l3

Ainsi quelque inattendu que cela puisse paraître dans un tel

pays et avec des conditions économiques encore très primitives,
il se crée en Israël une classe riche qui tend à dominer le pays.
Et ces riches sont des exploiteurs actifs et impitoyables. Ils
spéculent sur la misère et entraînent leurs débiteurs à la faillite ;

ils accaparent les denrées de première nécessité et font
commerce avec le pain du pauvre.

Ecoutez moi, mangeurs de pauvres,
Mangeurs des faibles du pays
Vous dites : Quand la nouvelle lune sera-t-elle passée
Pour que nous vendions le blé?
Quand finira le sabbat pour que nous ouvrions les greniers?
Nous diminuerons lépha, nous augmenterons le sicle,
Nous aurons de fausses balances pour tromper;
Puis nous achèterons les misérables pour de l'argent,
El le pauvre pour une paire de sandales,
Et nous vendrons ju*qu à la cribture de notre blé. (ï)

Peu à peu, à force de saisies et d'accaparements, ils deviennent
les seuls maîtres de la terre et l'ancienne population leur est
asservie.

Malheur à ceux qui ajoutent maison à maison,
Et qui joignent champ à champ,
Jusqu'à ce qu'il n'y ait plus de place,
Et qu'ils aient seuls droit de cité dans le pays. (2)

Au temps de Manahem il n'y avait en Israël que soixante
mille gibbore haïl ou riches propriétaires capables d'équiper
des soldats pour la guerre et de payer contribution. Manahem

frappa les gibbore haïl d'un impôt de cinquante sicles d'argent
par tête pour payer le tribut au roi d'Assour (3). Plus tard,
après le premier siège de Jérusalem, Naboukodrossor emmena
à Babylone tous les gibbore haïl de Juda, ne laissant que le
peuple du pays (4).

Il y a donc en Israël des classes sociales nettement séparées
et hostiles. En face des riches et des forts les faibles, les

pauvres, les malheureux dallim, ébionim, anavim. Les riches mènent

(1) Amos vm, 4 à 6.

(2) Esaïe v, 8, 9.

(3) 2 Rois xv, 20.

(4) 2 Rois xxiv, i6.



2l4 ANTONIN CAUSSE

joyeuse vie sans se soucier ce des malheurs de Joseph », cependant

que le pauvre, la veuve et l'orphelin crient justice (i).
En réalité la base de l'ancienne société, l'organisation patriarcale,

était profondément ébranlée. L'ancienne michpakha fondée

sur fa communauté du sang et sur l'étroite solidarité familiale
tendait à disparaître. La circonscription géographique ne pouvait

remplacer le groupe ethnique. D'autre part la vie d'aventures

et de guerres augmentait le nombre des sans famille et
des sans patrie.... L'homme tend à s'affranchir des liens et des

devoirs de clan (2). Place à l'individu libre, confiant en sa propre

force, place au gibbor sans traditions et sans scrupules
L'homme de guerre est un parvenu. La royauté amenait avec

elle une nouvelle aristocratie. A côté de l'aristocratie patriarcale

formée par les chefs de familles illustres et fondée sur le
service rendu, voici l'aristocratie des soldats et des hommes

de la cour L'harmonie sociale, l'esprit de noblesse,

l'esprit de fidélité et de respect n'y gagnent rien. La parabole
de Yotam dans Juges IX exprime avec une âpre ironie le jugement

populaire sur les nouveaux maîtres :

Un jour, les arbres se mirent en campagne pour se donner un roi. Ils
dirent à l'olivier: Sois notre roi! L'olivier leur répondit: Quoi, renoncerai-
je à mon huile qui fait ma gloire devant les dieux et devant les hommes

pour aller planer au-dessus des arbres? Et les arbres dirent au figuier :

Viens, toi, règne sur nous 1 Le figuier répondit : Quoi, je renoncerai à mon
doux et excellent fruit pour aller planer au-dessus des arbres? Et les
arbres dirent à la vigne : Viens, toi, règne sur nous La vigne leur répondit :

(1) La veuve, qui n'hérite pas de son mari et qui ne possède que ce

qu'elle a apporté en dot, reste misérable et sans défense. Elle peut habiter
chez l'héritier (primitivement, elle fait partie de l'héritage comme les esclaves)

ou bien elle retourne dans la maison de son père. En réalité, elle n'a

pas d'existence légale et ne peut faire valoir ses droits. Même situation
pour l'orphelin aussi longtemps que son âge ne lui permet pas de faire
partie du kahal. Il est soumis au goêl qui doit lui servir de tuteur et de

curateur.
(2) Cette diminution de la solidarité familiale et cette évolution vers une

organisation plus individualiste ne sont pas nécessairement une décadence.
Par certains côtés, la nouvelle coutume est plus humaine que l'ancienne.
Le pouvoir absolu du chef de famille est limité, les droits de la mère, des

enfants et des esclaves s'affirment. La pratique de la vendetta fait place à

la justice organisée.



LA LÉGISLATION SOCIALE D'ISRAËL 2l5

Quoi, je renoncerai à mon vin qui réjouit les dieux et les hommes pour
planer au-dessus des arbres? Alors tous les arbres dirent au buisson:
Viens donc, toi, et règne sur nous Et le buisson répondit aux arbres :

Si vraiment vous m'élisez votre roi, venez vous abriter sous mon ombre,
sinon un feu sortira du buisson et dévorera les cèdres du Liban, (i)

Et il faut rapprocher de cette satire la prophétie d'Esaïe sur
la décadence sociale de Juda et de Jérusalem : le pays tombe
dans l'anarchie, tout loyalisme a disparu. Il n'y a plus d'autorité
qui s'impose, et le gouvernement va passer aux mains des plus
incapables aventuriers.

Voici que le Seigneur Yahvé Cebaot
Ote de Jérusalem et de Juda
Tout soutien et tout appui...
Le gibbor, l'homme d'armes, le juge,
Le nabi, le devin, l'ancien,
Le chef de cinquante, le grand, le conseiller,
L'artisan habile et le magicien.
Pour chefs je leur donnerai des jeunes gens,
Et des enfants régneront sur eux.
Et les gens s'opprimeront l'un l'autre,
Le voisin contre le voisin,
L'enfant contre le vieillard,
Et l'homme de rien contre le noble.
Alors un homme en saisira un autre en lui disant :

Tu as un manteau dans la maison de ton père,
Viens et sois notre chef,
Prends en mains cette ruine
Et l'autre répondra ce jour-là :

Je ne veux pas être votre sauveur,
Je n'ai dans ma maison ni pain ni manteau,
Ne me faites pas chef du peuple. (2)

A. Causse.

(La deuxième partie au prochain numéro).

(1) Juges ix, 8 à i5.
(2) Esaïe m, 1 à 7.


	La législation sociale d'Israël et l'idéal patriarcal

