
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 7 (1919)

Heft: 31

Rubrik: Miscellanées

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MISCELLANEES

LA QUESTION DES CONFESSIONS DE FOI

La séparation de l'Eglise et de l'Etat qui est discutée à l'heure actuelle
dans le canton de Neuchâtel pose à nouveau le troublant problème des
confessions de foi. Une Eglise séparée de l'Etat peut-elle se passer de
tout symbole professionnei et sinon queile doit être la nature de ce
dernier

A notre sens le problème présente un double aspect, suivant que l'on
envisage la vie extérieure ou intérieure d'une Eglise.

Des statuts, un programme d'action suffisent à la rigueur pour définir
l'attitude que l'Eglise est décidée à prendre vis-à-vis du monde et de
la société civile; mais ce programme, ces statuts seront-ils de nature à
maintenir la vie intérieure de l'Eglise sur le terrain de la communion
religieuse Il est permis d'en douter.

Certes la cohésion entre les membres d'une même Eglise s'affirmera
par tous les actes auxquels ils participent (culte, réunions, chants,
prières, etc). Cependant et comme nous avons essayé de le montrer
autrefois (La confession de foi de l'Eglise libre du canton de Vaud, par
René Guisan et Arnold Reymond. Moudon 1904) il serait à désirer que
la communion des fidèles se manifestât d'une façon plus spéciale,
sous forme d'une invocation adressée à Dieu et dans laquelle l'Eglise
exposerait ses besoins et ses espérances.

En tout cas et quelle que soit la forme choisie par une communauté
ecclésiastique pour exprimer l'unité de sa vie intérieure, l'accent devra
être mis sur ce qui unit les cœurs et les volontés et non sur les formules
théologiques qui peuvent séparer.



MISCELLANÉES l4l
A ce propos il n'est pas sans intérêt de rappeler ce qui s'est passé

dans i'Egtise libre vaudoise durant ces vingt dernières années. On se
souvient qu'en 1904 cette Eglise élabora une confession de foi destinée
à remplacer celle de 1847. Les discussions qui eurent lieu à cette occasion

laissèrent subsister une grave équivoque sur la portée et la
signification du nouveau symboie adopté. Parmi les jeunes candidats qui se

destinaient alors au ministère, plusieurs ne purent en conscience donner
à ce symbole leur franche adhésion. Les uns se rattachèrent à l'Eglise
missionnaire belge, les autres abandonnèrent momentanément, certains
même définitivement, la carrière pastorale. Il en résulta pour l'Eglise
libre vaudoise un malaise qui persista jusqu'en 1918. A ce moment, le
Synode proclama avec netteté la portée purement religieuse de la
confession de foi qui avait été adoptée en 1904 et ainsi furent levées les

équivoques auxquelles celle-ci avait donné naissance.
A. R.

REMARQUES SUR L ENSEIGNEMENT DES FACULTES DE THEOLOGIE

Les notes qui suivent ont été trouvées dans un portefeuille d'Auguste
Naville, et mises obligeamment à notre disposition par sa famille.
Elles n'étaient pas destinées à l'impression.

Il ne nous appartient pas de dire ici tout ce que notre pays a perdu
en Naville. Rappelons seulement que lorsque la mort est venue le
surprendre, Auguste Naville — qui avait exercé le ministère pastoral à
Genève pendant plus de dix ans, — venait d'ouvrir à la Faculté
évangélique de théologie, en qualité de professeur auxiliaire, un cours
fort apprécié. Les Remarques qu'on vu lire n'émanent donc pas d'un
adversaire des études théologiques; elles reflètent les préoccupations
d'une grande âme, d'un pasteur devenu lui-même professeur et que
hantait le souci du progrès des hautes études. (Réd.)

L'avantage pour moi d'avoir eu des professeurs rationalistes, c'est

que je suis très loin du rationalisme.
L'inconvénient, c'est que j'ai été dégoûté des branches enseignées

par les professeurs rationalistes ou, tout au moins, que je les connais
mal... En somme cela m'a détourné de la théologie.

Il y a un danger pour les professeurs, même les meilleurs, c'est de

donner un enseignement qui les intéresse eux-mêmes plutôt qu'un
enseignement qui soit utile à leurs étudiants pour la pratique de

l'apostolat. Si nous avons bien fait nos études nous sommes prêts, en
sortant de la Faculté, à devenir des théologiens. Dans le cas contraire
nous ne sommes pas toujours prêts à devenir des apôtres, parce



l4a MISCELLANÉES

que nous avons en général exercé des activités nombreuses, mais sans
méthode.

Donc, ou bien ayant suivi fidèlement nos cours nous sommes
préparés à devenir des théologiens, et nous ne le pourrons pas parce que
nous serons des pasteurs et n'aurons pas assez de loisirs pour nous
livrer à l'étude ; ou bien n'ayant pas étudié fidèlement, nous ne sommes

préparés à être ni des théologiens ni des pasteurs.
Il ne faut pas dire qu'on prépare des professeurs, car ce serait justifier

indirectement le mode de préparation que nous subissons. Des
professeurs préparés comme nous le sommes enseigneront comme ils
ont été instruits eux-mêmes. Non ; un professeur de théologie devrait
être autre chose qu'un pur théologien.

D'autre part des connaissances intellectuelles sont indispensables
pour les discussions. Une des grandes supériorités du protestantisme,
c'est que ses pasteurs sont des hommes instruits ayant passé par une
discipline, intellectuelfe analogue à celle des autres hommes cultivés.
Cette préparation est nécessaire en particulier pour la discussion avec
les incrédules, qu'ils soient ignorants ou instruits, c'est-à-dire soit qu'il
s'agisse de les éclairer, soit qu'il faille confondre leurs sophismes. En

un sens aujourd'hui plus que jamais nous avons besoin d'une solide
culture.

Mais il y a des hommes qui ne sauront que difficilement s'en servir,
des hommes à qui la discussion est pénible, qui sont toujours mal à
l'aise sur le terrain intellectuel tandis qu'ils deviennent puissants sur
le terrain spirituel. Ceux-là auraient besoin d'un autre genre de
préparation, d'une préparation plus spirituelle. Il est vrai qu'ils sont une
minorité et qu'eux aussi d'ailleurs bénéficient de feur cufture, parce
qu'ils se font écouter des gens instruits qui ne prêteraient pas l'oreille
à un simple disant exactement les mêmes choses, mais chez lequel ils
ne sentiraient pas la culture qu'ils possèdent eux-mêmes.

En sortant de la Faculté j'étais persuadé d'avoir fait de déplorables
études, parce que je ne me sentais pas préparé pour la pratique ; mais
puisque la théorie et la pratique sont toutes deux nécessaires et ne

peuvent pas être poursuivies en même temps, il faut bien commencer

par l'une qui vous introduit à l'autre.
Ce qu'il faudrait ce sont des cours mettant les étudiants au courant

des résultats admirables obtenus par la charité chrétienne sous ses
diverses formes ; or on peut sortir d'une Faculté de théologie en
connaissant à fond toute sorte de questions de textes et de critique
biblique et en ignorant comment la puissance de l'Esprit de Dieu s'est
manifestée depuis dix-neuf siècles au sein de l'Eglise et par elle dans
le monde. Il faudrait supprimer pour pouvoir ajouter. Peut-être
pourrait-on aussi laisser aux élèves la liberté de faire un choix entre
certaines branches des programmes.



MISCELLANÉES l43

Il faudrait un cours sur la puissance de la prière, fondé non sur
l'expérience du professeur mais sur l'histoire de l'Eglise. En général dans
l'enseignement historique il faudrait insister sur ce qui a été authentiquement

chrétien, la puissance de Dieu se manifestant au sein d'un
monde corrompu et d'une Eglise mondanisée, et moins sur les faits
ecclésiastico-politiques.

En résumé les cours et la culture théologiques sont nécessaires,
mais ceux qui enseignent devraient se rappeler que ce ne sont là que,
des moyens. Or j'ai eu souvent l'impression que mes professeurs
donnaient leurs cours comme si les connaissances qu'ils cherchaient à

nous inculquer étaient un but en elles-mêmes. Ce dont il s'agit, ce
n'est pas de s'instruire en vue du savoir intellectuel, c'est de pouvoir
mieux formuler la vérité reçue par le cœur.

Auguste Naville.

HOFFDING, RENOUVIER ET LA SOCIETE DES NATIONS

La Société des nations semble prendre définitivement corps
puisqu'elle aura une organisation permanente dont Genève, et la Suisse

par conséquent, auront l'honneur d'être Je siège.
Plusieurs se demandent toutefois si, pour avoir un symbole

tangible, le droit international en sera plus efficace et si vraiment
le terrible fléau de la guerre est appelé à disparaître du monde dit
civilisé.

Dans son numéro de septembre 1914» la Revue a rappelé quelles
étaient, selon Kant, les conditions d'une paix durable. D'autres
philosophes, vers la fin du xixe siècle, se sont également préoccupés de ce

problème ; en particulier et pour ne citer que ces deux noms, Hôffding
et Renouvier. Les pages qu'ils ont écrites à ce sujet ont été sur plus
d'uu point démenties par la guerre ; elles restent cependant dignes
d'être méditées aux heures troublées que nous traversons, car elles

proclament avec fermeté l'idéal civique et politique auquel tout Etat
doit rester attaché sous peine de périr.

Dans sa Morale, M. Hôffding espérait, sans trop oser y croire, à

l'avènement progressif d'une paix perpétuelle. Sans doute, disait-il,
« uu grand maréchal allemand a été jusqu'à nommer la guerre un
élément nécessaire de l'ordre divin du monde. S'attribuer une connaissance

familière de l'ordre divin de l'univers est un héritage de
l'ancienne philosophie allemande qui semble avoir passé maintenant aux
généraux »(p. 554)-



l44 MISCELLANÉES

Mais, ajoutait-il, certains symptômes sont encourageants. Les
premiers tribunaux qui marquèrent la naissance des sociétés civilisées
furent des tribunaux d'arbitrage. « Les résultats ainsi obtenus, il sera
légitime de chercher à les appliquer en grand ».

« Une autre considération est plus encourageante. Les guerres sont
faites de plus en plus humainement ». « Grâce aux efforts philanthropiques

du Genevois Henri Dunant ...la Croix-Rouge marque un endroit
consacré à la paix, lors même que la bataille se poursuivrait tout
autour avec acharnement ».

Enfin « du temps de Grotius le droit des gens consistait par essence
uniquement en règles pour faire la guerre et conclure la paix». Aujourd'hui

et vu l'importance considérable du commerce pour la fondation
des sociétés, « ce sont surtout les relations et les tâches pacifiques qui
forment la matière du droit international».

Cette évolution cependant, déclare M. Hôffding, « sera d'autant plus
facilitée que chaque Etat particulier laissera jouer un plus grand rôle à
la liberté politique, car l'emploi de la force au dehors d'un Etat est en
étroite connexion avec son emploi au dedans ». Un principe général
domine toute la question. «L'empire de l'humanité ne se trouve ni
en dehors ni au-dessus de la famille, de l'association de culture et de
l'Etat. Nous ne sommes pas d'abord membres de la famille, ouvriers
de la culture, citoyens de l'Etat, et ensuite hommes ; mais nous devons
précisément vivre en hommes dans toutes les circonstances pouvant se

présenter au sein de la famille, de l'association de culture ou de l'Etat,
et nous traiter en hommes les uns les autres » (p. 553).

Renouvier est encore plus catégorique sur la condition fondamentale
qui doit servir de base à une paix durable entre les hommes. Un Etat
qui repose uniquement sur la nationalité naturelle est inférieur à celui
qui tend à exprimer un contrat social donné. «La notion de l'Etat est
le fruit de la réflexion et du vouloir ». (i) « Le vrai but est donc
d'améliorer les Etats en les amenant au respect de l'autonomie de
leurs sujets et de leurs autonomies réciproques, de les considérer
comme des produits de la raison et de la volonté encore plus que des
affections, et, par suite, de faire dépendre leurs lois de formation ou de
division, premièrement de la volonté délibérée de leurs membres,
secondement des affinités et convenances diverses qu'il est permis à

ceux-ci de consulter, troisièmement des conditions historiques, imposées

par le présent et par le passé » (p. 286). « L'idéal est une fédération

d'Etats libres, homogènes, autonomes, limités et multipliés par
leurs décisions propres et par leurs conventions, autant que par des
affinités naturelles et par la facilité de se connaître et administrer eux-
mêmes ; intérieurement justes, en tant qu'expression de la raison et des

(1) Science de la morale, t. II, p. 286 et sq.



MISCELLANÉES l45

volontés concordantes de leurs membres, extérieurement disposés à
observer leurs devoirs réciproques avec scrupule comme pourraient le
faire les meilleurs citoyens d'une même société » (p. 323). « Le principe
est partout le même : loi, morale, liberté ; les conséquences ne peuvent
différer ». « Chaque personne travaille à faire son devoir, ainsi seulement

le droit règne, ainsi la vertu est la pierre angulaire de la société :

chaque personne est, de son point de vue propre, cette pierre qui
ébranle tout quand elle tombe. Telle est la condition de la paix perpétuelle

universelle, qu'on ne saurait attendre de la liaison empirique
d'Etats fondés par la coutume ou la force et conduits par des passions
sans règle» (p. 324).

Il est inutile de souligner l'intérêt de ces déclarations à l'heure où un
double danger menace la vie des Etats : la vague révolutionnaire et la
réaction bourgeoise. Mais les idées exprimées par Hôffding et Renouvier

ont encore une autre portée ; elfes souligneraient, si besoin était,
le vœu exprimé par M. Alexis François dans la Semaine littéraire
du io mai. C'est au nom de la Belgique que la Suisse accepte d'être le
siège de la Ligue des nations. Elle ne peut donc le faire que si un
monument est érigé à Genève en l'honneur et au souvenir immortel du

pays qui a consacré de son sang les principes du droit international.
Nous espérons donc que le désir exprimé par M. François rencontrera

l'accueil qu'il mérite et qu'une souscription nationale, promptement

couverte, permettra de le réaliser.
A. R.

LECOLE FERRER

La guerre aura eu, entre autres conséquences fâcheuses, celle de

provoquer à Lausanne la fermeture de l'école Ferrer. En quoi cette
école se distinguait-elle des autres, quel fut son but et quels résultats
a-t-elle obtenus durant ses trop courtes années d'existence C'est ce

que MM. Jean Wintsch et Samuel Gagnebin ont exposé avec beaucoup

de chaleur et de conviction le 17 avril dans une conférence

publique (1), faite à la Maison du peuple de Lausanne ; en terminant,
les conférenciers ont exprimé le vœu que les expériences faites à

l'école Ferrer puissent servir à d'autres.
Création spontanée, l'école Ferrer est due à l'initiative d'un

groupe d'ouvriers désireux de prendre une part plus directe et plus
active à l'instruction et à l'éducation de leurs enfants.

(1) La conférence de M. Gagnebin vient de paraître dans le Rulletin de

l'école Ferrer, Nos 21 et 22 (9, avenue J. Olivier, Lausanne).



l46 MISCELLANÉES

Le comité pédagogique de l'école, composé exclusivement de parents
d'élèves, se réunissait fréquemment ; il exprimait ses vœux et s'efforçait

de définir les buts à atteindre. Une fois ceux-ci fixés, les maîtres
restaient entièrement libres dans le choix des méthodes et de leur
application, méthodes essentiellement modernes du reste (enseignement

concret, travail de collaboration et par groupes, les élèves plus
avancés aidant aux plus jeunes, respect de l'individualité, etc.).

Deux choses surtout nous ont frappé dans l'exposé si riche de
MM. Wintsch et Gagnebin : d'une part la nature des besoins auxquels
l'école Ferrer cherchait à répondre, de l'autre la collaboration active
des parents à cette institution.

Sur le premier point il est certain que la classe ouvrière ne rencontre
pas dans nos écoles publiques actuelles la satisfaction de toutes ses

aspirations. La compréhension et le respect (non pas théorique, mais
vécu) du travail manuel, la probité et la beauté qui doivent présider à
sa bieufacture ne trouvent pas dans l'enseignement et l'éducation
officiels la place qui leur est due ; une sérieuse réforme devrait être faite
à cet égard.

Le second point mérite également une sérieuse attention. Par la
force des choses et dans notre civilisation moderne, les parents ont
pris de plus en plus l'habitude de s'en remettre à l'école publique,
c'est-à-dire à l'Etat, de tout ce qui concerne l'instruction et, chose plus
grave, l'éducation de leurs enfants. De là, malgré toutes les tentatives
pour le faire cesser, le divorce qui subsiste entre les parents et les
institutions scolaires officielles. C'est là un état de choses anormal,
auquel l'école Ferrer a remédié d'une façon heureuse et énergique.

On pourrait, nous sembie-t-il, s'inspirer de son exemple et cela sans

provoquer de grands bouleversements dans l'économie financière qui
règle le budget de l'instruction publique. Il suffirait que l'Etat laisse
une autonomie presque complète en matière d'instruction et d'éducation

aux directeurs de chaque école ; à ceux-ci incomberait alors le
devoir de s'entendre directement d'une part avec les parents, de
l'autre avec le personnel enseignant, et cela au mieux des intérêts des

groupes d'enfants qu'ils dirigent.
Le contact entre les écoles officieifes et fe pubtic s'établirait de lui-

même, puisque maîtres et parents comprendraient, sous le contrôle
d'une direction libre et avisée, à quel point leur responsabilité est
engagée dans la bonne marche de ces écoles.

A. R.



MISCELLANÉES 147

PSYCHANALYSE

Nous avons signalé en son temps le succès, qui paraissait curieusement

symptomatique, d'une conférence donnée à Genève et à

Lausanne par le Dr Alphonse M^der de Zurich sur la psychanalyse et son
importance dans la vie contemporaine. Elle vient de paraître en un
petit volume par lequel MM. Rascher & C1" inaugurent une «

Bibliothèque suisse de science et de philosophie » ; au titre primitif s'en est
superposé un autre plus promettant encore : Guérison et évolution dans
la vie de l'âme. L'abandon résolu et motivé de ce matérialisme médical
contre lequel il y a quinze ans à peine James et Flournoy donnaient
leur grand effort ne déplaira pas sans doute aux lecteurs de la Revue.
Mais que les médecins prennent garde de verser leur char de l'autre
côté : le spiritualisme dépasse autant que son concurrent les cadres
de l'observation et de l'induction scientifique.

M. Meeder a d'ailleurs des idées fort dignes d'être méditées. Le
médecin des âmes doit faire avant tout fonction de guide, et s'il y
peut réussir, c'est qu'il peut constamment faire appel à une faculté
que le malade porte en lui-même sans en user de façon satisfaisante :

le sens de la direction. Le Christ a dit : « Je suis le chemin » et l'âme
est « naturellement chrétienne ». — « Cette façon de considérer les
choses, dit M. Mseder, me paraît rendre pour ainsi dire visible et
accessible, dans le plan psychologique, une grande vérité religieuse
que l'on nous a enseignée d'une façon purement extérieure et hisloiï
que et qui, présentée de cette façon, était devenue à la plupart d'entre-
nous inaccessible... Je parle pour ceux qui veulent se baser librement
sur leur propre expérience de la vie intérieure. »

C'est un fait assurément remarquable que sur les sept volumes des
« Schweizer Schriften für allgemeines "Wissen » qui font, en allemand,
pendant à la «Bibliothèque suisse de science et de philosophie», trois
soient consacrés à la psychanalyse. Le pasteur Pfister n'est pas moins
enlhousiaste de la nouvelle voie que le docteur Mœder, et comme celui-ci
il clame déjà sa conviction dans le titre même de son écrit (i),mais,moins
influencé par Jung, il se tient plus près des faits et base les conclusions
auxquelles il veut amener le lecteur sur un long procès-verbal de rêves
et d'associations qui à quelques-uns paraîtra un peu ardu. Du moins
montre-t-il fort bien que la méthode psychanalytique sert à mener
vigoureusement la lutte contre le mensonge intérieur : la vérité psychologique

mène à la vérité morale. Ce qui est plus nouveau et plus
inattendu, c'est que les rêves du sujet, dans le cas du moins qui nous

(i) Wahrheit und Schönheit in der Psychanalyse. Zürich, Rascher, 1918.



l48 MISCELLANÉES

occupe, gagnent en intérêt esthétique, en valeur d'art, en beauté, à

mesure que les tendances basses qui étaient à l'œuvre dans le
subconscient sont mises au grand jour de la vérité. Ainsi se trouve confirmée

par des méthodes qui eussent fort étonné Victor Cousin l'existence

de la trinité éternelle du Vrai, du Beau et du Bien.
P. B.



LAUSANNE — IMPRIMERIE COOPERATIVE LA CONCORDE


	Miscellanées

