
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 7 (1919)

Heft: 31

Artikel: Les Lollards

Autor: Martin, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380012

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380012
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES LOLLARDS

Lorsqu'on a étudié d'un peu près l'œuvre d'un homme de

la valeur de John Wyclif (ï), on se demande : Qu'est-il resté

de ce déploiement de puissance intellectuelle et religieuse,
car après tout il a été considérable et n'a pu rester stérile?

Deux mots, deux noms propres, répondent à cette question

: les Hussites et les Lollards.
La réforme inaugurée en Bohême par Jean Huss et Jérôme

de Prague est passablement connue, grâce surtout à

l'influence qu'elle a eue sur Luther et par lui sur la Réforme
allemande. Les Lollards le sont beaucoup moins, parce que
leur mouvement paraît n'avoir pas eu de suites durables et
ressembler à un fleuve qui, après avoir arrosé et fertilisé
une vallée, va se perdre dans les sables.

C'est pourquoi il m'a paru intéressant de chercher à le
suivre, dans cette conviction que, lorsqu'il y a de la vie,
elle peut devenir latente pendant quelque temps et se

dissimuler aux regards inattentifs, mais qu'elle finit toujours par
se manifester au dehors.

Or c'est là, j'en suis convaincu, ce qui a eu lieu pour le

mouvement des Lollards. Il a bien pu être étouffé pour un
temps par les persécutions ; mais l'esprit s'en est retrouvé,

(ï) La présente étude fait suite à une autre consacrée à la vie de John
Wyclif (i3ao-i384).

8



CHARLES MARTIN

lors de la Réformation du xvie siècle, chez les puritains et
les dissidents anglais. Je regrette de ne pouvoir l'établir en
remontant aux sources, aux chroniques et aux écrits polémiques

contemporains (i). La guerre m'a empêché d'y avoir
accès ; mais, à leur défaut, j'ai dépouillé quelques-uns des

livres les plus sérieux qui aient été écrits sur eux, et j'ai
essayé d'en résumer les enseignements (2).

Les Lollards D'où vient ce nom populaire, puis officiel,
qui a été donné aux disciples et continuateurs de John

Wyclif? L'origine en est plus ou moins douteuse, comme
c'est trop souvent le cas pour les termes populaires. Il semble

pourtant qu'on le fasse à tort dériver du nom d'un
personnage plus ou moins mythique, W. Lollard, qui aurait

(1) Chroniqueurs et écrivains polémiques contemporains :
Henry Knighton, chanoine de Leicester: Compilatio de eventibus Angliae,

quatre livres allant jusqu'en i366 ; le cinquième, i366 à i388, paraît être de

la plume d'un autre chanoine de Leicester dont le nom est inconnu. Rev.

Lumby, RolL Series 1899. — Thomas Walsingham, de Saint-Alban, Chronica
Angliae : i328-i388 ; Rolls Series, 1874 et Hisloria anglicana : 1272-1422 ;

Riley, Rolls Series, i863. — Thomas Netter of Walden, carmélite (i38o-
i43i), Doctrinale antiquitatum fidei ecclesiaslicae catholicae contra Wicle-
vistos et Hussitos, édit. du P. Blanciotti, Venise, 1707, in-fol. ; et Fasciculi

Zizaniorum Johannis Wyclifii ; Shirley, Rolls Series, i858. — Reginald
Pecock, gallois, évêque d'Asaph puis de Chichester (env. i3g5-i465), The

Repressor of over myche wyling (blaming) the clergie ; Churchill Babing-
ton, Rolls Series, i860, 2 vol.

(2) Auteurs consultés :
Gotthard Lechler, Lollarden, dans la Realencycl. de Herzog, 1 Aufl.,

VIII 458-466. (Nous citerons : Lechler, Loll.). — Gotthard Lechler, Johann
von Wiclif und die Vorgeschichte der Reformation, 2 Bde, Leipzig 1873.

(Lechler, Wicl.) — Lobimer D. D., John Wyclijje and his English Precursors,

London (sans date), traduction abrégée du livre, précédent (Lor.). —
T. M. Lindsay, Lollards, dans Encyclopaedia Britannica, 9th edition 1882,

XIV 8io-8i3. (Lindsay). — George Macaulay Thevelyan, England in the
Age of Wycliffe, 3rd edit., London 1900. (Trev.). — Rudolf Boddensieg,
Lollarden, dans la Realencycl. de Hauck, 3 Aufl., XI 610-626. (Bud.). —
C. Oman, The History of England from the Accession of Richard II to the
death of Richard III, 1910. (Oman). — H. A. L. Fisher, The History of
England from the Accession of Henry VII to the death of Henry VIII,
1910. (Fisher). Ces deux derniers sont les vol. IV et V de The Political
History of England, edited by William Hunt and Reginald Poole.



LES LOLLARDS Io3

été brûlé à Cologne en i33a, ou de lolium (ivraie) à

laquelle leurs adversaires les auraient comparés. On trouve
ce nom donné à des sectaires appelés aussi Cellites, Alexians,
Beggars, etc., qui parurent à Anvers au commencement du
xive siècle. Ils soignaient et enterraient les pestiférés
abandonnés par les prêtres, lors d'une grande épidémie qui sévit
alors. Ils les accompagnaient au cimetière en chantant des
chants lugubres et presque inarticulés. De là le nom de

Lollards emprunté au verbe lullen, lollen, lallen, en anglais
to lull, prier à voix basse, murmurer des prières. Ces

Lollards des deux sexes consacraient leur vie à cette œuvre
d'humanité dans une partie de l'Allemagne et des Pays-Bas,
se fiant pour leur entretien à la gratitude de ceux qu'ils
soignaient et à la bienveillance du public. Les prêtres, vexés
de voir leur propre indolence mise au jour par le dévouement

de ces laïques, les accusèrent dès i347, auprès des

papes, d'hérésie ainsi que de divers vices. Ils généralisaient
ainsi quelques rares cas d'immoralité qui avaient pu se
produire surtoul chez des formalistes qui s'étaient joints à eux.
Le nom de Lollards devint ainsi un titre de mépris synonyme
de celui d'hypocrites (nous disons mômiers). Les magistrats,
qui appréciaient leurs services, les défendirent auprès des

souverains pontifes, et obtinrent de les soustraire à la
juridiction de l'Inquisition pour les soumettre à celle des

évêques. Un certain nombre de leurs sociétés existèrent à

Anvers, à Cologne, à Utrecht et ailleurs. D'après Tritho-
mius, moine historien du commencement du xvie siècle,
leur nombre s'éleva en Allemagne jusqu'à 80,000 (1). Le
nom de Lollards désigna par suite dans le langage populaire

les hommes dont les doctrines et surtout les pratiques
sortaient des enseignements de l'Eglise. C'est ainsi qu'il en
vint à être appliqué aux disciples de Wyclif et spécialement

aux continuateurs de son activité réformatrice.
Nous le trouvons pour la première fois comme tel dans

(1) Lechler, Wich, I, 68tì, II, 4, note.



I04 CHARLES MARTIN

une violente attaque lancée dans l'Université d'Oxford
contre les Wyclifistes par un moine cistérien, docteur en
théologie, du nom de Henry Crump (ï). Le premier document
officiel à nous connu où il se trouve est un mandement de

l'évêque de Winchester qui désigne cinq des principaux amis

du réformateur (Hereford, Aston, Purvey, Parker, Swin-
derby) comme nomine seu ritu Lolladorum confœderati (a).
Dès lors l'acception de ce mot devint de plus en plus générale

et usuelle. On appela Lollards tous ceux qui se
rattachèrent à ce mouvement, et spécialement les prédicateurs
itinérants institués par Wyclif. Ceux-ci sont mentionnés
dans une lettre officielle de l'archevêque Courtenay au
chancelier de l'Université en date du 3o mai i382.

Il y reproche à ceux qu'il appelle des fils de damnation
de s'attribuer, sous le prétexte de haute sainteté, le droit de

prêcher sans son autorisation dans sa province. « Ils ne
craignent pas, écrit-il, de censurer, de dogmatiser et de

prêcher dans les églises, sur les places publiques et dans
les marchés ainsi que dans d'autres lieux profanes » (2).

Quelle en était l'origine Déjà pendant son séjour à

Oxford, lorsque la Réforme religieuse prit le pas pour lui
sur la réforme politique, soit dès 1378, Wyclif avait été

frappé de voir à quel degré de nullité, et même d'indignité,
était descendue la prédication du clergé séculier, et aussi

celle des moines mendiants dont les ordres, comme celui
des Dominicains, avaient été fondés pour y remédier. Il
réunit alors autour de sa chaire des étudiants et de jeunes
prêtres, et se donna la tâche de leur enseigner la prédication

de la Parole de Dieu. Scolastique dans son enseignement

théologique, au moins dans la forme, il cessa de l'être
dans son homilétique. Il fit étudier la sainte Ecriture à

ses disciples et leur apprit à faire reposer leur prédication
sur une base scripturaire. Il leur donna des sermons et des

(1) Lechler Wich, II, 5, note. Bud., 616.

(2) Lechler, Wich, I, 4t2- Lor., 190, 386.



LES LOLLARDS Io5

plans de sermons écrits en anglais comme modèles et comme
fils conducteurs. Puis il les envoya prêcher directement au

peuple. Nous avons les noms de quelques-uns de ces jeunes
qui apprenaient aux pieds du réformateur à briser les vieux
vaisseaux pour faire pénétrer le vin nouveau dans le peuple
anglais. Nous les connaissons par les attaques de l'archevêque

Courtenay qui, encouragé par le pape Urbain VII,
voulut mettre un frein à l'œuvre de Wyclif et surtout à ses

attaques contre le dogme de la transsubstantiation. N'osant

pas encore s'attaquer à sa personne, il cita à sa barre en mai
et en juin i382 quatre des compagnons de Wyclif, Nicolas
Hereford, John Aston, Bedeman et Repington (i). Nous
n'aurons pas à revenir sur ce dernier, car après avoir
été excommunié et en avoir appelé à Jean de Gand, il se

réconcilia vers la fin de la même année avec Courtenay et

devint un adversaire violent des Lollards. Chapelain et

confesseur du roi Henri IV qui les persécutait, Repington
fut nommé évêque de Lincoln où il forma une classe de

jeunes prédicateurs destinés à contrebalancer l'influence des

Lollards. Accusé en 1407 par Thorpe de persécuter le

peuple de Dieu, il devint cardinal en 1409. Finalement
il mourut en 1424, après avoir fait beaucoup de mal à ses

anciens amis (2).
Nicolas Hereford, docteur en théologie et prédicateur

éloquent, s'enfuit pour échapper à la condamnation de

Courtenay. Il partit hardiment pour Rome, persuadé qu'il arriverait

à convaincre le pape Urbain VI de la fausseté du dogme
de la transsubstantiation. Ayant exposé son point de vue
aux papes et aux cardinaux, il fut emprisonné et n'échappa
à la mort que parce qu'Urbain VI aimait les Anglais (3).
John Aston et Bedeman firent une sorte de demi rétractation

qui ne les empêcha pas de continuer à prêcher, l'un,
Bedeman, dans les comtés de Cornouailles et de Devon,

(1) Lechler, Wich, 687.

(2) Lor., 400, 44°- Trev,, 307.

(3) Lechler Wich, I, 694.



I06 CHARLES MARTIN

l'autre, Aston, dans celui de Leicester. A ces hommes s'en

joignirent d'autres dont l'un, William Thorpe, raconta plus
tard les rapports qu'ils entretenaient à Oxford les uns avec
les aunes, et la vénération que tous ressentaient pour
Wyclif. Celui-ci les appelait alors « les pauvres prêtres, les

simples, les fidèles presbytres ». Lorsqu'en i83a il dut se

retirer à Lutterworth, petite ville dont il était déjà le recteur
depuis huit ans, il développa beaucoup l'institution de ces

prédicateurs itinérants. Il ne se contenta plus de les choisir
parmi les prêtres qu'il avait moins sous la main qu'à Oxford,
mais admit des laïques dans leurs rangs. Aussi les appela-
t-il souvent dès lors : « hommes évangéliques, hommes

apostoliques », déclarant que par la grâce de Dieu, la
prédication d'un seul prédicateur sans instruction porte plus
de fruits que celle de beaucoup de gradués, parce qu'il
répand la semence de la loi de Dieu plus humblement et

plus abondamment en œuvres et en paroles. Pour lui désormais,

l'appel de Dieu est suffisant pour constituer un ministère

dans l'Eglise. Dieu lui-même installe son ministre sans

qu'il soit besoin de l'imposition des mains d'un évêque,
conformément au rituel (i).

A cette époque vinrent se joindre à eux des hommes

comme William Smith, un laïque fort peu instruit qui n'apprit

à lire et à écrire que dans son âge mûr, mais qui s'en
alla partout prêcher avec ardeur, et comme William Swin-
derby, dit William l'ermite, qui bien que prêtre, était le

plus grand dénonciateur de l'avarice, de l'inconduite et de

la mondanité du clergé. Ses prédications enflammées
remuaient profondément les consciences des gens du monde.

Tous ces hommes de Dieu, formés et conseillés par
Wyclif, partaient deux à deux, vêtus de longs vêtements
de bure, les pieds nus, un bâton à la main. Ils se rendaient
de village en village, de ville en ville, prêchant, avertissant,
enseignant partout où ils pouvaient trouver des auditeurs,

(i) Lor., 196 (citations de Wyclif dans la note 1).



LES LOLLARDS IO7

dans les églises, dans les chapelles, sur les cimetières et
dans les marchés (i). L'un d'entre eux, Richard Way thstathe,
dit le chapelain, s'adjoignit à Swinderby pour desservir une
petite chapelle à l'entrée de la ville de Leicester, ce qui ne
les empêchait pas de prêcher parfois du haut d'une pierre
miliaire située dans la principale rue de. la ville (2).

Le genre de vie de ces prédicateurs était extrêmement
simple et même ascétique. Ils s'abstenaient de mendier, et

pratiquaient la pauvreté non comme un mérite, mais dans
la conviction que l'Eglise et ses ministres doivent être pauvres

pour accomplir l'œuvre du Seigneur.
La mort de Wyclif qui survint en 1,884 Ult uu c'oup

terrible pour les Lollards dont aucun n'avait une envergure
qui pût être comparée à la sienne. Le plus instruit, le plus
développé d'entre eux, Nicolas Hereford, qui avait traduit
en anglais à peu près la moitié de l'Ancien Testament, était
alors prisonnier à Rome. Dès qu'il en fut revenu un an ou
deux plus tard, il devint leur chef. Le chroniqueur Walsing-
ham dit de lui : « Après !a mort de l'hérésiarque Wyclif
c'était à Hereford, gradué en théologie, mais remplissant
l'office de séducteur que les hommes de cette secte
s'attachaient surtout ». Il n'y avait pas cependant en lui l'étoffe
d'un Mélanchthon, d'un Bullinger ou d'un Théodore de

Bèze, les amis et continuateurs de Luther, de Zwingli et
de Calvin. Preuve en soit le fait qu'en i3o,i, après un
procès intenté par les prélats contre les Lollards à

Lincoln et à Leicester, Hereford fit sa soumission à

l'archevêque et devint l'adversaire de ses anciens coreligionnaires

(3).
Malgré cela le nombre des Lollards ne cessa pas

d'augmenter pendant les quinze dernières années du xive siècle.

Il devint assez considérable pour que le chroniqueur Au-

(1) Lechler, Wich, I, 421.

(2) Lor., 44»-

(3) Lor., 401, 441, note 3.



I08 CHARLES MARTIN

gustin de Leicester Knighton écrivît que sur deux personnes
rencontrées dans la rue l'une devait certainement appartenir à

leur parti (ï). Si le clergé leur était en général hostile, il y
avait un peu partout, surtout dans les comtés de Leicester,
et dans l'ouest de l'Angleterre et à Londres, des prêtres
gagnés à leurs principes. Les hommes qui exercèrent l'action
la plus considérable dans le premier de ces centres furent
Swinderby, John Aston et John Purvey. Celui-ci, tant que
vécut Wyclif, fut son fidèle suffragant à la cure de Lutterworth.

Après sa mort, il se retira dans l'ouest et continua
son œuvre par la prédication, et surtout par sa revision de
la traduction de la Bible qu'avaient composée Wyclif et
Hereford, à laquelle il mit la dernière main en i388. Il fournit

ainsi à tous ses coreligionnaires et, avec eux, à tout le

peuple anglais, la Parole de Dieu dans la langue qu'ils
pouvaient comprendre (2).

De Leicester le mouvement Lollard se propagea un peu
partout, à Nottingham d'abord, puis à Lincoln au N.-E.,
et dans l'ouest de l'Angleterre où John Aston et William
Swinderby firent de fréquentes incursions, et restèrent
longtemps actifs. Ils y furent aidés par un Gallois, nommé
Walter Brute, qui, plus que d'autres encore, s'éleva contre
la papauté à laquelle il appliquait toutes les images de

l'Apocalypse. Pour lui c'était le pape qui avait le nombre
de la bête 666 (il le tirait de ces deux mots dvx cleri). Ce

fut là que les Lollards renoncèrent à la succession apostolique

et se consacrèrent eux-mêmes des prêtres, sans se

soucier de l'intervention des évêques (3). Il ne semble pas
cependant que cette coutume se soit implantée fortement
parmi eux, car presque tous leurs prêtres de la génération

suivante avaient été dûment ordonnés par des

évêques. Enfin, nous en trouvons à cette époque un

(1) Lechler, Wich, II, 14.

(2) Lor., 218-221.

(3) Lechler., Wich, II, 20.



LES LOLLARDS IO9

foyer assez important à Londres, où ils se mêlèrent plus
activement aux mouvements politiques que ceux de la
province (1).

Naturellement les prélats ne laissèrent pas la propagande
des Lollards gagner leurs diocèses sans faire des efforts

pour l'enrayer. En i38^, l'évêque de Worcester lança contre

eux un mandemenl qui a pour nous l'avantage de nous
fournir les noms de plusieurs de leurs chefs. Deux ans plus
tard, l'archevêque Courtenay, visitant le diocèse de Lincoln,
s'arrêta à Leicester leur foyer central. Il força William Smith
de faire pénitence pour avoir brûlé une statue en bois de

sainte Catherine, et à livrer des livres qu'il avait écrits en
anglais sur le Nouveau Testament et les Pères. Ces mesures
produisirent certainement un léger recul dans le mouvement,
en déconsidérant quelque peu les chefs auprès de la population.

Mais elles ne l'arrêtèrent pas. Les Lollards avaient alors

l'appui d'un nombre assez considérable de seigneurs et de

grands propriétaires qui partageaient plus ou moins
ouvertement leurs vues. Parmi eux nous pouvons signaler John
de Montacute, comte de Salisbury, sir Thomas Latimer,
sir John Trussel, sir Lewis Clifford, puis sir Richard
Slurry (ou Story), sir Reginald Hilton, sir William Nevil (2).
Comme leurs résidences se trouvaient dans des comtés
différents, ils y favorisaient la propagande des prédicateurs
itinérants. Quand ceux-ci se présentaient dans leurs châteaux, ils
étaient sûrs d'y trouver une généreuse hospitalité et parfois
un abri contre les persécutions. Leurs adversaires se

plaignaient de cet appui : « Quand un de ces prédicateurs, dit
le chroniqueur Knighton, se présentait dans la propriété
d'un de ces seigneurs pour y prêcher, celui-ci s'employait
immédiatement avec zèle à convoquer le peuple du voisi-

(1) Trev., 320-327.

(2) Lechler, Wycl., II, 12.



CHARLES MARTIN

nage, et à le réunir en un lieu fixé d'avance ou dans une
église (qui dépendait de son patronage) pour entendre les

paroles du prédicateur. Les gens, même s'ils n'y allaient
pas de bon cœur, n'osaient pas résister ou contredire. Car
les seigneurs avaient l'habitude d'assister en personne aux
réunions, armés de leur épée et de leur bouclier, pour
défendre le prédicateur égaré; et afin que personne n'osât
entreprendre quelque chose contre son enseignement ou
élever une contradiction » (i).

Beaucoup de bourgeois importants et de campagnards
aisés embrassèrent aussi la cause des Lollards. Les noms
de quelques-uns d'entre eux nous sont connus par les

registres des procès que leur firent les prélats. Citons ceux de

Roger Dexter et de sa femme, de John Harry, de William
Parchment et de Roger Goldsmith, tous bourgeois de
Leicester, ainsi que celui d'une femme nommée Mathilde qui
habitait en ermite un réduit situé dans un des cimetières
de cette ville (2).

Tous ces gens ne se contentaient pas d'écouter les

harangues publiques des prédicateurs itinérants. Ils formaient
des congrégations et se réunissaient en conventicules où
ils lisaient la Bible dans la traduction de Wyclif révisée

par Purvey, puis les écrits populaires du Réformateur et de

N. Hereford. Ils y prenaient aussi librement la parole,
inaugurant ainsi les réunions d'instruction et d'édification
mutuelles qui deux siècles plus tard jouèrent un si grand
rôle parmi les puritains et les non conformistes. Le langage
des prédicateurs Lollards devenait alors de plus en plus
agressif. Voici ce qu'en écrit un chroniqueur hostile il est

vrai à leur œuvre :

« Leur enseignement paraissait d'abord plein de douceur
et de piété, mais à la fin il changeait et devenait plein de

jalousie et de calomnie cachée. Personne, pensaient-ils, n'est

(1) Lor., 444.

(2) Lechler, WicL, II, i3.



LES LOLLARDS

juste et n'est digne de Dieu qui ne garde pas sa loi telle

qu'ils la prêchent. C'est une expression, qui revient
constamment dans leurs discours : la loi de Dieu ». (i)

C'est aussi, en effet, une expression favorite de Wyclif.
Elle nous permet de reconnaître que dans sa doctrine ne se

trouve pas encore nettement défini le principe de la justification

par la foi, ce pivot de tout l'enseignement de la
Réforme du xvTe siècle. Cependant l'un d'entre eux, Walter
Brute, émit des opinions qui s'en rapprochaient plus que
celles de Wyclif. Arrêté en i3jii par Gilbert, évêque d'Her-
ford, il écrivit pour sa défense des pages que le martyroiogue

Foxe trouva plus tard dans les archives de l'évêché et

nous a transmises. Fidèle en général aux doctrines de son
maître, il se libéra plus complètement, sur divers points de

la tradition catholique. Sa doctrine de la Cène est plus près
de celle des Réformés cpie de celle des Luthériens, son
opposition à la messe plus catégorique. Et surtout il fait ressortir
plus nettement la distinction entre l'Evangile et la loi :

« Christ, dit-il, n'a pas justifié par les œuvres de la loi ceux
qui croient en lui, mais il les a, par grâce, justifiés de leurs
péchés. Et ainsi Christ a accompli par la grâce ce que
la loi ne pouvait pas faire par la justice ». Brute tire les

conséquences pratiques de cette distinction. 11 soutient

qu'en opposition à la loi de Christ qui est amour, les papes
qui se disent ses meilleurs amis, éditent des lois conduisanl
à la guerre et aux persécutions. Pour cela ils s'appuient sur
l'Ancien Testament, tandis que la loi du Christ ordonne
de pratiquer, jusqu'au bout, la miséricorde et l'amour du

pécheur. Brute va même jusqu'à proposer l'abolition de la

peine de mort, comme contraire à la loi de l'amour (2).
Les Lollards employèrent aussi pour leur défense l'arme

de la poésie satirique. Ils firent circuler un poème anonyme
intitulé : « Le récit de Pierre le laboureur » (Pier Plough-

(1) Loi-., 444.

(2) Lechler, Wicl,, II, 3o-35.



112 CHARLES MARTIN

man's Tale), à l'instar d'un poème antérieur de quarante
ans et déjà anticlérical, appelé : « La vision de Pierre le

laboureur » (The Vision of Pier the Ploughman).
Pierre rendu perplexe par les luttes religieuses dont il est

le témoin, entend à l'orée d'un bois deux oiseaux qui
discutent. L'un d'eux, un cruel griffon, représente la hiérarchie,

tandis que l'autre, un débonnaire pélican, soutient la

cause des Lollards. Ce dernier décrit non sans humour les

prêtres, ces successeurs de Pierre qui, au lieu d'être humbles

comme lui, se mettent au-dessus des seigneurs et même
des rois, oppriment les petits, s'emplissent de vin et de

bière, et trompent la faim de leurs ouailles par une fausse

prédication de l'Evangile. Ils vendraient, dit-il, le ciel et

l'enfer et oppriment ceux qui disent la vérité. Il en dit
autant du pape, des évêques, bergers qui ne passent pas parla

porte de la bergerie, et plutôt que de travailler à paître
leurs troupeaux, jettent leurs filets sur eux pour en extorquer

de l'or et de l'argent. Il met en plein jour leur simonie,

leur cruauté et leur immoralité. Le griffon répond :

« Mais il faut bien un chef qui gouverne l'Eglise. Si le pape
était humble et pauvre on le chasserait de porte en porte et
les impies ne le craindraient pas. » Le poète alors élève le

le ton à celui de la vraie piété. «Ah, pourquoi parles-tu
ainsi fait-il dire au pélican. Christ est notre chef qui
règne au ciel ; nous ne devons pas en avoir d'autres, car
tous les autres maîtres sont méchants et faux. » Enfin
dans une sorte de prophétie le poète annonce que le griffon
amènera une troupe d'oiseaux de proie et opprimera le
pélican. Mais un jour viendra où il sera chassé avec sa

bande d'oiseaux malfaisants (ï).
Enhardis par leurs progrès et par l'appui que leur

donnaient plusieurs membres du Parlement, les Lollards se

lancèrent alors dans le domaine public. Comme le roi Richard
II ne leur était pas favorable, ils profitèrent d'une absence

(i) Lechler, Wich, II, 35-4a.



LES LOLLARDS Il3

qu'il fit en novembre i3a4 pour aller réprimer en Irlande
des mouvements insurrectionnels, et s'adressèrent au Parlement

qui se réunit en janvier i3g5 sous la présidence du
Duc d'York, régent du royaume. Sir Thomas Latimer et sir
Richard Story présentèrent en leur nom à la Chambre des

Communes un mémoire où ils réclamaient son appui pour
les réformes religieuses, morales et, sociales qui leur paraissaient

nécessaires. Ce mémoire contenait douze conclusions
qui me semblent intéressantes à citer, car elles mettent
clairement au jour leurs points de vue et leurs principales
doctrines. Je désire seulement les mettre dans un ordre un peu
plus logique que celui dans lequel elles furent présentées.

I. Depuis que l'Eglise d'Angleterre a fait la folie de
commencer à se mêler des choses temporelles, à l'instar de sa

grande marâtre l'Eglise Romaine,... la foi, l'espérance et la
charité se sont enfuies de notre Eglise, dont les a chassées

l'orgueil avec sa nombreuse postérité de péchés mortels.
IL Le sacerdoce actuel, qui a son siège à Rome et se

réclame de l'autorité des anges, n'est pas le sacerdoce pour
lequel Christ a ordonné ses apôtres.

VI. L'union en une même personne du roi et de l'évêque,
du prélat et du juge, du pasteur et de l'officier civil,
détourne le royaume d'un bon gouvernement.

IV. La fiction du miracle du sacrement du pain conduit,
à peu d'exceptions près, tous les hommes à l'idolâtrie. Dieu
veuille qu'ils veuillent croire eux-mêmes ce que le Doctor
evang-elicus (Wyclif) a enseigné dans son Trialogus savoir

que le pain de l'autel est habitualiter (symboliquement) le

corps de Christ.
V. Les bénédictions et les exorcismes que l'on fait sur le

vin, sur le pain, sur l'huile, le sel et la cire, sur la pierre
de l'autel et les murs de l'église, sur les vêtements, la mitre,
la croix et le bâton de pèlerin, sont plutôt des pratiques de
nécromancie que des œuvres de théologie.

VII. Les prières spéciales pour les âmes des morts
constituent une fausse base pour les aumônes.



ll4 CHARLES MARTIN

Vili. Les pèlerinages que l'on fait à d'aveugles croix, à

de sourdes images de bois et de pierre, et les prières que l'on
répète devant elles ont une étroite parenté avec l'idolâtrie.

IX. La confession auriculaire, que l'on donne comme
nécessaire pour le salut, exalte l'orgueil des prêtres et leur
fournit l'occasion de conférences secrètes et dangereuses....
Ils disent avoir la clef du ciel et de l'enfer, pouvoir
condamner ou bénir, lier ou délier à volonté, et pour douze
deniers ils vous vendront la bénédiction du ciel garantie

par un document revêtu de leur sceau.
III. La loi de continence, qui fut d'abord imposée aux

prêtres au préjudice des femmes, conduit maintenant
l'Eglise à la sodomie.

XL La loi de continence imposée dans l'Eglise à des

femmes fragiles et imparfaites de nature est la cause de

l'introduction de beaucoup d'horribles péchés.
X. L'homicide par la guerre ou par une prétendue loi de

justice pour une cause temporelle, sans une révélation
spéciale, est expressément contraire au Nouveau Testament qui
est une loi pleine de miséricorde. Jésus ne nous a-t-il pas
enseigné à aimer nos ennemis

XII. La multitude des arts non nécessaires usités dans

un royaume favorise beaucoup de péchés de gaspillage, de

luxe et d'étalage extérieur. Il nous semble que des industries

comme celles des armuriers, des orfèvres et toutes
celles qui ne sont pas nécessaires à l'homme, devraient être
abolies suivant la règle apostolique pour favoriser les vertus.

» (i)
On le voit, les Lollards abordaient déjà toutes les questions

doctrinales, morales, ecclésiastiques, politiques et
économiques, dans un esprit quelque peu étroit sans doute, mais
bien moral. Ce curieux document nous fournit en outre les

germes de bien des ordonnances somptuaires du xvie siècle.
Le résultat prochain fut nul ; le Parlement ne s'occupa

(ï) Lechler, Wich, II, 22-28. — Lor., 446-448.



LES LOLLARDS Il5

pas même de cet appel, et ses auteurs furent réduits à l'afficher

contre les murs de la cathédrale de Saint-Paul et de

Westminster. Cependant les prélats avaient pris peur. Ils
envoyèrent en toute hâte en Irlande, auprès du roi, une
deputation dont l'archevêque de York, Arundel et R. Bray-
brooke, évêque de Londres, étaient les chefs. Richard II,
lassé d'ailleurs de sa campagne, revint immédiatement à sa

capitale. Furieux contre les seigneurs Lollards, il reprit en

particulier sir Richard Story dans des termes si énergiques
et avec de telles menaces, que celui-ci se vit dès lors forcé
de tenir le serment du silence qui lui fut durement imposé (ï).

L'archevêque Courtenay mourut l'année suivante, mais
les Lollards n'y gagnèrent rien, car son successeur Thomas,
de la famille des comtes Arundel, se montra un persécuteur
encore plus décidé que lui de tous ceux qui ne se

soumettaient pas à l'Eglise. Aussitôt'nommé il convoqua un
synode de sa province qui condamna de nouveau les doctrines

de Wyclif. En même temps il chargea un franciscain
instruit, nommé Woodford, de réfuter son fameux Trialogus. Il
ne put rien faire de plus jusqu'au moment où Richard II fut
renversé du trône et remplacé par Henri de Lancaster, fils de

Jean de Gand, ce qui arriva en i3gi. Porté au pouvoir grâce
à l'appui de l'Eglise, le nouveau roi, qui prit le nom d'Henri IV,
lui montra sa reconnaissance en mettant son épée au service
des persécuteurs. Les autorités civiles durent dès lors prêter
main forte pour l'exécution des jugements prononcés par
les évêques. Ce fut alors, en 1401, que parut un édit
barbare, de comburendo hœretico, donnant cet ordre aux
officiers civils lorsque les évêques leur remettaient des hérétiques

relâchés ou endurcis : Personas Mas coram populo in
eminenti loco comburi faciant, ut hujus modi punitio metum
incutiet mentibus aliquorum. Cet édit ouvrit l'ère des auto-
da-fé jusqu'alors inconnus en Angleterre (2).

(1) Trev., 329.

(2) Oman, 171. Trev., 334.



Il6 CHARLES MARTIN

La même année, un prêtre de Londres nommé William
Sawtree fut appréhendé, puis jugé et condamné comme
relaps et incorrigible, parce que quelques années auparavant
il s'était soumis à une sorte de rétractation. Il fut brûlé vif
en mars sur le marché de Smithfield qui devait voir tant de

scènes semblables. Le traducteur Purvey fut tellement frappé
par ce spectacle qu'il se soumit à rétracter ses erreurs. Il
resta cependant Lollard, car en 1421 il eut encore à faire
comme tel à l'archevêque Chicheley. La nouvelle inquisition

déploya son zèle persécuteur dans les comtés les plus
infectés à ses yeux par le lollardisme. On alla jusqu'en
Ecosse où un homme nommé Rerby monta sur le bûcher
en 1407. Un tailleur d'une ville de l'ouest, Evesham, nommé
John Badby, fut amené jusqu'à Londres devant l'archevêque
Arundel. Comme il persistait à déclarer que le Seigneur Jésus-
Christ assis à table n'avait pu donner son corps encore vivant
à manger à ses disciples et refusait d'adorer l'hostie, on le
condamna au feu. Le prince de Galles, le futur Henri V,
passant sur la place au moment de son supplice et l'entendant

crier « merci à Dieu », fit éloigner les fagots brûlants
qui l'entouraient et lui offrit sa grâce, et même de l'argent,
s'il se rétractait. Radby ayant énergiquement refusé, le
prince l'abandonna à son sort, et on le rejeta dans les
flammes. Henri de Lancaster montrait par là ce qu'il devait
toujours être, un prince pieux, bon au fond, mais sincèrement

fanatique et systématiquement persécuteur (1).
Le cas peut-être le plus intéressant fut celui de William

Thorpe qui, après avoir été un auditeur de Wyclif à Oxford,
avait parcouru pendant vingt ans le nord de l'Angleterre
comme prédicateur itinérant. Emprisonné, puis relâché en
1397, il fut de nouveau arrêté en 1407. Arundel le fit venir
dans son château de Saltbury, dans le Kent, et l'interrogea
lui-même longuement et à plusieurs reprises. Comme il
pouvait communiquer avec ses amis, Thorpe écrivit le récit

(1) Lechler, WicL, II, 62-66. Trev., 335. Oman, 222 f.



LES LOLLARDS II?

de ses entrevues avec l'archevêque et le leur fit passer. Ils
le gardèrent avec soin et le publièrent plus tard, ce qui
nous l'a conservé. Tyndall, Foxe et d'autres réformateurs
du xvie siècle le répandirent abondamment parmi leurs
adhérents, dont il devint une des lectures favorites. Lechler
dit que la présence d'esprit, le calme, la clarté, la chaleur
et la décision avec lesquelles le prisonnier répondait au ton
tantôt condescendant, tantôt arrogant du prélat, réjouissent
le cœur du lecteur, en lui montrant l'action de l'Esprit de

Dieu dans l'âme de ce noble témoin de la vérité. On ignore
quel fut le sort de Thorpe. Probablement le fit-on disparaître,

soit par les privations qu'il eut à endurer dans sa prison,
soit par une exécution secrète (i).

Ces répressions individuelles ne suffisaient cependant pas
au zèle persécuteur d'Arundel. Il dit lui-même à Thorpe :

« En reprenant la mitre archiépiscopale (à l'avènement
d'Henri IV), j'ai été appelé de Dieu à détruire cette fausse

secte dont tu fais partie. Aussi suis-je résolu à la poursuivre
de façon à n'en pas laisser de trace dans le pays » (2).

L'Université d'Oxford était restée à bien des égards un
foyer d'hérésie, malgré la pression qu'avait exercée sur elle

l'archevêque Courtenay. Un bon nombre de ses membres
étaient encore attachés aux doctrines de Wyclif. Jérôme de

Prague et d'autres théologiens de la Bohême vinrent y
étudier vers 1396, attirés qu'ils étaient par l'épouse de Richard II,
la pieuse reine Anne, qui était leur compatriote. Ils
trouvèrent à Oxford de quoi puiser abondamment dans les

ouvrages et les souvenirs du réformateur anglais dont ils
devinrent les disciples et les continuateurs. En 1406 parut
une déclaration faite au nom du chancelier de l'Université
d'Oxford et d'un certain nombre de maîtres et de professeurs

; elle justifiait Wyclif des accusations d'hérésie portées
contre lui, et rendait en même temps un éclatant témoignage

(1) Lechler, Wich, II, 66-68.

(2) Lechler, Wich, H, 78, note.



Il8 CHARLES MARTIN

à sa science, à sa piété et à la sainteté de sa vie. On a, il
est vrai, contesté assez vite l'authenticité ou plutôt l'officia-
lité de cette pièce. Toujours est-il qu'elle fut envoyée d'Oxford

en Bohême où Jean Huss en fit publiquement la
lecture dans son église (i).

Arundel voulut frapper l'hérésie à sa source, c'est-à-dire
dans l'école où se formaient ses principaux adhérents. Il
déplorait que cette vigne autrefois fertile en bons fruits ne

produisît plus que des branches gourmandes, de là l'extension

de la nouvelle et stérile doctrine des Lollards. Dans

une visite officielle qu'il fit à Oxford, il ordonna la visite
périodique des collèges et des séminaires, avec charge aux
inspecteurs d'avertir les maîtres, les professeurs, les bacheliers

et les étudiants qui seraient entachés d'hérésie, et en
cas de persistance de les renvoyer impitoyablement. Toute
autorité collégiale qui montrerait peu de zèle dans cette

répression devait être changée. Un contrôle sévère devait
être exercé sur les livres qui seraient composés à l'Université,

et dont le contenu serait exposé dans ses collèges. Ces

mesures répressives ne furent que trop fidèlement mises à

exécution et eurent un plein succès. L'esprit de l'Université
d'Oxford changea bientôt entièrement. Déjà en 1412 elle

signala d'elle-même 267 propositions de Wyclif comme
hérétiques et dignes de la condamnation du clergé. Mais en
même temps disparut son esprit d'indépendance et, avec
lui, une grande partie de son influence intellectuelle (2).
Un humaniste italien, Pozzio Braccolini, qui visita l'Angleterre

en 1420, était stupéfait de l'ignorance, de la grossièreté
et des subtilités purement verbales qui régnaient dans les

universités anglaises ; il déclarait n'y avoir trouvé que fort
peu de vrais savants et d'amis de la science (3).

Ayant ainsi privé les Lollards de leurs défenseurs intellec-

(1) Lechler, Wich, II, 69-74.

(2) Lechler, Wich, II, 74-77.

(3) Lechler, Wich, II, 3o5.



LES LOLLARDS I IO,

tuels, Arundel s'attaqua aux rares nobles qui leur
accordaient encore le secours de leur fortune et de leur haute

position. Il s'en prit surtout au plus important d'entre eux,
sir John Oldcastle. Celui-ci avait acquis la pairie et de

grands biens par son troisième mariage qu'il avait contracté
en 1409 avec Joan, héritière de la noble famille Cobham.

Après avoir eu une jeunesse assez dissipée, cet ami du
prince héritier s'était converti sous l'influence de Wyclif et
de ses compagnons d'œuvre. Il était devenu à la fois un
philanthrope si éclairé que les pauvres l'appelaient le bon
lord Cobham, et un homine d'Etat si sage que le roi Henri IV
recourait fréquemment à ses conseils. Il possédait aussi une
grande instruction, chose rare chez les grands seigneurs de

son époque. Lorsqu'en 1410 des messagers furent envoyés
de la Bohême pour s'enquérir de la vie et des doctrines de

Wyclif, il leur écrivit une lettre d'un excellent style,
remarquable par la connaissance dont elle témoignait des questions

controversées. A l'appui des doctrines de Wyclif il
y citait Isidore, Chrysostome et saint Augustin.

Tant que vécut Henri IV, Oldcastle put ne tenir aucun
compte des menaces et des édits de l'archevêque, et continuer

à donner asile aux prédicateurs Lollards dont il
fréquentait les cultes. Mais le roi mourut au commencement
de 1413 et fut remplacé sur le trône par son fils Henri V.
Celui-ci, après une jeunesse un peu orageuse, se montra un
roi intelligent, consciencieux et pénétré de la grandeur de

ses devoirs. Il était pieux, mais malheureusement d'une
piété étroite et fanatique, et par conséquent enclin à la
persécution. Arundel en profita immédiatement pour l'exciter
contre lord Cobham. Henri fit venir à Windsor cet ami de

son père ; il fit tout pour l'amener au catholicisme orthodoxe,

mais ce fut en vain. Le grand seigneur répondit
fermement et hardiment à son souverain. Finalement il partit
sans prendre congé de lui pour s'enfermer dans son château

de Cowling près de Rochester et de Greenwich.
Le roi l'abandonna alors à l'archevêque. Celui-ci ne réussit



CHARLES MARTIN

cependant à le faire arrêter que sur un ordre royal ; il le fit
comparaître à deux reprises devant lui dans la salle du
chapitre de Saint-Paul. La première fois Oldcastle présenta un
long mémoire où l'archevêque dut reconnaître qu'il y avait

beaucoup de bonnes choses conformes à la doctrine catholique.

Mais dans son second interrogatoire, qui porta sur la
transsubstantiation, sur la confession auriculaire, sur la

croix et son usage, ainsi que sur le pouvoir des clefs, il
s'exprima avec une telle netteté et une telle vigueur qu'il
fut proclamé hérétique endurci, excommunié et livré au

bras séculier (i).
On lui donna quarante jours pour se rétracter avant son

supplice qui devait avoir lieu le 4 novembre. En attendant
il fut enfermé à la Tour de Londres dans une des tours qui
porta dès lors son nom. Le 19 octobre il réussit à s'en

échapper, grâce à un Lollard, fabricant de parchemin, qui
soudoya quelques gardiens subalternes. Il se cacha dans

Londres où personne ne le trahit. A ce moment, ses partisans

(s'étaient-ils déjà auparavant entendus et armés pour
le délivrer je ne sais), réunirent des bandes armées dans le
dessein de s'emparer, dans la nuit du 7 janvier i4i3, du roi
qui devait aller passer les fêtes de Noël à Eltham près de

Greenwich. Ils voulaient l'enfermer et nommer en son nom
lord Cobham gouverneur du royaume. Le roi, averti du

complot, se retira la veille à Westminster, fit fermer cette

nuit-là toutes les portes de Londres, et fit entourer les unes

après les autres les bandes qui venaient se concentrer au

champ de Saint-Giles au N.-O.de Londres. On trouva parmi
les prisonniers des représentants de presque tous les comtés

du centre de l'Angleterre. Trente-neuf d'entre eux furent
sommairement jugés et exécutés. Il n'y avait parmi eux qu'un

(1) Sur la question du pouvoir des clefs il déclara que tout l'édifice papal
était l'Antéchrist, la bête de l'Apocalypse, dont le pape formait la tête, les

prélats, les prêtres et les moines des autres ordres étaient le corps, tandis

que les moines mendiants en constituaient la queue. — Lechler, Wich, II,
80.88. — Oman. 233-236. — Trev.. 336, f. — Bud.. 620-622.



LES LOLLARDS

chevalier, sir Roger Acton, un prêtre nommé Beverley, et

un riche brasseur William Murice. On n'a jamais pu établir
si oui ou non Oldcastle avait tramé lui-même le complot,
mais cela ne paraît pas probable. En tous cas il n'était pas sur
les lieux. On ne l'en tint pas moins pour responsable. Il fut
mis hors la loi et sa tête fut mise à prix. Echappant à grand'
peine il se réfugia dans son comté natif d'Hereford près du

pays de Galles, alors plus ou moins en insurrection, et n'y
fut pas poursuivi au moins pour le moment. En 1417

cependant, ses ennemis l'accusèrent de comploter de nouveau
contre le roi, et Lord Chelton of Powis assiégea le château

qui lui servait de refuge. Oldcastle fit une défense
énergique, mais une femme lui ayant brisé la jambe avec une
hache, il fut fait prisonnier et emmené à Londres dans une
litière. On le présenta au Parlement qui, après l'avoir
entendu, le condamna comme traître et comme hérétique

à être pendu et brûlé. Le noble chevalier mourut
avec courage, en priant Dieu de pardonner à ses persécuteurs

(1).
Cette mort de leur principal défenseur fut une

catastrophe pour les Lollards. Déjà depuis i4T4 on avait édité

contre eux des lois plus rigoureuses, malgré la mort d'Arun-
del leur plus grand ennemi. Son successeur, Chichely,
devenu immédiatement l'instrument docile du fanatique
Henri V, se livra surtout à la poursuite des écrits de

Wyclif et de ceux qui les détenaient. Il fit, par exemple,
livrer aux flammes en 1416 un pelletier de Londres nommé
John Claydon pour avoir possédé des livres wyclifistes et se

les être fait lire, car il était lui-même illettré (2).

L'exécution d'Oldcastle et la persécution qui la suivit
mirent fin à toute une période de l'histoire des Lollards.
N'oublions pas qu'elle coïncida à peu près avec la condam-

(1) Lechler, Wich, II, 88-94.

(2) Oman, a36-238, 267. — Bud., 622, f. — Trev., 337, f-



CHARLES MARTIN

nation et le martyre de Jean Huss (6 juillet it^iS) et avec la
fin du Concile de Constance (1418) qui condamna formellement

les doctrines de Wyclif et ordonna de brûler ses

restes.
Dès lors, les Lollards ne constituèrent plus un parti, ni

dans l'Université ni dans le Parlement et, on peut presque
dire, ni dans l'Eglise. Obligés de se cacher, de renoncer aux
grandes prédications publiques, ils durent se contenter de
réunions secrètes dans les forêts, dans des ruines, dans des

caves, dans des granges écartées, et surtout dans leurs
maisons. Leurs prédicateurs itinérants devinrent surtout des
directeurs de conventicules, et cela au péril de leur vie ;

car il fut toujours plus sévèrement interdit de prêcher sans
l'autorisation de l'évêque du diocèse. Cela n'empêcha pas
plusieurs prêtres, même parmi ceux qui occupaient des

postes importants, de se joindre à eux et de répandre leurs
principes. Quelques-uns même allèrent plus loin que Wyclif
dans leur opposition aux dogmes et surtout aux pratiques
de l'Eglise. William White, auteur de plusieurs écrits
populaires, déposa sa charge de chapelain pour motif de
conscience, mais continua à prêcher et à édifier les âmes. Par
conscience aussi, il proclama que Dieu avait fait du mariage
un devoir aussi bien que de la nourriture et de l'instruction.
Aussi se maria-t-il avec une nonne pieuse. Il mena une vie
si consacrée à Dieu qu'après son martyre une femme
pieuse s'écria un jour : « Si vraiment il y avait des saints
à adorer, ce serait celui-là que je choisirais ». Un autre
prêtre, William Taylor, dans un écrit sur la prière, la
réservait à Dieu seul et ne voulait pas qu'on l'adressât même
au Fils de Dieu. Plus instruit et plus éloquent que les
autres Lollards, Taylor passa un certain temps pour leur
chef. L'écrivain Waiden lui donne le titre d'archihéré-
siarque. Après avoir abjuré ses erreurs en 1419, Taylor
fut arrêté trois ans plus tard, en février 1422, pour y être
retombé. Cette fois il répondit avec netteté et courage à

toutes les questions qui lui furent posées. Le Ier mars on



LES LOLLARDS 133

le dégrada de la prêtrise et le lendemain on le livra aux
flammes, (i)

Le roi Henri V mourut encore jeune la même année, et,

pendant six ans au moins, les préoccupations politiques
empêchèrent les gouverneurs de l'enfant royal qui devint
Henri VI de beaucoup songer aux hérétiques. Ceux-ci en
profitèrent pour pénétrer dans les comtés de l'Est qui leur avaient
été jusqu'alors plus ou moins fermés. Dès lors les comtés de

Lincoln, de Norfolk, Suffolk et d'Essex furent parmi ceux
où l'on compta le plus de Lollards. Aussi, de l'aveu même
de leurs adversaires, ne diminuèrent-ils pas sérieusement en
nombre dans l'ensemble de l'Angleterre malgré toutes les

restrictions. La parole de l'apôtre put leur être toujours plus
exactement appliquée : « Il n'y a pas parmi vous beaucoup
de philosophes, comme on les appelle, ni beaucoup d'hommes

influents ou de haute naissance. » Mais, un bon nombre

de prêtres inférieurs, de chapelains, de petits bourgeois
et d'ouvriers partageaient leurs convictions (2).

Tandis que le gouvernement occupé ailleurs laissait les

Lollards tranquilles, Chichely, lui, ne les oubliait pas et
recourait à de nouveaux moyens pour les combattre. Dès 1417»

il avait requis les services d'un prêtre éloquent nommé William

Lindwood et en avait fait un prédicateur itinérant qui
allait partout contrebalançant l'influence de ceux des Loi-
lards. (3) L'archevêque fut bien probablement l'instigateur
de la réfutation de leurs doctrines entreprise en ce moment

par Thomas Netter, originaire de la ville de Waiden, dont
il porte souvent le nom. Ce carmélite, né vers i38o, était un
homme instruit. Docteur en théologie, il avait pris part
comme tel aux conciles de Bâle et de Constance. Confesseur

d'Henri V et son secrétaire privé, il partageait toute
son aversion pour les Lollards. Dans un traité intitulé :

(1) Lechler, Wich, II, 3ii, 3i6, 322 f. — Trev., 34o.

(2) Trev., 341-343.

(3) Lechler, Wich, II, 3o6.



124 CHARLES MARTIN

Fasciculi Zizaniorum Magistri Johannis Wyclifii, cum
Tritico, il ramassa tous les écrits qu'il put trouver sur la vie
et la doctrine des Lollards. Il nous fournit ainsi sur eux,
sur leurs personnes et sur leurs œuvres beaucoup de
détails précieux qui demandent cependant à être contrôlés.
Puis entre 1423 et 1428 il écrivit son Doctrinale antiquita-
tum fidei ecclesiœ catholicœ, réfutation scolastique mais
assez éloquente des hérésies de Wyclif el de ses disciples.
Non sans une certaine ironie, il s'attribue le rôle de David
qui s'avance pauvre et nu, mais avec les armes de la foi
contre la puissance extérieure et la ruse de Goliath. Après
avoir combattu le principe que la Sainte Ecriture est la
seule règle de tout débat, principe posé d'après lui par tous
les hérétiques, il s'attaque à la théologie proprement dite de

Wyclif qu'il accuse de tendre au panthéisme. Il ne trouve
rien à reprendre, ou à peu près, à sa christologie. Mais il
ne s'en élève que plus fori contre sa théorie de l'Eglise
invisible, assemblée de tous les élus, pour affirmer les droits de

l'Eglise comme organisme visible bien que divin, et défend
toutes les institutions du catholicisme. Puis il fait campagne
en faveur de la transsubstantiation et du retranchement de

la coupe aux laïques, ceci contre les Wyclifistes de Bohème

qu'il connaît. Il accuse Wyclif de séparer ce que Dieu a uni :

le sacrement sur la terre et le corps de Christ dans le ciel.
Dialecticien scolastique mais loyal, Thomas de Waiden

n'a rien compris à l'esprit de ceux qu'il combat. Il n'a
jamais songé d'ailleurs à les convaincre, mais uniquement à

mettre ses lecteurs en garde contre eux. (1)
En 1428 le pape Martin V voulut mettre sérieusement à

exécution les décrets du concile de Constance contre les

hérétiques, et spécialement contre les Hussites et les

Lollards. Sous son impulsion, l'Angleterre vit se rallumer
dans son sein le feu de la persecution à celui qui consuma
les restes exhumés de John Wyclif.

(1) Lechler, WicL, II, 327-347.



LES LOLLARDS I2Ö

L'archevêque Chichely prêcha, dans la convocation de

juillet, la croisade pour la destruction des hérétiques dont
la multitude l'effrayait. Les principales victimes furent
d'abord dès 1428 William White, ce prêtre dont nous
avons raconté le mariage, et son épouse. Le mari fut brûlé
à Smithfield, et sa femme dut subir une surveillance sévère.
En 1430, la fête du couronnement du jeune roi Henri VI vit
s'allumer le bûcher d'un marchand de Londres, Richard
Hoveden, le carême de i43i celui du prêtre Thomas Bagley.
La même année, Paul Craw, un wyclifite de Bohème, fut
arrêté par l'ordre de l'évêque de Saint-André, en Ecosse.

Comme il refusa de se rélracter, il fut livré au pouvoir
séculier qui le fit périr dans les flammes (1). Enfin un chapelain

de, Londres, un vieux vétéran de la prédication
itinérante, Richard Wiche, eut le même sort dans la Tour de

Londres. Il laissa une telle réputation de sainteté que les

gens vinrent de loin en pèlerinage à la place où il avait été

exécuté, et qu'on parla de guérisons miraculeuses obtenues

en ce lieu (2).
La même année les Lollards, exaspérés par ces cruautés

et par la vénalité du clergé, firent une dernière tentative

d'agir dans le domaine public. Ils répandirent dans les

principales villes de l'Est des pamphlets où ils demandèrent
la désaffectation des biens de l'Eglise. Ceux-ci devaient
servir en partie à soutenir les pauvres, en partie à doter un
certain nombre de nobles et de gentilshommes. On ne leur
accorda aucune attention, sauf que quelques personnes
furent pendues pour avoir répandu leurs brochures (3). Le

pays était alors dans un état de souffrance et de, crise. Les

triomphes en France faisaient place aux défaites, et tout se

préparait pour la guerre des Deux Roses qui devait éclater

peu d'années plus tard. Chichely lui-même, vieilli (il mourut

(1) Lechler, Wich, II, 3-/J.

(2) Bud., H23. Lechler, Wich, H, 35o, f.
(3) Trev.', 343.



126 CHARLES MARTIN

en 1442 à l'âge de 81 ans), ne semblait plus avoir le même
zèle persécuteur. Il se contenta, en 1432, de publier quelques

écrits contre les Hussites. De leur côté les Lollards se

lassèrent d'être traînés devant les tribunaux où le plus grand
nombre se rétractait, au moins pour l'apparence, car ils
n'étaient pas tous de la race des héros et des martyrs. Ils
prirent un plus grand soin de se cacher et de rester entre
eux et continuèrent à se réunir en conventicules, à lire et
à méditer la Bible et les ouvrages de Wyclif, à s'édifier les

uns les autres et à faire secrètement du prosélytisme individuel,

mais ils ne se produisirent plus en public. Et cependant

la liste déjà longue des martyrs de leur cause ne fut
pas encore close et se prolongea jusqu'au xvie siècle.

Le grand courant religieux qui avait arrosé la vie
religieuse de l'Angleterre descendit alors sous terre, mais continua

à couler, contrairement à l'opinion de quelques historiens

anglicans, Gairdner en particulier. Ceux-ci prétendent
qu'il se perdit peu à peu dans les sables et n'eut aucune, ou
à peu près aucune influence sur la grande expansion de vie
religieuse qui éclata lors de la Réformation. En tout cas, il
était encore singulièrement fort au milieu du xv« siècle,
puisque en 1449 le vénérable évêque Reginald Pecock crut
devoir consacrer un gros volume à réfuter les principes des

Lollards et à s'efforcer de les amener à la soumission aux
enseignements de l'Eglise. Il avait appris à les connaître
pendant ses dix-neuf ans de rectorat de la paroisse de Saint-
Michel dans la cité de Londres (i425-i444)- Lui-même nous
raconte qu'il avait eu de longs et fréquents entretiens avec
les plus intelligents et les plus instruits d'entre eux, et qu'il
avait gagné leur affection en écoutant avec patience leurs
raisons et leurs arguments. Nommé évêque de Saint-Asaph
(dans le Pays de Galles), puis de Chichester, il rédigea à

loisir une réfutation de leurs principes et de leurs doctrines
qu'il fit paraître en i449 sous ce titre : The Repressor of
over wining (blaming) the clergy... La répression des blâmes

exagérés qu'on répand contre le clergé. Le titre lui-même



LES LOLLARDS I27

montre que Pecock ne partage pas l'hostilité dédaigneuse
d'un Woodford ou d'un Warden contre les Lollards. Il
écrit non plus en latin, comme ses prédécesseurs, mais en

anglais, de manière à être compris par eux. Il s'efforce de
les gagner à sa cause, et les traite généralement avec
douceur. Il met loyalement au jour les trois grands principes
dont ils partent pour établir leurs doctrines :

1. Aucune institution ne doit être reconnue comme loi
de Dieu, si elle n'est pas fondée sur la sainte Ecriture.

2. Tout chrétien d'esprit humble, homme ou femme, est

capable de trouver le vrai sens des Ecritures, s'il le cherche
sérieusement.

3. Lorsqu'il y est arrivé, il ne doit, écouter aucun argument

puisé à d'autres sources, et cela, même si personne ne
l'a instruit que Dieu.

Puis il traite en détail onze points sur lesquels les

enseignements des Lollards diffèrent de ceux de l'Eglise.
Pecock s'efforce de réfuter leurs principes beaucoup plus

au nom de la raison à laquelle il attribue une grande part
dans la formation de nos connaissances qu'au nom de l'autorité

des Pères des Conciles, du pape et des évêques. C'esl

un rationaliste qui n'a pas compris grand'chose au
mysticisme de ceux qu'il s'efforce de convaincre, et qui
par conséquent n'a pu exercer sur eux presque aucune
influence.

Mais l'attitude même qu'il a prise envers eux, ses

arguments empruntés à la philosophie, ses concessions à l'égard
de certaines erreurs et de certains vices des prêtres lui
attirèrent la malveillance du haut clergé, surtout après la

disparition de ceux qui avaient été ses protecteurs. Il fut
accusé surtout d'avoir rejeté l'autorité des anciens docteurs
et de lui substituer celle de la raison. En 14^7, Pecock fut
soumis à de douloureux interrogatoires, obligé de se rétracter

el de livrer ses livres au bourreau qui les brûla. Puis,
dépouillé de son episcopal, il fut enfermé pour la vie dans

un couvent où on ne lui laissa que sa Bible, son psautier,



128 CHARLES MARTIN

son bréviaire et son livre de messe, sans aucun matériel

pour écrire. Lui aussi il fut une victime de l'infaillibilité de

l'Eglise qu'il avait voulu défendre (i).

Dans la dernière moitié du xve siècle, et encore dans le

premier quart du xvie, on trouve dans les chroniques et
dans les actes ecclésiastiques le récit de poursuites engagées

contre les hérétiques, volontiers désignés sous le nom de

Lollards. En 1466, par exemple, William Barlowe fut brûlé

pour avoir méprisé l'hostie et refusé de se confesser. Huit
ans plus tard, John Goos subit le même supplice avec un
courage qui approchait de la bravade. Il demanda à dîner
avant d'aller à l'échafaud et ajouta : « Je désire faire un bon
et solide dîner, car je traverserai une forte tempête (sharpe
shower) avant de souper » (2).

Le lollardisme pénétra en Ecosse vers la fin du siècle,
surtout à Kyle dans le Ayrshire. Le premier archevêque de

Glasgow, Blacater, fit arrêter et interroger une trentaine de

ses sectateurs vers i494- Mais leur chef, nommé Adam Reid,
lui répondit avec une telle force et un tel humour que le
roi Jacques IV, amusé, les libéra tous en les exhortant à la

prudence. Knox lui-même, dans son Histoire de la Réformation

en Ecosse, voit dans ces Lollards de Kyle des précurseurs

de la grande œuvre réformatrice à laquelle il a attaché
son nom (2).

Je pourrais poursuivre encore celte enumeration et la
conduire jusqu'à la veille de la Reformation. Mais cela me
paraît plus ou moins inutile. Le Principal Lindsay, nous
dit en effet dans un article sur les Lollards : « On ne
réussit pas à élucider le problème de l'influence des
Lollards sur la Réforme en comptant ceux qui furent

(1) Lechler, Wich, II, 3Ó2-4i6. Oman, 377 f. Trev., 344-346.

(2) Trev., 347.

(3) John Knox, History of the Reformation of Religion in. Scotland,
Book I, § 3.



LES LOLLARDS 120,

exécutés jusqu'à la fin du xve siècle, ou en montrant
l'indifférence ou l'enthousiasme qu'ils rencontrèrent dans
dans la masse de la nation. La Réforme anglaise fut jusqu'au
milieu du règne d'Elisabeth beaucoup plus un mouvement
politique qu'un mouvement religieux. Le mouvement des

Lollards avait beaucoup plus d'analogie avec les réveils
religieux du moyen âge qu'avec la piété réformée. La
prédication de ses chefs devait ressembler bien plus à celle
d'Ockam et de ses Franciscains qu'à celle de Luther, de
Calvin ou de Pierre Martyr (i). »

Malgré tout le respect et l'admiration que j'ai pour la
science et le sens historique du regretté Principal Lindsay,
je ne puis souscrire sans réserve à ce jugement (2). Il y a eu,
dès l'origine au xvie siècle, en Angleterre comme en Ecosse,

un parti nombreux de réformateurs et de réformés qui étaient
mus uniquement par des mobiles religieux. Pour eux l'action

politique n'était qu'un moyen auquel beaucoup ne
recouraient qu'avec répugnance. Or, tous ces hommes
professaient des principes dont nous trouvons l'origine aussi
bien chez Wyclif et chez les Lollards que dans les écrits de

Luther et dans les enseignements que Rucer et Pierre
Martyr leur apportèrent de Zurich et de Genève. H.-A.-L.
Fisher nous montre dans son Histoire du règne de Henry VII,
le levain du lollardisme comme encore très vivace en Angleterre

dans les premiers jours du xvie siècle. Il prouve aussi par
des faits qu'au commencement de la réforme anglaise, sous
Henri VIII, les gens du peuple et les prédicateurs populaires
qui sortaient de ses rangs étaient plus pénétrés de l'esprit
des Lollards que de celui du grand réformateur allemand (3).

(1) Lindsay, 812.

(2) Il est juste d'ajouter que Lindsay ne tint pas toujours exactement ce

langage. Dans son Histoire de la Reformation il attribue au levain non
encore affadi du lollardisme une partie du succès que la Béforme obtint
dans le peuple, en Ecosse et en Angleterre. Th. Lindsay, A History of the
Reformation, 1908, II, 277, 3i6-3i9.

(3) Fisher, i37-i3g et 389.



l3o CHARLES MARTIN

Ne serait-ce pas à cette source indigène qu'il faudrait faire
remonter certains traits caractéristiques des puritains et de

beaucoup de sectes anglaises, comme leur biblicisme
intransigeant et leur opposition à tout rituel et à toute ornementation

du culte et des églises? Le pacifisme absolu et l'horreur

de la peine de mort professés par plusieurs d'entre
elles dans les siècles qui ont précédé le nôtre n'auraient-ils
pas la même origine N'oublions pas non plus que leur
vénérable adversaire du milieu du xve siècle, l'évêque Reginald
Pecock appelait volontiers les Lollards the Laymen (les
laïques) parce que, persécutés par le clergé, beaucoup d'entre
eux avaient rompu avec lui et n'en voulaient plus rien
savoir. Or, c'est là un exemple qui fut suivi en Angleterre
par plusieurs sectes. A mon sens la grande masse des
protestants anglais a bien des raisons de vénérer la mémoire
de Wyclif auquel on rend de nos jours dans son pays un
trop tardif hommage. Les dissidents en particulier peuvent
et doivent regarder les Lollards comme leurs ancêtres
légitimes.

En tous cas, il est un fait mis en relief par Lindsay que
tous ceux qui connaissent un peu le protestantisme de la
Grande-Bretagne seront d'accord à reconnaître : « Les Loi-
lards, dit-il, ont fait pour l'Angleterre une chose que
n'avaient pas faite d'autres réveils du moyen âge. Ils ont
rendu la Bible en sa propre langue familière au peuple
anglais, et cela a dû être une préparation positive singulièrement

puissante pour la Réforme de la religion. Cette
particularité, la plus saillante de la réformation anglaise au point
de vue religieux, est la tentative constamment répétée de

Tyndale, de Coverdale, de Taverner, de Cramner, des

réfugiés à Genève et de Parker de donner à leur peuple une
bonne version anglaise tirée des textes originaux. » (i)

Charles Martin.

(i) Lindsay, 8i3.


	Les Lollards

