Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 7 (1919)

Heft: 31

Artikel: Le conflit : de I'esprit religieux et de I'esprit scientifique
Autor: La Harpe, Jean de

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380011

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380011
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE CONFLIT

DE L’ESPRIT RELIGIEUX ET DE I’ESPRIT SCIENTIFIQUE

Le probléme des rapports de la science et de la religion
est 'un de ceux qui préoccupent le plus nos contemporains
bien que les événements politiques et sociaux l'aient mo-
mentanément relégué au second plan. Or ce qui frappe
dans les discussions relatives a4 ce probleme, c’est I'impré-
cision méme des termes dans lesquels il est posé : les con-
fusions qui en découlent écartent jusqu’a la possibilité d'une
solution. Les uns le déclarent insoluble, d’autres n’y voient
aucune difficulté, d’autres enfin prétendent que c’est un
pseudo-probleme. Ne serait-il pas préférable de poser clai-
rement le probleme avant de chercher a le résoudre? C'est
la le but que nous nous proposons dans cette étude.

La religion tout d’abord n’est pas aussi précise et délimi-
tée que la science; elle présente au cours de son histoire
des fluctuations multiples; aussi nous contenterons-nous de
Penvisager sous sa forme actuelle. Malgré cette restriction,
il est impossible de donner une définition de la religion qui
emporte I'assentiment de tous. Force nous est donc de com-
parer les définitions essentielles et de signaler celle qui
semble la plus conforme a I'ensemble des phénoménes reli-
gieux ; cette mesure s’impose a qui veut éviter les malen-
tendus.



86 JEAN DE LA HARPE

Entend-on par religion un ensemble de rites et de
croyances collectives garanties par une autorité indiscutable:
autrement dit est-ce une « discipline » et par conséquent un
phénomene sociologique ? KEst-ce au contraire un ensemble
de croyances morales et mystiques réglées par le principe
de personnalité? A ce taux l'élément psychologique 'em-
porte. Si I'on admet cette dernicre définition, il convient de
la préciser encore : fait-on reposer la religion sur le postu-
lat de la communication mystique avec un Dieu transcen-
dant? Ou bien ramene-t-on toute la religion a l'obligation
morale ou encore & des valeurs a la conservation desquelles
Dieu veille ? Aurait-elle tout uniment pour objet la réalité
du salut par le Christ révélateur unique de Dieu? Pour en-
visager une définition foncierement différente de celles-la,
la religion serait-elle une espece de sympathie universelle,
d’apaisement de l'ame par la contemplation de l'univers,
d’amor intellectualis a 'image de Spinoza? Il est évident
que les relations de la religion a la science changent de
nature suivant le point de vue religieux qu'on adopte.

Si 'on ne se sent pas en mesure de donner une défi-
nition globale, que l'on s'eflorce au moins de fixer les
croyances principales qu’on qualifie de « religieuses »; a
défaut de ces précautions élémentaires, la discussion s’éter-
nisera sans aboutir 4 des résultats utiles et dégénérera en
joute oratoire.

De la religion passons a la science. Celle-ci désigne a la
fois une méthode d’investigation et un ensemble de résul-
tats. Elle s’efforce de ramener les faits observés et mesurés
a des lois, de grouper ces lois particulieres de telle sorte
qu’on puisse les déduire mathématiquement d’une loi plus
générale et ainsi de suite jusqu’au complet achévement de
I’édifice. Quant aux résultats, ils ne présentent pas tous la
méme valeur; les uns sont plus assurés que les autres, bien
qu’ils soient tous précis et pour ainsi dire palpables. La
théorie cinétique des gaz par exemple offre un degré de
certitude supérieur a la théorie physiologique des localisa-



ESPRIT RELIGIEUX ET ESPRIT SCIENTIFIQUE 87

tions nerveuses; cependant et (uelqu’imparfaits que puis-
senl en étre les résultats, ils ont ceci de commun : ils sont
tous perfectibles, ils sont momentanément la meilleure
explication étant donné les faits connus et ils se perfection-
nent dans la mesure ot le déterminisme scientifique devient
plus réel, plus précis et plus logique.

Mais en marge de la science il existe une certaine ma-
niere de voir, une explication totale qui se donne pour
scientifique : c¢’est la réduction de l'étre tout entier d la
science. Il y a cinquante ans, on appelait cela le « matéria-
lisme scientifique », mais cctte appellation nous semble
incorrecle d’abord parce que le matérialisme est une doc-
trine philosophique bien antérieure & la science et ensuite
parce (ue cette maniére de voir n’est pas toujours du niaté-
rialisme. Nous adopterons une autre dénomination, celle de
scientisme, ui n’a, cela va sans dire, rien de commun avec
le scientisme de feu Mrs. Eddy ; il ne s’agit pas d’'une doec-
trine religicuse mais d’'une doctrine purement explicalive ;
c’est méme plus une tendance quune doctrine proprement
dite, on pourrait la définir comme suit : «Il n’y a rien de
connaissable qui ne soit objet d’explication scientitfique en
fait ou en droit » ; c’est une véritable ¢épidémie que la vul-
garisation scientifique a déchainée ; le positivisme de Comle,
le monisme de Haeckel surtout, sur plusieurs points essen-
tiels, font preuve de scientisme ; le physicien viennois
Mach, un trés grand esprit, n’en est pas exempt ; tout der-
nierement Goblot écrivait : « Il faut repousser l'idée qu’au
dela de la connaissance scientifique il y ait une connais-
sance philosophique... la connaissance qui n’est pas scien-
tifique n’est pas connaissance mais ignorance. » (1) Cetle
affirmation nous semble une des formes les plus explicites
du scientisme. Mais ou bien le scientisme laisse a4 la science
son sens précis et ferme les yeux sur ce qui la dépasse :
Pesprit de géométrie tue celui de finesse; ou bien le scien-

(1) Traité de logique (1918), p. 383.



88 JEAN DE LA HARPE

tisme élargit la science, absorbe tout, mais la dépouille de
la rigueur et de la fermeté qui en font tout le prix :
I'esprit de finesse corrompt celui de géométrie. Aussi
convient-il de critiquer sans parti-pris toute idée  ui se
donne pour scientifique avant de la confronter avec la
religion, et faut-il se demander si c’est de la science ou du
scientisme.

Ensuite il faut distinguer au sein méme de la science les
sciences de l'inorganique et celles de l'organique ; les pre-
miéres (mathématiques, mécanique, astronomie, physique,
chimie) sont indifférentes a4 la solution du probleme reli-
gieux tel qu’il se pose aujourd’hui, au sein du protestan-
tisme surtoul. Mais, nous objectera-t-on, ne peut-il pas y
avoir conflit entre la religion et la conception nécessitaire
que les sciences entrainent apres elles ? la philosophie des
sciences de la matiere ne peut-elle pas entamer la foi dans
la Providence par exemple? Nous l'accordons, mais nous
faisons remarquer qu’il faut a tout prix distinguer entre le
probléeme qui nous occupe et celui de la philosophie et de
la religion ; or la question posée tout & I'’heure ressortit au
second des deux problémes.

Serrons la question d’'un peu plus prés; la science est
fondée sur des postulats tels que celui du déterminisme par
exemple ; elle aboutit d’autre part a4 certaines théories géné-
rales telles que le mécanisme ou I'atomisme qui sont admi-
ses aujourd’hui par la majorité des savants. Ces poslulats
et ces hypotheses sont-ils des explications métaphysiques
portant sur la nature des choses ou ne sont-ce que des ins-
truments d’investigation? Telle est la question qu’il s’agit
de résoudre avant de les confronter avec les opinions reli-
gieuses. Des penseurs éminents ont conclu que postulats et
hypothéses n’ont pas la valeur d’explications métaphy-
siques. Duhem écrit: « Une théorie physique n’est pas une
explication. C’estun systeme de propositions mathématiques,
déduites d'un petit nombre de principes (ui ont pour but
de représenter aussi exactement que possible, un ensemble



ESPRIT RELIGIEUX ET ESPRIT SCIENTIFIQUE 89

de lois expérimentales. » (1) M. Reymond affirme que « dans
toute loi scientifique il faut distinguer la structure mathéma-
tique,.. et la théorie qui en donne l'interprétation qualita-
tive... Nous pouvons concevoir que la science progresse
bien que les théories scientifiques solent en perpétuelle
transformation. » (2) Poincaré, Boutroux, Meyerson, etc...
émettent des affirmations identiques. Nous reconnaissons
que l'on peut étre d’opinion contraire, mais ¢’est 4 ceux qui
revendiquent pour les théories scientifiques une valeur
d’explication métaphysique qu’il incombe d’établir la chose,
étant donné lautorité de ceux qui le nient et la pénétration
de leur analyse.

Refuser des lors a la philosophie de la science pour I'attri-
buer a la science elle-méme le soin de se prononcer sur ce
point capital, c’est s’aveugler volontairement. Par consé-
quent il convient de passer sous silence ces problémes
généraux, lorsqu’on traite le probleme de la science et de
la religion; négliger cette précaution, c’est compliquer a
plaisir un probléeme suffisamment diflicile & résoudre déja
en lui-méme.

Donnons un exemple typique de cette confusion: cer-
tains penseurs religieux ont maintenu ou exclu le miracle
et le surnaturel au nom de la Science, écrite avec un grand
S; or la science, écrite avee un petit s, ignore le miracle et
le surnaturel ; elle ne peut donner aucun renseignement sur
la question de savoir s’ils existent en fait ou s’ils n’existent
pas ; pour le surnaturel parce qu’elle repose sur le principe
d’immanence, pour le miracle parce qu’elle suppose le pos-
tulat de légalité.

Si les mathématiques et les sciences de la matiére sont

indiflérentes &4 la solution du probléme religieux, il n’en va
pas de méme pour les sciences de la vie: biologie, psycho-

(1) La théorie nhysigae (1914), 24 p.
(2) Le protestantisme el ses caractéres objectifs (1918).



90 JEAN DE LA HARPE

logie, histoire et sociologie. Les trois premiéres peuvent
entrer en conflit avec les conceptions religieuses; quant a
la sociologie, elle n’est pas encore suffisamment dégagée
des a priori philosophiques pour que ses conclusions soient
regardées comme strictement scientifiques; aussi la passe-
rons-nous sous silence.

Quel que soit le point de vue religieux, pourvu qu’il soit
I'expression d’'une vie religieuse authentique, il ne saurait
rester indifférent au maintien ou a la suppression de I'ame.
L’idée d’une destinée supérieure de ’ame humaine est essen-
tielle & la religion ; celle-ci, sous ses formes les plus nobles,
affirme non seulement la réalité intrinseque de l'ame hu-
maine mais encore sa capacité de réaliser un état supérieur
a I'état actuel. Le siege du principe religieux « est désormais
dans la conscience, écrit M. Boutroux. De chose extérieure
et matérielle, elle est devenue vie intérieure. Elle est une
activité de l'ame, soit de I'ame d'un individu, soit de ces
ames communes, de plus en plus larges, qu’elle-méme a le
pouvoir de créer & travers les ames individuelles. Cette évo-
lution, due notamment a l'action des mystiques, est désor-
mais acquise. » (1)

Nier la réalité de 'ame, c’est porter a la religion un coup
mortel ; seuls les esprits faux peuvent se contenter d’une
apparence d’ame et, si la religion devait mentir pour se
survivre, mieux vaudrait qu’elle périsse dans la vérité.
Quelles sont & cet égard les conclusions de la science psy-
chologique ? La psychologie qui repose sur le postulat de la
conscience ne saurait en sol étre un obstacle sérieux, mais,
dans son effort pour devenir scientifique, d’'une part elle
tend a se rapprocher de la physiologie et de 'autre elle vise
a prendre une forme mécaniste, a poser le probléeme des
rapports du psychique au physiologique en tant qu’ils impli-
quent une nécessité mathémalique. Il en résulte que sous
sa forme  physiologique et mathématique, la psychologie

(1) Science el religion (1911), p. 381.



ESPRIT RELIGIEUX ET ESPRIT SCIENTIFIQUE 01

présente certaines difficultés dans son rapport avec la reli-
gion. Posée comme absolue, la psychologie physiologique
aboutit aux theses du matérialisme radical ou du matéria-
lisme atténué sous forme de lidentité psycho-physiologique
dont la conséquence logique est I'épiphénoménisme. Ce
dernier est-il une théorie scientifique ou du moins peut-il
espérer le devenir un jour? A celle question, nous répon-
drons par la négative pour les raisons suivantes.

Pour le psychologue, la conscience est le centre de tout;
nous ne connaissons les choses réputées extérieures qu’a
titre d’objets de la conscience ; or I'idée ue nous nous fai-
sons du systéme nerveux est un complexe de données sen-
sibles et par conséquent une donnée de la conscience;
donec, en ramenant toute la conscience au systeme nerveux,
on réduit le tout a la partie, le contenant au contenu; on
commet un sophisme d’identité et le faire ce serait fonder
la psycho-physiologie sur une pétition de principe.

En outre le systéme nerveux est encore trés mal connu;
a supposer méme que la neurologie fasse des pas de géant,
la disproportion entre la ‘condition physiologique et le con-
ditionné psychologique, ou linverse. est trop considérable
pour que 'on puisse faire de la condition une cause et du
conditionné un effet ou ¢tablir entre les deux un lien
d’identité.

Enfin la doctrine épiphénoméniste est un non-sens scien-
tifique, car a ce taux le phénomene caractéristique du plus
haut degré d’évolution biologique, serait égal a zéro. Com-
ment peut-on, lorsqu’on se pique d’esprit positif, fermer les
yeux sur cette évidence. empirique : Pacte conscient modifie
I'enchainement des processus physiologiques? Pour nier ce
fait d’expérience banale, il faudrait prouver qu'un ensemble
de processus nerveux et musculaires reste identique, que
acte conscient intervienne ou non; or la pathologie du
systeme nerveux monlre que des ensembles de processus
nervo-musculaires dépouillés occasionnellement de la con-
science peuvent entrainer apres eux des troubles graves ou



92 JEAN DE LA HARPE

des défauts d’adaptation dans l'ensemble des processus
physiologiques d’lin individu pendant un temps donné; en
outre la preuve contraire est impossible & administrer d'une
maniere décisive car on n’est jamais sir qu'un phénomene
physiologique donné sans conscience soit I’équivalent rigou-
reux d’'un autre phénomene physiologique avec conscience
également donné. ,

Mais on tente d’arriver au méme résultat d'une maniére
détournée : aprés avoir mesuré les phénomenes psycholo-
giques, on espere établir une relation de fonction a variable
entre le physiologique et le psychologique. Jusqu’'a présent
tous les efforls tentés dans cette direction ont échoué ; celui
(que préconise actuellement M. Lips de Zurich est encore
trées douteux ; en effet il établit un nouveau systeme de me-
sure fondé sur le calcul des probabilités avant de s’étre
demandé comment on peut mesurer le psychologique ; la
simple numération des phénomenes psychologiques est
d’une insuffisance plus que notoire. Admettons que cet
effort aboutisse un jour ou l'autre, la mesure ne portera que
sur les phénomeénes psychologiques inférieurs; méme dans
ce cas, sera-t-on bien sir que l'élément mesuré ne soit pas
en derniere analyse le point d'intersection du psychologique
et du physiologique et non le psychologique lui-méme?

Nous continuons a croire que le psychologique constitue
une limite absolue au caleul, une limite qui défiera tous les
efforts et que le mécanisme ne pourra pas dépasser ; la seule
chose que nous accordons c’est que le domaine du physio-
logique peut embrasser dans la suite des phénomeénes (qu’on
qualifie pour 'heure de psychologiques. En un mot la solu-
tion matérialiste ou mécaniste n’a de la science que les
apparences; pour un esprit critique c’est et cela restera,
pour autant que la prudence permet de l'affirmer, une des
formes les plus caractéristiques du scientisme.
~ Quant a la doctrine opposée, le spiritualisme absolu, elle
est trés favorable A la religion, mais dune porlée scienti-
fique assez maigre car elle fait abstraction des données



ESPRIT RELIGIEUX ET ESPRIT SCIENTIFIQUE 93

incontestables et positives de la psycho-physiologie: en
outre le dualisme que le spiritualisme supprime entre l'es-
prit et la matiére, le dedans et le dehors, il le réintroduit &
Vintérieur de I'esprit, forcé qu’il est de distinguer entre I'in-
tuition sensible et son élaboration par l'intelligence,

La psychologie positive n’est ni matérialiste ni spiritua-
liste ; elle est située entre les deux exirémes, si 'on se borne
a regarder comme scientifiques les seuls résultats acquis et
soigneusement enregistrés. On est encore loin d’une théorie
vraiment cohérente mais on peut définir sa direction cepen-
dant; le psychologique est une réalité qui compleéte le phy-
stologique et peut en commander Uévolution ; dans certains -
cas ce ne sont pas deux contradictoires mais deux fonctions
de I'étre qui se pénetrent I'une l'autre; des lors l'indépen-
dance relative du psychologique est assez grande pour au-
toriser le concept de I'ame.

Par conséquent le vrai probleme des rapports de la
science a la religion peut étre sur ce point défini de la ma-
niere suivante : L’ame est-elle capable de se libérer de plus
en plus du corps, de s’élever par une marche progressive,
en tenant compte des lois pliysiologiques, vers une forme
idéale qui en soit I'expression complete? Dans ces condi-
tions, 'ame serait la forme supréme de ce dont le psychique
n’est qu'un état premier et modifiable, un commencement
qui s’acheverait un jour apres que I'homme aurait vaincu
le mal, maitrisé la souffrance et brisé la chaine de la
mort? Cest dans cette direction que la pensée religieuse
doit porter ses efforts selon nous.

La religion tend a s’intérioriser au cours de son évolu-
tion ; elle plonge ses racines dans les profondeurs de I'ame,
disions-nous tout & l'heure. Or si I'ame n’est pas une
monade absolue, comme l'affirme certain spiritualisme, mais
une réalité en progres, elle doit trouver dans un absolu qui



94 JEAN DE LA HARPE

soit a la fois en elle et hors d’elle la raison de ce progres ;
sinon le développement spirituel serait un simple devenir,
c’est-a-dire quelque chose qui est et n’est pas simultané-
ment; dans ces conditions, son développement est un accrois-
sement (ualitatif et positif, un processus téléologique ; or le
terme de cette téléologie ce serait Dieu, 'absolu qui con-
court & I'épanouissement de I'ame humaine; c’est le Dieu
des religions monothéistes, non pas simplement la cause
premiere ou l'unité idéale de l'univers, mais le Dieu com-
municable et présent, « le Dieu d’Abraham, d’lsaac et de
Jacob », selon le mot connu de Pascal.

Si l'on envisage maintenant I'ame & l'un des degrés
quelconques de ce progreés, celle-ci recoit Dieu, elle en porte
I’empreinte ; elle participe de sa nature sans se confondre
avec lui; étant donné cet intervalle qui les sépare, la commu-
nication divine n’est pas permanente mais discontinue, pas
totale mais fragmentaire ; cette empreinte n’est pas une
substitution de l'absolu & la nature propre de I'ame mais un
appel de celui-la & la perfection de celle-ci. |

Or c’est précisément cela que les mystiques appellent
Pexpérience, I'intuition, le sentiment de présence, la lumiere,
etc., selon leur vocabulaire divers et imagé ; ¢’est une espeéce
du genre sentiment, une sorte de perception interne, reliée
a une métaphysique dynamiste ; intuition qui se trouve a
I’état pur chez les mystiques et a l'état d’enveloppement
chez toutes les fortes personnalités religieuses, est le sen-
timent d’'une Présence transcendante, d’'une Force divine et
bonne ui se communique a 'ame humaine pour la trans-
figurer, d’'une surnature qui s’unit & la nature humaine pour
la renouveler. Peu a4 peu lintuition religieuse est devenue
la caractéristique de la religion, au sens le plus élevé du
terme : le mysticisme, en se précisant et en se purifiant, est
devenu le principe de la religion ; «la foi, écrit Pascal, c¢’est
Dieu rendu sensible au cceur ».

Or T'attention des psychologues a été attirée par cette
intuition mystique, dont les effets sont nombreux et frap-



ESPRIT RELIGIEUX ET HESPRIT SCIENTIFIQUE 95

pants ; ils y ont appliqué les méthodes de la science expéri-
mentale, ils ont voulu constater et expliquer cet étrange
phénomeéne. Mais en s’en emparant la science I'a profondé-
ment modifi¢ au point de le rendre méconnaissable : & la
transcendance elle a substitu¢ 'immanence, a Dieu le subli-
minal ; elle a détaché le phénomene de son cadre méta-
physique et a remplacé l'explication ontologique par une
théorie positive ; 'idée religieuse par suite ne joue plus
(quun role secondaire, elle est réduite a l'état de symbole
qui traduit plus ou moins fidélement la passion intérieure.
Le psychologue religieux parle bien d’expérience mais dans
un tout autre sens que le mystique ; le méme mot exprime
deux concepts foncierement différents.

Il semble donc qu’il faille choisir entre le mysticisme et
la psychologie religieuse, la rveligion vécue et la religion
pensée. Or c’est en cela que consiste le probléme : sont-
elles contradictoires ou simplement ditférentes ? Le conflit
est-il insoluble ? Il semble que non, car il est une chose
dont la psychologie religicuse ne tient pas compte, c’est
de la valeur du phénomene religieux, de son action épu-
ratrice sur 'dme : hystériques et grands prophetes, mania-
ques extasiés et génies religieux, elle est forcée de les
mettre sur le méme pied, si elle veut vester scientifique.
Elle substitue a lintuition compléte son contenant; les-
sence intime de lintuition, c’est-a-dire sa valeur, lui
échappe.

Or — et nous arrivons au point capital — cest la
« valeur » qui joue le rdile décisif dans la production de
Uintuition religieuse ; le mysticisme qui admet une causalité
métaphysique, une cause geéneratrice, a seul la puissance
créatrice ; la psychologie religieuse se borne a4 constater le
phénomene et & déterminer ses conditions ; elle étudie le
phénomeéne du dehors sans pouvoir le produire. Il faut
donc superposer a la psychologie une métaphysique reli-
gieuse, aux conditions une cause génératrice, car icl cause
n’est pas, comme dans les sciences physiques, équivalent



96 JEAN DE LA HARPE

de condition, elle est autre chose, elle est vraiment une
entité nécessaire a la production du phénomene.

Mais une justification théorique s’impose, car il convient
d’établir la relation qui existe dans le domaine religieux
entre la condition et la cause; le principe transcendant de
action religieuse doit devenir principe d’explication, il doit
s'intégrer dans une Raison supérieure & ’entendement mais
également explicative et non seulement pratique ; c’est ce
qu'ont tenté des penseurs comme Hoffding et Boutroux en
intégrant 'un, 'axiome de la « conservation de la valeur »,
T'autre, la « contingence » dans la Raison, bien qu’ils par-
tent d’autres prémisses que nous. Telle est & notre sens la
direction (ue doit prendre la pensée religieuse pour rester
d’accord avec les données de la science positive. Ce n’est
qu'une esquisse, a d’autres plus compétents d’en faire un
tableau !

Si la religion est dans son essence méme intérieure et
personnelle, ce serait un exces néfaste a son développement
harmonieux que de la dépouiller de son caractere social et
historique ; si elle est primitivement un phénomene psycho-
logique, elle est dans ses manifestations un phénomene
sociologique ; elle manifeste son caractére social en donnant
naissance a des sacerdoces, a des églises, a des commu-
nautés religieuses. En outre 'aptitude religieuse n’est pas en
fait égale chez tous — et cela pour des raisons dans lesquel-
les nous ne pouvons entrer; l'intuition religieuse est plus ou
moins forte, ses effets sur la formation du caractere sont plus
ou moins considérables ; aussi la religion laisse-t-elle la place
au génie ; celui-ci joue méme pour 'ensemble des croyants,
pourdes collectivités données, le role de chef spirituel et d’édu-
cateur de I’ame ; il est un des piliers de la société religieuse.

C’est cet ensemble de conditions sociales qui permet
d’expliquer la formation d’une « histoire sainte » ; celle-ci
est une histoire ou les faits acquiérent une signification reli-



ESPRIT RELIGIEUX ET ESPRIT SCIENTIFIQUE 97

gieuse, ou l'important n’est pas le fait mais son contenu
religieux. Si nous nous en tenons au christianisme, la Bible
constitue un exemple frappant ; la Bible n’est pas un livre
(quelconque mais un livre sacré que les chrétiens entourent
de leur vénération, parfois de leur adoration ; ¢’est un docu-
ment riche en expériences et en institutions religieuses ; la
personne de Jésus qui en est le point central, est revétue
d’une valeur surhumaine : ce n’est pas simplement un
homme mais une autorité et une norme. La Bible fixant
progressivement la tradition hébraique et la tradition chré-
tienne est devenue l'autorité derniere, le moule ou la pensée
religieuse de plusieurs siecles a été concentrée et fixée :
voila ce qu’il importe de retenir pour 'heure.

Or dés sa naissance la science historique s’est emparée
de I'histoire sainte, tout comme la psychologie l'avait fait
de l'intuition des mystiques, pour l'étudier & son point de
vue propre. Ce qu’elle cherche a retrouver c’est la réalité
historique, c’est le fait primitif au travers des déformations
que tout fait historique subit. Elle s’efforce de le dégager
des légendes, des superfétations, des interprétations de
I'écrivain sacré pour le restituer dans sa teneur historique.
La seule chose qui lui importe est de savoir si tel ou tel
fait est vrai ou faux, si telle ou telle idée est bien de son
auteur prétendu ou d’'un autre. Son point de vue differe
done radicalement de celui de 'histoire sainte ; la science,
ici comme partout ailleurs, fait la chasse a la métaphysique.
Si elle est vraiment historique, elle doit se conformer au
principe d'immanence que voici: un fait inconnu doit
trouver dans un autre fait connu de méme nature sa condi-
tion explicative. L’histoire des religions bannit Dieu en tant
que réalité transcendante et ne le maintient qu’a titre d’idée
individuelle ou collective. Or lhistoire en ce faisant est
vraiment scientifique, elle use d’'un droit imprescriptible ;
elle n’est ni antipathique ni sympathique mais indifférente a
la qualité religieuse du fait, a sa valeur.

Le heurt enlre science historique et histoire sainte, entre



98 JEAN DE LA HARPE

science et religion, atteint sur ce point une violence qu’il
n’a nulle part ailleurs ; théologiens et historiens s’excommu-
nient poliment— ou non —du royaume de la vérilé. Ce conflit
a créé dans les milieux sincérement religieux et étrangers
aux recherches scientifiques une inquiétude qui va parfois
jusqu’a l'angoisse; il ne faut pas prendre a la légere cette
sainte angoisse, méme si elle revét des formes choquantes,
car elle est 'indice d’'un probléme trés important ; il faut
lui trouver un remeéde et non le misérable palliatif du silence
qu’a préconisé pendant trop longtemps la théologie de la peur.

Précisons la chose en signalant un pseudo-probléme issu
de ce conflit. L’histoire sainte est définitive, celui qui en
doute est un sacrilége : 'histoire des religions est pro-
gressive et lente, elle passe par toules les vicissitudes et
les hésitations de la recherche scientifique. Or, au lieu de
définir le mal avec précision, on a cherché dans les milieux
religieux cultivés a substituer & 'ancien « définitif » un nou-
veau « définitif », sans méme songer (ue la science n’aurait
pas plus égard au second qu’au premier. La théopneuslie
s’est dressée alors criant & la profanalion, réclamant a cor
et & cri l'instauration du dogme de l'inspiration littérale ;
ses exces meéme, ses contradictions, son intransigeance,
I'ont perdue aux yeux de tous ceux qui ont encore le cou-
rage de penser librement. On a compris alors que ce qui est
mort ce n’est pas seulement I'ancien définitif, mais le concept
méme d’une histoire absolue, que I'on ne pouvait sacrifier a
ce préjugé l'existence méme de la science historique, qu’en
un mot ce prétendu probleme n’était qu'un pseudo-probleme.

En fait la solution doit étre cherchée dans une tout autre
direction ; il faut accepter tout d’abord les postulats de la
science historique lorsqu’elle n’est pas un vain scientisme
ou une arme entre les mains des tueurs de religion. Aussi
faut-il subslituer 4 I'ancienne mentalité du littéralisme, une
mentalité nouvelle qui ne cherche pas la vérité religieuse
dans les lacunes de la science historique, ni dans un fait
tout nu, ni dans un mot mais dans ’dAme méme de 'écrivain



ESPRIT RELIGIEUX ET ESPRIT SCIENTIFIQUE 99

ou du héros, dans la palpitation intime de son génie; en
effet la qualité religieuse de 1'histoire sainte ne ressortit pas
a 'esprit de géométrie mais & celui de finesse.

Ensuite il faut apprendre & discerner dans un fait I'é¢lé-
ment positif' et la qualité religieuse ; I'un appartient a la
science historique, l'autre a l'interprétation religieuse du
croyant ; la qualité religieuse ne saurait évidemment se
greffer sur une erreur complete, mais la non-historicité radi-
cale d'un fait important est un phénomene rare ; la plupart
des faits sont simplement déformeés a des degrés divers,
c¢’est a la science qu’appartient le devoir de les redresser.
Aussi, en général, a quelques exceptions pres, la qualité
religieuse d’un fait, alors méme qu'’il est bas¢ sur un mini-
mum d’historicité, suffit & la vie religieuse ; car sa valeur
réside surtout dans sa portée spirituelle et résulte de I'écho
qu’il réveille en nous, des remords, des résolutions, des
inspirations profondes, du besoin de la communication avec
Dieu qu’il suscite dans I'ame.

Un probléme subsiste cependant; nous le soumettons
aux méditations du lecteur plus autorisé que nous, ne nous
reconnaissant pas la compétence nécessaire & sa solution :
quelle est, dans un fait religieux donné, la relation de U'éle-
ment positif et de la qualité ou valeur religieuse? Ce proble-
me peut étre résolu a condition qu’on 'aborde de front pour
en discerner les éléments et qu'on ne se perde pas en élucu-
brations dogmatiques.

* #*

Comme l'on a pu s’en rendre compte, la difficulté du pro-
bleme de la science et de la religion augmente 4 mesure
que I'on passe de la biologie a la psychologie et de la psy-
chologie a I'histoire ; plus la religion s’extériorise plus elle
se heurte a la science, mais nous continuons a croire que
les problemes que nous venons de poser, relatifs a la pro-
gression de 'ame, au dilemme de I'intuition mystique et de
Iexpérience religieuse des psychologues, a la relation de la



100 ' JEAN DE LA HARPE

qualité et de la vérité dans le fait religieux, ne sont pas
insolubles ; il appartient aux penseurs de les creuser et de
les résoudre impartialement et objectivement.

Quant au dualisme entre l'esprit scientifique et l'esprit
religieux, il ne saurait étre contesté : 1'un a besoin de certi-
tudes immédiates et absolues, il marque le triomphe du
ceeur, d’'une Raison supérieure a ’entendement sur l'intelli-
gence pure ; 'autre vit du doute cartésien, il n’affirme rien
dont il ne soit objectivement certain, il marque le triomphe
de l'intelligence sur le sentiment, du fait sur 'idéal.

Sont-ils incompatibles ? Nous ne le croyons pas : l'esprit
religieux et I'esprit scientifique peuvent se rendre de grands
services en se respectant mutuellement et en se garantissant
de leurs exces respectifs. L’esprit scientifique, celui de géo-
métrie est souvent brutal, il veut tout toucher, tout voir,
tout mesurer, tout réduire en formules parfois desséchées,
mais la vie lui échappe parce qu’elle n’est pas seulement
déterminisme mais contingence ; I'esprit religieux, qui tient
a l'esprit de finesse, est parfois fermé, dogmatique et borné;
il se méfie de I'inconnu, il manque de curiosité, il cultive
le préjugé utile; il a du sens, de la finesse, mais il manque de
rigueur et de pénétration parfois. On comprend des lors que
ces deux exprits puissent se compléter en se faisant équilibre.

Mieux encore, I'esprit scientifique qui se défie des solu-
tions superficielles est un auxiliaire indispensable de la
pensée religieuse ; il lui communique ce calme et cette
stireté nécessaires a la solution des problemes qui présen-
tent une certaine gravité ; I'esprit religieux par contre tient
le chercheur au-dessus de son travail ; s’il est indifférent a
la science, il ne I'est pas au savant qu’il préserve de cetle
maladie qu’est le scientisme.

Le mot qui nous semble le mieux résumer leur vertu
commune et leur désir d’atteindre le vrai, ¢’est ce mot célebre
de saint Augustin repris par Pascal : « Tu ne me cherche-
rais pas, si tu ne m’avais trouvé ».

JEAN DE LA HARPE.



	Le conflit : de l'esprit religieux et de l'esprit scientifique

