Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 7 (1919)
Heft: 30
Rubrik: Miscellanées

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MISCELLANEES

LES QUESTIONS D'EGLISE A NEUCHATEL

DocumEents : Synode de I'Eglise nationale neuchételoise. Rapport pré-
senté au nom de la Commission de revision de la loi ecclésiastique le 13
juin 1918, par Albert Lequin, pasteur. — Circulaire [du méme jour] aux
représentants de 'Eglise nationale (pasteurs, colléges d’anciens et collo-
ques), — Rapport du Synode sur sa gestion pendant les années 1916 & 1918
[novembre 1918]. — Lst-ce possible ? Rapports présentés a la réunion de La
Sauge sur Chambrelien, le 20 nov. 1918. — Question ecclésiaslique, article
de C. L{emecker], dans le journal « L’Eglise nationale », 30 nov. 1918, —
Union des Eglises, lettre de J. Marraey-Dorer, Ibid., 7 déc. 1918. — Ques-
tion ecclésiastique, article de E. D[{umonr], Ibid., 14 dée. 1918. — Synode de
I'Eglise nationale neuchételoise : Discours |[de E, QuarTtiEr-LA TENTE] et
Sermon d’installation [de Maurice Nemser], le 13 fév. 1919. — Rapport
sur la consultation des paroisses concernant la revision de la loi ecclésias-
tique, lu au Synode le 13 février 1919. — [PPourquoi notre Eglise na-t-elle
pas de confession de foi? article de J. M[aTrtaEY]-D[0oRET], dans « L’Eglise
nationale », 15 mars 1919. — Voulons-nous aujourd hui d’une confession de
Joi? du méme, Ibid., 22 mars 1919. — Avons-nous encore besoin d’une
Eglise? — L’Eglise doit-elle se confondre avec la nation ? — Quelles condi-
tions d’enirée UL glise pourra-t-elle demander a ses membres pour demeurer
une association de croyanis? — Une Eglise évangélique doit-elle avoir
une profession de foi et un protestant moderne peul-il y adhérer sincére-
mentl ? — L’union des Eglises neuchdteloises est-elle désirable et sera-t-elle
une fusion ou une fédéralion ecclésiastique ? articles de J. P[ETREMAND],
dans le « Messager de I'Eglise indépendante », oct., nov. 1918, janv., fév.,
mars 1919. — Fédération ou fusion? art. de E. v. Hlorr], 1bid., avril 1919.

La question de I'Eglise, ou plutdt toutes les questions que soulévent
la notion et la constitution d’'une Eglise sont posées en ce moment &
Neuchatel. Il vaut la peine de dire dans quelles circonstances.

Les rapports de I'Eglise et de 'Etat sont, comme on sait, réglés dans
le canton de Neuchatel par la loi du 20 mai 1873 promulguée aprés une
campagne passionnée et un vote populaire, que I'on soupgonna fortement

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, MAI 1919. 6



74 REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE

al'époque d’avoir été altéré et qui donnait a I'ordre de chose nouveau une
majorité de 16 voix sur 14.000,votants. Au lendemain de ce vote, « pour
maintenir la souveraineté du Seignenr Jésus-Christ sur son Eglise et la
prédication du pur Evangile », des Eglises se constituérent, en grande
partie & la suite de la démission des pasteurs, et s’unirent en une Eglise
évangélique neuchiteloise, indépendante de I'Etat.

On put se demander un moment si I'Eglise officielle subsisterait.
Elle a vécu; c’est trop peu dire, elle a, comme I'Eglise indépeundante,
affirmé sa vie par ses ceuvres. Pendant plus d’un tiers de siécle son
existence n’a pas été menacée, aucune tentative sérieuse de modifier
sa base légale w’ayant été faite avant les initiatives de 1906 pour ins-
crire dans la Constitation cantonale le principe de la séparation de
IEglise et de I'Etat. Celles-ci aboutirent le 20 janvier 1907 & un vote
populaire qui, par 15,090 voix contre 8,411, confirma le statu quo.

Depuis lors, la question n’a plas éié posée qu'au Grand Conseil et
seulement sous la forme de motions dirigées contre le budget des
cultes par les députés socialistes. En ce moment méme aucun texte
législatif n’est soumis au parlement cantonal ni au peuple. C’est devant
I'Eglise que la question se pose, ct c’est ce qui lui donne un aspect trés
nouveau.

Le vote de 1907 ne parut pas d’abord marquer dans la vie intime des
Eglises. Il semblait la confirmation du statu quo plutét que le point
de départ d’une évolution nouvelle. Tout au plus put-on constater
Iinanguration de cultes indépendants dans quelques paroisses restées
en 1873 exclusivement nationales (Bevaix, Boudry, Les Brenets), et
dans I’Eglise nationale la coustitution d’'une Caisse centrale destinée a
donner a 'Eglise un commencement d’autonomie finauciére.

En 1912 cependant, le synode (national) se décida a instituer une
commission de revision de la loi ecclésiastique, mais cette commission,
dite «des Vingt et un», n’aboutit qu’a une assemblée de délégues des
paroisses d’oit ne sortit aucun résultat. Sans se dissoudre, elle fit
savoir au Synode qu’elle ne s’estimait pas suffisamment renseignée
pour proposer une revision de la loi.

Le mouvement acluel a son origine en novembre 1917. Deux députés,
membres de la Commission des Vingt et un, MM. Iluguenin et Paul
Robert frappés d’entendre revenir chaque année au Grand Conseil les
remarques du groupe socialiste, demanderent au Synode de convo-
quer la Commission qui dormait depuis quatre ans. Aprés quelques
tergiversations dont on trouvera le détail dans leur rapport, les vingt
et un décidérent de proposer au Synode une consultation des pasteurs
et des paroisses.

Une circulaire fut préparée: un court préambule introduisait un
questionnaire et des annexes. Celles-ci contenaient les linéaments d’un



MISCELLANEES gl

projet de loi donnant & I'Eglise nationale sa pleine autonomie finan-
ciére et prévoyait pendant vingt ans un régime transitoire: « L’Kiat
verse annucllement aux Eglises les revenus des biens ecclésiastiques.
En outre il fournit pendant vingt ans la somme complémentaire néces-
saire au budget des Eglises en réduisant chaque année d’un vingtiéme
ses prestations ». Quant aux questions de la circulaire, la forme en la-
quelle elles étaient rédigées (« Ne pensez-vous pas (ue....»), montrait
clairement le désir qu’'avait la Commission — et le Synode qui en-
dossait son cenvre — de voir aboutir ce projet.

La circulaire fut adressée a 67 professeurs, pasteurs et diacres, & 50
colléges d’anciens (conseils de paroisses) et aux six colloques de dis-
tricts. On sollicitait leurs réponses avant le 31 décembre 1918. Les ré-
sultats de cette consultation ont été communiqués au Synode dans sa
session du 13 février 1919. Les réponses sont dans leur trés grande ma-
jorité favorables au projet. Et cependant c’est & peine si, a cette heure,
il en est encore question. C’est qu’entre temps un nouveau mouvement
d’opinion s’était manifesté qui devait ouvrir & ’Eglise des perspectives
plus vastes.

A La Chaux-de-Fonds, les questions posées par la circulaire de juin
ont fait travailler les esprits. Les pasteurs, les premiers, acquirent la
conviction qu’au poiunt ol en sont les choses et étant donuné les temps
nouveaux qui viennent, le devoir de 'Eglise est de faire, sans embal-
lement, ceuvre enireprenante et nette. I’existence cote a cote de deux
grandes Eglises séparées de I'Elat constituerait un non-sens ; tout parie
en faveur d’'une concentration des forces chrétiennes ; le moment est
venu de proposer a la nation la reconstitution sur des bases nouvelles
de 'ancienne Eglise neuchiteloise. Il faut donc demander au Synode
de surseoir a toute discussion du projet de la circulaire et de faire des
démarches pour savoir si la fusion des deux Eglises n’est pas possible
dans un avenir rapproché pour la gleire de Dieu et 'avenir du pays
tout entier.

Ces idées d’union, le corps pastoral de La Chaux-de-Fonds les fait
connaitre en septembre & la réunion générale des pasteurs nationaux,
puis au collége des anciens de La Chaux-de-Fonds qui les adopta a
I'unanimité moixs une ou deux abstentions; I'élan est donné: le rap.
porteur méme de la Commission des Vingt et un, le Colloque du dis-
trict du Val-de-Ruz, puis plusieurs autres paroisses y adhérent. Les
promoteurs de l'idée en ont, dans lintervalle, parlé & deux représen-
tants de I'Eglise indépendante. Deux ou trois entrevues ou l'on se
parle & cceur ouvert, amenérent pour le 20 novembr: 1918 la convoca-
tion & La Sauge sur Chambrelien d’une réunion de pasteurs et de
laiques des deux Eglises.

Les rapports présentés ce jour-la par MM. Corswant, Bolle et von
Hoff ont été réunis en une brochure sous ce titve : Hst-ce possible? (La



76 REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE

Chaux-de-Fonds, Imprimerie Robert-Tissot). Ils laissent entrevoir ce
que fut I'esprit de cette réunion dans laquelle tous les participants
(quaraate-huit, sauf erreur) se sentirent transportés & une grande hau-
teur spirituelle.

Depuis, le Synode national a décidé d’entrer en matiére sur la pro-
position du Collége d’Anciens de La Chaux-de-Fonds. Il a nommé une
commission de quatre membres pour entrer en pourparlers avec la
Commission synodale de ’Eglise indépendante. La premiére entrevue
a eu lieu le 11 avril 1919. '

Faut-il maintenant rechercher 'origine de ce mouvement d’union et
en énumérer les causes ? Quelques-uns encore affectent de n’y voir que
I’'aboutissement des cultes en commun imposés pendant deux hivers
de suite par la pénurie du combustible. C’est une plaisanterie: de
grandes forces sont a 'ceuvre qu’il est impossible de méconnaitre.

De Pavis général il faut parmi ces causes donner la premiére place
a lesprit des Unions chrétiennes, qui depuis vingt-cinq ans, par
I'entremise notammeat des Associations d’étudiants issues d’elles,
et de tous les « camps », cours, conférences et journées qui s’y ratta-
chent, ont constamment détourné le regard des jeunes des (uestions
ecclésiastiques et méme dogmatiques pour mettre I'accent sur le de-
voir d’évangélisation et les taches sociales. Il est trés frappant de
constater que le mouvement d’union est parli de La Chaux-de-Fonds
ol, encore que violemment contrecarrée parfois, 'action de I'Union
chrétienne a été depuis un quart de siécle si large et si profonde.

De cette influence-12 ne séparons pas celle des Missions en pays
paien. La nouvelle organisation de la Mission suisse romande témoigne
de la force de rapprochement interecclésiastique qui se dégage d’'une
grande tache chrétienne. Comme le mouvement mondial de Silas
Mc Bee et da Constructive Quarterly est né & Edimbourg a la vue
des grandes tiches missionnaires, ainsi c’est dans celle de nos villes
ol Paction des chrétiens doit manifestement étre le plus conquérante,
que le devoir d'union s’est imposé le plus impérieusement aux con-
sciences. -

Faisons une place enfin aux besoins civiques de '’heure. Le danger des
classes, des castes et des clans séparés par des barriéres d’ignorance et
de préjugés apparait flagrant dans tous les domaines. C’est le moment o1
tout ce qui peut s’uuir a le devoir de le faire, — ou le souci du monde
qui va naitre doit passer avant 'amour des traditions qu’'on hésite a
laisser mourir. Que d’autres regardent en arriére, a ce que leur con-
science leur a commandé d’étre hier, tout ce qui est jeune de cceeur ne
peut diriger son regard qu'en avant, vers ce que la conscience im-
pose de faire demain.

Voila, au plus prés de notre savoir, I'état des faits et les princi-



MISCELLANEES 37

pales causes qui l'expliquent. Mais les faits qui donnent lieu a des
proces-verbaux ou (ui aboutissent a des circulaires ne sont pas les
seuls qui comptent en ces matieres. Les faits psychologiques:
réflexions, sentiments, désirs, contiennent en germe les actes de
demain, il vaut la peine de les rechercher. Disons ce que nous avons
constaté, non pour prédire 'avenir mais pour faire voir comment —
ainsi que nous le disions en commencant — toutes les questions clas-
siques de I'ecclésiologie se trouvent posées a la fois....

Les membres de 'Eglise indépendante qui ont bien voulu me confier
leur pensée sont, pour le moment, assez hésitants. L’esprit de corps,
ou si I'on préfere la conscience sociale, est chez eux trés développé.
Chacun se préoccupe moins de ce qu’il souhaite lui-méme que des senti-
ments et des désirs du « peuple de I'Eglise » qui ’entoure. D’'une fagon
générale, il m’a paru qu'une séparation suivie d’'une union des Eglises
est envisagée, chose curieuse, beaucoup moins comme le triomphe de
I'idée que 'Eglise indépendante représente depuis quarante-cing ans,
que comme lafin de cette communauté. Trés attachés a leur Eglise, les
« indépendants », quelle que soit la conclusion a laquelle ils aboutissent,
ne voient pas sans mélancolie la possibilité de la fusion. Par instants, ils
sont tentés de défendre leur congrégation comme si elle était attaquée.
Sans parler de certains propos blessants prononcés il y a douze ans et
qui leur remontent a 'esprit (ils avaient pourtant, m’est avis, rendu
alors coup pour coup avec une belle verdeur et 'on pouvait de part et
d’autre se juger quittes), ils souffrent d’entendre dire aux jeunes d’au-
jourd’hui que la coexistence de deux Eglises rivales constitue «un
scandale » : ce mot leur parait une injure a I'ceuvre de leurs péres,
une méconnaissance de toul ce que les démissionnaires de 1873 avaient
mis de conscience et de foi dans leur décisien.

Si leur sens de la communion est trés fort en ce qui concerne leur
Eglise, ils ne voient pas dans I'unité un bien en soi, une fin obligatoire.
En cela encore ils sont fils de leurs péres. lls ont de la peine a prendre
a la lettre le verset des Galates qui met les schismes au nombre des
fruits du malin, et & Iui donner une portée générale. [is sont peu « ca-
tholiques » : ils savent, un peu méme par expérience, que dans l'unité
extérieure d’'une méme communauté des dissensions peuvent surgir qui
sont plus « scandaleuses » parfois que la coexistence de deux Eglises
vivant en bonne intelligence. lls craigneat — le mot revient souvent
dans les conversations — une union factice. Pendant prés d’un demi-
siecle on s’est, de part et d’autre, efforcé de souligner sur le plan des
concepts des différences qui s’estompaient dans la réalité concréte :
les termes en lesquels on les a formulées sont devenus des lieux com-
muns. L'Eglise indépendante a toujours proclamé qu'une Eglise digne
de ce nom ne pouvait se passer d’'une confession de foi qui lui servit



78 REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE

de drapeau; que dans une société de croyants il était indispensable
que les membres fissent acte d’adhésion personnelle ; que les charges
financiéres de I'Eglise devaient, année aprés année, &tre supportées
par les fidéles sans qu’ils pussent compter sur aucun bien de main-
morte. Les membres de 'Eglise nationale, qui jusqu’ici, grace a la loi
civile, ont pu ignorer ou méconnaitre ces principes élémentaires, vont-
ils tout d’'un coup se montrer disposés a les adopter, seraient-ils capa-
bles de le faire de tout leur coeur sans que leur adhésion ait rien de
contraint ?

Enfin, ce qui domine le débat, ce sont les intéréts de la vie spiri-
tuelle de notre peuple. Est-on, a cet égard, certain que I'uvion soit un
avantage ? les petites communautés ne sont-elles pas, plus que les
grandes, excitatrices de dévouements? n’est-ce pas a diviser en plu-
sieurs paroisses les congrégations de nos grandes villes qu’il faudrait
tendre, plutét qu’a grouper en un seul cadre des unités aujourd’hui
distinctes ? Les mots de fédéralisme et de décentralisation sont en
grande faveur chez nous ; ne signifient-ils rien de bon sur le terrain
ecclésiastique ?

Et mes interlocuteurs « indépendants » de conclure que, la question
ayaunt été posée par I'Eglise nationale en vue de ses besoins et de son
avenir, il serait indiscret de lui proposer trop délibérément, comme
ayant fait leurs preuves, les lignes de conduite adoptées par I'Eglise
indépendante. « Laissons-les réfléchir a leurs problémes, mirir leurs
solutions ; si leurs réflexions les portent de notre coté, nous serons
toujours a temps pour leur tendre la main .»

Un peu de crainte instinctive, des habitudes de prudence, une dis-
crétion voulue, voilda de quoi m’a paru se composer la réserve que
s’imposent aujourd’hui encore la majorité des «indépendants».

Quant aux membres de I'Eglise nationale, leurs sentiments sont plus
simples & déméler. lls se sont en effet exprimés déja par des décisions
et des actes. Dans les proposilions de La Chaux-de-Fonds, dansle sue-
cés qu’elles obtiennent, il est impossible de méconnaitre un élan du
ceceur. La ou 'on se montre plus réservé, cette atlitude est commman-
dée surtout par celle de I'Eglise indépendante, a laquelle on ne peut
évidemment pas imposer sa collaboration. Mais un point parail acquis,
c’est que le statu quo est impossible. «1l y va, entend-on dire couram-
ment, de la dignité de I'Eglise », et 'on ne craint pas en parlant ainsi
de parailre blamer ceux qui, il y a ireize ans, ont mis tant d’éloquence
a combattre cette maniére de voir: la solidarité & travers les années
est ici beaucoap moins apparente que de 'autre coté. Pour les mots
d’ordre anciens: liberté doctrinale et multitudinisme, on est trés con-
vaincu qu’il n’est pas impossible de les concilier avec les exigences
d’'une Eglise d’inspiration évangélique et pleinement autonome. La cir-



MISCELLANEES 79

culaire de juin donnait dans ses annexes, a titre de document, les
préambules que les Eglises genevoise, baloise et vaudoise ont mis a
leurs constitutions ; elle admettait expressément (e celle de 'Eglise
nationale protestante neuchateloise devrait débuter par une «décla-
ration de principes et de croyance ». Nul doute qu'une déclaration
comme celle de Genéve n’obtint, dés maintenant, 'unanimité des suf-
frages. Beaucoup méme seraient disposés a faire davantage.

Quant a 'organisation de leur Eglise future, les nationaux avaient,
dés juin 1918, résolument choisi la forme d’association (art. 6o a 79
C. G. S.) par opposition a celle de la fondation, malheureusement
adoptée & Geneéve. La circulaire-projet déja stipulait que « nul ne peul
contre sa volonté étre porté cu maintenu sur les tableaux électoraux».
Le multitudinisme de demain sera donc, en tout état de cause, tres
différent de celui d’aujourd’hui.

Ainsi la question, qui semblait devoir étre trés grosse, de I'adhé-
sion personnelle a I'Eglise, est résolue dans son principe: on choisit
de donner a I'Eglise la forme d'une association, mais I'on sait bien que
toute association a ses statuts et que nul ne peut en étre sociétaire
sans y adhérer. Sur la forme en laquelle cette adhésion sera deman-
dée, méme, si I'on y tient, sur les dispositions transitoires a trouver
pour inscrire dans 'Eglise de demain tous ceux qui font déja partie
de celle d’aujourd’hui sans l'avoir expressément demandé, il ne parait
pas difficile de s’entendre.

Apres avoir ainsi de notre mieux exposé I'état des esprits de part et
d’autre, marquons trés brievement la situation telle que nous la voyons
sur les trois points du débat que chacun s’accorde & considérer comme
les principaux.

1. Nous n’avons pas fait allusion jusqu’ici aux Facultés de théologie.
Dans I'Eglise indépendante on considére couramment que le droit
incontestable d’'une Eglise a choisir ses pasteurs implique pour elle
par voie de conséquence le devoir de les former dans une Faculté dont
les profcsseurs soient choisis par elle sans ingérence étrangére. Cela
ne nous parait pas évident, mais la question des rapports entre les
E¢lises et les Facultés de théologie qui est déja a l'ordre du jour en
plus d'un endroit, ne peut manquer de devenir actuelle partout : elle
se rattache & un probléme dont la solution traditionnelle doit certai-
nement élre revisée : celui de la préparation au ministére pastoral.
Quelle que soit la solution que l'on donne demain & Neuchitel 4 la
question de la Faculté de théologie, il importe qu'on ne considére
cette solution que comme provisoire. La Suisse romande tout entiére
est intéressée a4 ce que la question soil posée dans son ensemble et &
ce que partout on ménage l'aveuir. Les Eglises neuchateloises ne peu-
vent pas, au moins confusément, ne pas le sentir.



8o REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE

2. Le régime financier de I'Eglise donnera sans doute lieu a des
débats importants et c’est a notre avis la question la plus difficile.
Pourtant dés que l'on écarte l'idée de faire de 'Eglise une fondation,
la discussion ne porte plus que sur la facon de percevoir les cotisa-
tions des sociétaires. Discussion intéressante d’ailleurs, et a laquelle
il faut méme reconnaitre une certaine portée religieuse. L’Eglise indé-
pendante vit depuis un demi-siécle de cotisations volontaires et tout &
fait anonymes. Il n’y a sans doute que bien peu de sociétés religieuses
qui aient poussé jusque-la 'esprit de sacrifice et de foi. Elle tient a ce
systeme pour sa beauté et, si je puis dire, sa valeur spirituelle. Les
autres régimes : celui de la cotisation obligatoire dont le montant
serait fixé volontairement, celui surtout de I'impét (sans doute propor-
tionné a la fortune et aux revenus), dont parlait la circulaire de juin,
paraissent au regard bien humains. Et pourtant — méme en tenant
compte des économies possibles — I'Eglise de demain aura deux fois
plus de dépenses que I'Eglise indépendante d’aujourd’hui (1) et les
membres qui lui viendront de l'ancienne Eglise nationale auront été
habitués a un régime totalement différent : leur budget étant couvert
pour un tiers (77.470 fr.) par les revenus des biens d’HEglise incamérés
en 1348, et pour le reste (139.820 fr.) par les versements de I'Etat c’est-
a-dire par 'impét de tous. Pour habituer ses membres a des contri-
butions volontaires 'Eglise nationale a fait dans ces derniéres années
un effort sérieux inspiré d’ailleurs par une politique financiére un peu
différente de celle de I'Eglise indépendante, puisqu’il a visé a cons-
tituer un capital, une Caisse centrale. Le capital réuni ascende a
270.000 fr. Si ce chiffre peut paraitre modeste, il témoigne que le souci
de thésauriser n’a pas été dominant: la Caisse dépense chaque année
prés de 3o.000 fr. pour traitements de pasteurs auxiliaires et supplé-
ments de traitements aux pasteurs. On comprend néanmoins le désir
primitif des Vingt-et-un, de « préparer d'une facon graduelle et pro-
gressive le relachement des liens qui unissent I'Eglise a I'Etat» afin
‘d’accoutumer a la contribution volontaire ceux qui jusqu’ici ont vécu
sous le régime de I'Eglise service public.

La question est délicate comme on voit, mais j'ai peine & croire
que 'on ne parvienne pas a la résoudre.

3. Si la question du régime financier est difficile, celle de la confes-
sion de foi, a laquelle nous revenons encore pour finir, paraissait a
beaucoup presque fatalement insoluble. Il nous parait au contraire
que c’est, de toutes, celle dont la solution est la plus avauncée. Les

(1) En 1918 le budget des cultes pour I'Eglise protestante nationale s’élevait
a 217.290 fr., y compris Pallocation de renchérissement de 27.290 fr. Les
dépenses de I'Eglise indépendante pendant ce méme exercice se sont mon-
tées a 166.770 fr. (y compris 19.725 fr. d’allocations).



MISCELLANEES 81

articles de M. J. Pétremand ne doivent pas a cet égard induire en
erreur,

Depuis quelques mois, en effet, dans I'Eglise indépendante, un mou-
vement se manifeste. que 'on avait en vain tenté de déclencher il y a
deux ans déja, pour une revision fonciére de 'article 2 de la Constitu-
tion de 1873. Revision est peu dire, car ce que l'on propose ce n’est
rien de moins (ue le remplacement d’une confession de foi qui voulait
étre doctrinale par une confession de foi qui voudrait n’étre que reli-
gieuse. Au lieu de chercher & énumérer les croyances auxcuelles adhe-
rent tous les membres de I'Eglise, on viserait a ranimer la foi com-
mune (ui les anime. Au lieu de prétendre communier dans une doc-
trine, que les « rationalistes » contestent ou nient, ils affirmeraient que
leur communion est faite d’'un mé&me sentiment pour le chef de I'Eglise.
Une priére prendrait la place d'un symbole.

Ce mouvement aboutira certainement dans I’'Eglise indépendante. 1l
est commandé par des faits récents : par les difficultés qu'une confes-
sion de foi d’intention doctrinaire n’a pu manquer de faire surgir
devant la conscience des futurs pasteurs et de ceux qui sont chargés
de les examiner, — par 'exemple de 'Eglise libre vaudoise et la réso-
lution réparatrice de son dernier Synode de Vevey,— par I'éternelle
vérité de cette loi des esprils qui dit que I'accord des ames se fait par
la volonté bien plus solidement que par I'intelligence.

C’est & cette loi psychologique que nous demanderons aussi notre
conclusion. Si une Eglise vivanle ne peut formuler vraiment le lien qui
unit ses membres qu'en donnant expression aux mouvements de
I'Esprit agissant au plus profond des Ames, — de méme ce n’est que
si un méme Esprit travaille dans des Eglises aujourd’hui séparées,
qu’elles pourront demain se joindre en un seul corps. Leur unité,
évidente a tous, pourra se traduire alors, non seulement dans un
beau morceau liturgique, mais dans un programme d’action, mieux
encove : dans une activité réparatrice et constructrice. C’est parce
(que nous avons cru sentir dans le mouvement actuel d’union ce
souffle de I'Esprit, que ces circulaires, ces commissions, ces rapports
nous paraissent dignes d’étre conuus et vraiment pleins de promesses.

Pierre BoverT.

ROBERT NICOLE : IN MEMORIAM

Nous considérons I'apparition de ce petit volume (publié a Lausanne
par l'imprimerie coopérative La Concorde) comme particuliérement
opportune, plus que cela comme un signe des souffles nouveaux qui
passent sur les Eglises de notre pays. Dans son dernier synode (mai
1918), I'Eglise libre du canton de Vaud a nettement montré qu’elle
entendait tenir largement ouverte la porte & tout croyant sincére, sur



82 REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE

la base de 'Evangile, librement recu par une conscience droite et une
foi personnelle. La jeunesse a compris ce message; elle en a frémi
d’espérance et de joie.

Quelques semaines plus tard, on a répandu dans les milieux les
plus simples de nos campagnes le volume que nous annoncons, qui
fait revivre la pure et noble figure de Robert Nicole, si prématurément
disparue du milieu de nous. On permet a chacun de lire et de méditer
les fortes pages qu’il écrivit, il y a quelques années, sur la Bible et la
nature de son autorité. Avec une grande franchise, Nicole marque la
différence radicale qui existe entre une autorité extérieure, mécanique
en quelque sorte, du Volume sacré, telle que voudraient la rétablir les
adeptes des réunions « Chexbres-Morges », et 'autorité intérieure, spi-
rituelle, que la Bible conquiert sur les consciences qui, cherchant
Dieu, le rencontrent an travers de ces pages, et, joyeusement, se met-
tent 4 I'école des hommes qui ont compris la volonté du Pére et parlé
en son nom. « C’est le secret de I’Evangile de concilier I'obéissance et
la liberté. Il s’empare des ceeurs ; il soumet les consciences; alors, siir
des sources de la vie, il lance les chrétiens dans le monde en leur
disant : « Toutes choses sont & vous, et vous étes a Christ et Christ est
a Dieu». La Bible donc est a nous; c’est un don précieux entre tous,
mais ce n’est pas Dieu lui-méme ; c’est 'ceuvre de ses créatures, de ses
témoins et, d’elle aussi, comme de tout témoignage d’ homme, méme
du plus inspiré, nous pouvons dire : « Eprouvez toutes choses et rete-
nez ce qui est bon » (p. 45).

Des paroles comme celles-la sont bien faites pour ouvrir les yeux
obstinément attachés au passé, pour libérer d’un joug factice les con-
sciences délicates ; mais aussi pour révéler a ceux qui 'ignorent encore
tous les trésors que l'ame vraiment éprise de vie, de sainteté et
d’amour sait découvrir dans I'Ecriture et le message qu’elle contient.

C. M.

L'AGNOSTICISME RELIGIEUX

Le volume que M. Paul-Gabriel Chappuis a présenté a la Faculté de
théologie de I'Université de Genéve pour obtenir le grade de licencié
(L'agnosticisme religieux. Essai sur antagonisme entre la science et
la religion dans la pensée moderne. Genéve, Soc. génér. d’'imprimerie,
1918), traite un sujet qui touche a la fois & la philesophie, a la théo-
logie et a la littérature. En effet les termes d’agnosticisme et d’agnosti-
que ont été pendant longtemps parmi ceux qu'on ne pouvait faire
autrement que de rencoatrer dés quon jetait les yeux sur un roman
anglais. Un agnostique, dans ce genre de littérature, n’était guere
autre chose qu'un sceptique. On s’était habitué peu 4 peu a confondre
les deux termes ou, tout au moins, & rester dans le vague quant a leur



MISCELLANEES 83

acception exacte. En reprenant l'histoire du mot et de la chose, M.
Chappuis rend un service signalé a la cause de la clarté. Ce n’est pas
son moindre mérite que de s’étre avisé de ce fait : que I'agnosticisme
avait une histoire, des letires de créance inscrites en caractére de feu
dans la substance méme de quelques grandes Ames, et une raison
d’étre qu'on n’avait point encore suffisamment apercue.

Selon M. Chappuis, 'agnosticisme, terme nouveau recouvrant une
ancienne maniére de penser, serait né du positivisme ; mais, au sein
de cette tendance philosophique, il se dénature bientdt et ne tarde pas
a devenir un dogmatisme & rebours. Dans l'évolutionisme trop a
Pétroit aussi, il se tourne bientot vers la philosophie religieuse, et
c’est 14 qu’il faut I'aller chercher pour le bien comprendre.

De la la premieére partie de la thése qui cherche & déterminer ce
gu'est 'agnosiicisme, en étudiant quelques-uns de ses représentants
les plus en vue. Le choix méme de ces personnalités est iniéressant.
C’est d’abord Pascal, puis Kant et Renouvier, ensuite William James,
enfin Renan, Félix Bovet, et un «anoxyme » dont M. Flournoy avait
présenté l'aunto-observation dans un de ses ouvrages. Cet examen se
termine par quelques observations sur 'agnosticisme dans la litléra-
ture : Montaigne, Goethe, Rousseau, Amiel, Warnery, Rod, Sully
Prudhomme, Emerson. Il corrobore la thése posée daus I'introduction
qui fait de l'agnosticisme une attitude psychologique de méfiance &
I'égard de la métaphysique rationaliste. L’agnosticue n’est pas seule-
ment celui qui douie ou qui ignore, mais le peuseur qui sait qu'il ne
sait pas. Cette tendance s’oppose donc a la fois au dogmatisme et au
scepticisme ; elle aboutit & une religion « sans formulisme et sans
formalisme »; elle est d’ordre essentiellement pratique; c’est pour des
raisons morales et non pas intellectuelles que I'agnostique prend parti
et court le risque de son attitude.

Aprés unerevue des principales critiques qui ont été faites a 'agnos-
ticisme, M. Chappuis tache de dégager les différentes valeurs qu’il peut
avoir au triple point de vue de la logique, de la morale et de la reli-
gion. Enfin, dans les deux derniers chapitres, 'auteur confronte
I'agnosticisme avec le christianisme et cherche a montrer les résultats
de cette confrontation dans les trois domaines suivants : rapports de
la science et de la foi, rapports de la foi et de la croyance, rapports
du dogme et de la vie religieuse. C’est évidemment cette derniére
partie qui intéressera le plus la moyenne des lecteurs de cet ouvrage,
parce que l'auteur y prend parti lui-méme, s’y compromet et plaide,
en somme, pour lattitude qu’il n’avait fait qu'analyser dans les pages
précédentes.

Deux grands débats dominent, a 'heure actuelle, tout le développe-
ment du christianisme et particuliérement du protestantisme : c’est le
débat entre la foi et la croyance et le débat entre le dogme et la vie



84 REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE

religieuse. Réussira-t-on a écarter le rationalisme qui revient conti-
nuellement & la charge sous des livrées diverses et parfois opposées,
qui confond la foi avec la croyance et conduit inévitablement a
accepter des autorités normatives et extérieures ? Ce n’est pas seule-
ment le catholicisme qui a cristallisé la religion dans une métaphy-
sique; le calvinisme, lui aussi, y a tendu et, aprés lui, les grands
systéemes théologiques de Strauss, de Baur, de Ritschl. Peut-on se
passer de la Bible considérée comme une autorité en matiére de méta-
physique ? Une certaine croyance n’est-elle pas indispensable? A
toutes ces questions qui se posent, 'agnosticisme répondra-t-il? Oui,
dit M. Chappuis, parce qu’il remet la croyance a sa place et, en ce’
faisant, nous sauve des deux dangers qui menacaient le protestantisme:
le scepticisme en face d’'une croyance inacceptable ou scandaleuse a la
conscience ; l'idoldirie de ceux qui élévent la croyance a I'état de divi-
nité intangible. '

Mais ce n’est pas tout. Dans le domaine pratique, le protestantisme
semble acculé & un dilemme : ou bien il restera une Eglise et alors il
faudra bien qu’il accepte le dogme comme seul moyen possible de
cohésion — ou bien il s’effritera et finira dans la libre-pensée.

Or, la encore, M. Chappuis croit pressentir dans I'agnosticisme le
moyen de sortir de la difficulté. En effet, I'agnosticisme transporte la
question de 'ordre intellectuel dans I'ordre spirituel. L’Eglise qui s’en
inspirera cherchera la cohésion non plus sur le terrain du dogme, mais
sur celui de Uinspiration. Elle reconnaitra comme nécessaire et suffi-
sant le symbolisme de la connaissance religieuse. Elle contrdlera cer-
tes sa foi par la Bible et par ’histoire ; mais, dans les croyances libres
de ses membres, elle verra l'indispensable traduction, non point la
souveraine interprétation d'une foi qui les dépasse toujours, sans
cependant les contredire.

Ces vues, comme oa s’en aperc¢oit, ne manquent pas d’intérét ni de
hardiesse. Elles seront, sans aucun doute, critiquées, corrigées. peut-
étre censurées au nom de toutes sortes de principes acquis. Il n’en est
pas moins vrai qu’elles vont dans le sens prophétique de la vie. Il y
manque encore bien des précisions. Nous nous demandons a quels résul-
tats M. Chappuis en viendrait s’il s’attaquait, avec de telles prémisses,
au probléme du Christ. Il etit été désirable de laisser entrevoir quelque
échappée au moins de ce coté-la.

Telle qu’elle est cette étude met au point le probléme de 'agnosti-
cisme ; elle dégage les grandes lignes d’un état d’esprit qu’on avait peu
étudié jusqu’ici. Elle fait honneur & son auteur et a I'Université a

laquelle elle a été présentée.
G. BERGUER.



LAUSANNE — IMPRIMERIE COOPERATIVE LA CONCORDE



	Miscellanées

