
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 7 (1919)

Heft: 30

Artikel: Les papyrus du nouveau testament et l'histoire du texte

Autor: Martin, Victor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380010

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380010
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES PAPYRUS DU NOUVEAU TESTAMENT

ET L'HISTOIRE DU TEXTE

Parmi les lecteurs assidus du Nouveau Testament, combien

y en a-t-il qui se rendent compte du travail considérable que
suppose l'établissement d'une traduction de ces écrits telle que
celle dont ils font un continuel usage Un grand nombre, sans
doute, ne se sont jamais posé la question: Comment les
différents livres qui composent le recueil appelé Nouveau Testament
se trouvent-ils réunis en un volume écrit dans ma langue natale
Beaucoup ignorent même que l'idiome original dans lequel ont
été composés la presque totalité de ces ouvrages est le grec, et

que les plus anciens exemplaires de parties du Nouveau Testament

ou du Nouveau Testament dans son ensemble sont des

manuscrits grecs. Ce sont donc ces manuscrits qui servent de base

aux traductions dont on se sert de nos jours, mais il ne faudrait
pas croire que tous ces manuscrits sont identiques et qu'il a

suffi d'en choisir un au hasard dans la masse, pour le traduire
en négligeant les autres. En effet, d'une part les manuscrits sont
extrêmement nombreux et, de l'autre, le texte qu'ils contiennent
varie selon les exemplaires dans des proportions qui ne sont

pas sans importance. On évalue aujourd'hui à plus de quatre
mille le nombre des manuscrits qui nous ont conservé tout ou

partie du Nouveau Testament dans le grec original. Aucun

ouvrage antique ne peut, sous ce rapport, rivaliser avec lui,
même de loin. L'auteur classique grec qui a été en quelque sorte
la bible de l'hellénisme, et qu'on a lu dans tous les milieux et



44 VICTOR MARTIN

reproduit continuellement jusqu'à la fin du monde antique,
Homère, ne nous a pas été conservé en plus de deux cent trente
exemplaires — cent cinquante-trois pour l'Iliade et soixante dix-
sept pour l'Odyssée — dont une bonne partie sont incomplets.
A ces chiffres on peut mesurer la fortune exceptionnelle des

écrits du Nouveau Testament. Elle s'explique facilement. Dès la
fin du 11e siècle, les différents ouvrages qui composent ce recueil
avaient acquis une autorité incontestée parmi les chrétiens, et
ils en faisaient usage soit pour leur édification personnelle,
soit dans le culte. Chaque communauté, sinon chaque fidèle,
car les livres étaient chers alors, dut en posséder un exemplaire
plus ou moins complet et d'autant plus précieux que le gouvernement,

hostile à la doctrine nouvelle, poursuivit souvent les livres
où elle était déposée. Après l'élévation du christianisme au rang
de religion d'Etat, au ive siècle, l'activité des copistes, exercée
maintenant au grand jour, se fit plus intense encore et continua
sans interruption dans tout l'Orient hellénique jusqu'à l'époque
de l'imprimerie, au xve siècle. On comprend que peu d'ouvrages

aient trouvé un marché aussi étendu socialement et géogra-
phiquement, pendant une période aussi prolongée, et l'on ne
s'étonnera plus du chiffre d'exemplaires conservés énoncé tout
à l'heure.

Cependant, sur ces quelque quatre mille copies du Nouveau
Testament, il n'y en a pas deux qui présentent exactement le
même texte. Ces divergences proviennent de causes diverses sur
lesquelles nous reviendrons ; disons tout de suite que le procédé
de reproduction des œuvres littéraires en usage dans l'antiquité,
la copie exécutée à la main, était fatal par nature au maintien
de l'uniformité du texte. Faites copier par trois personnes
différentes un même passage de quelque étendue, il y a beaucoup
de chances pour que les trois copies offrent des divergences
notables. Ces différences de texte d'un ms à l'autre sont
naturellement de portée fort inégale, la plupart ne concernant que
l'orthographe, les formes grammaticales, l'ordre des mots,
mais il y en a aussi de beaucoup plus graves. La rédaction de

certains épisodes peut varier considérablement selon les mss
et, ce qui est plus sérieux, il y a même des épisodes entiers, y
compris certaines déclarations du Christ, qui se trouvent dans
certains mss et qui ne figurent pas dans d'autres.



LES PAPYRUS ET LE TEXTE DU NOUVEAU TESTAMENT 45

Voici quelques spécimens des divergences les plus notoires
qu'offrent entre eux les principaux mss ou groupes de mss.
Nous empruntons les citations qui vont suivre à la traduction
d'Albert Rilliet (Genève, i860) qui est faite, non d'après des

éditions, mais d'après le seul ms Vaticanus B, et indique en
notes les variantes des principaux autres mss.

Voici par exemple le récit de la pêche miraculeuse (Luc v,
3-11) :

Codex Vaticanus : « Or, étant monté
dans l'une des barques, qui appartenait
à Simon, il le pria de s'éloigner un peu
de la terre, et s'étant assis, il enseignait
la foule de dedans la barque. Mais lorsqu'il

eut cessé de parler, il dit à Simon :

« Pousse au large, et jetez vos filets pour
pêcher ». Et Simon lui répliqua : « Maître,

nous avons travaillé toute la nuit
sans rien prendre ; mais sur ta parole
je jetterai le filet ». Et l'ayant fait, ils
ramenèrent une grande quantité de poissons

; mais leurs filets se déchiraient, et
ils firent signe à leurs camarades dans
l'autre barque de venir les aider ; ils
vinrent, et les deux barques furent
tellement remplies, qu'elles enfonçaient. Ce

que Simon Pierre ayant vu, il se jeta
aux genoux de Jésus en disant : «

Eloigne-toi de moi, car je suis un homme
pécheur, seigneur». Il était en effet saisi
d'épouvante, ainsi que tous ceux qui
étaient avec lui, à cause de la capture
des poissons qu'ils avaient pris. Or, il
en était aussi de même de Jacques et de
Jean fils de Zébédée, qui étaient associés
de Simon. Et Jésus dit à Simon : « Ne
crains point ; désormais tu seras un
preneur d'hommes ». Et ayant ramené les

barques vers la terre, ils quittèrent tout
et ils le suivirent. »

Codex Bezae (D) : « Or, étant monté
dans l'une des barques, qui appartenait
à Simon, il le pria de s'éloigner un peu
de la terre, et s'étant assis dans la
barque, il enseignait la foule. Mais, lorsqu'il
eut cessé de parler, il dit à Simon :

« Pousse au large, et jetez vos filets pour
pêcher ». Et Simon lui répliqua : « Maître,

nous avons travaillé toute la nuit
sans rien prendre ; mais je ne désobéirai
certainement pas à ta parole »; et aussitôt

ayant jeté les filets ils ramenèrent
une grande quantité de poissons ; mais
leurs filets se déchiraient et ils faisaient
signe à leurs camarades dans l'autre
barque de venir les aider ; et ils vinrent,
et les deux barques furent tellement
remplies, qu'elles enfonçaient presque.
Mais Simon Pierre tomba à ses pieds en
disant : « Je t'en supplie, éloigne-toi de
moi car je suis un homme pécheur,
seigneur ». Il était en effet saisi d'épouvante

à cause de la capture des poissons
qu'ils avaient pris. Or, Jacques et Jean
fils de Zébédée étaient ses associés. Or
il leur dit : « Venez et ne soyez plus
pêcheurs de poissons, car je ferai de

vous des pêcheurs d'hommes ». Ce

qu'ayant ouï, ils laissèrent tout à terre
et ils le suivirent. »

En comparant ces deux textes, on constate tout de suite qu'au
point de vue du contenu ils se valent à peu près, mais que,
pour ce qui est de la rédaction, ils diffèrent considérablement.
Il y a donc lieu de se demander lequel des deux (ou quelles
portions de chacun des deux) représente la rédaction originale
de l'évangéliste. Mais il y a des divergences plus graves que
celles-ci, qui ne portent guère que sur le style. Ainsi, au lieu



46 VICTOR MARTIN

des simples mots Luc vi, 5 : « Et il leur disait : Le fils de

l'homme est maître du sabbat », qu'on lit dans le Vaticanus et,
avec l'adjonction de même après maître, dans les mss, le ms de

Bèze offre ceci : « Le même jour, ayant vu quelqu'un qui
travaillait pendant le sabbat, il lui dit : « O homme, si tu sais ce

que tu fais, tu es bien heureux ; mais si tu ne le sais pas, tu
es maudit, et tu es un transgresseur de la loi ». Il y a ici le cas

grave d'une parole attribuée au Christ qui ne se trouve que
dans un seul ms. Cette parole qu'un seul témoin nous a
conservée est-elle authentique, voilà ce que la critique aura à

décider. Ailleurs, au contraire, les mss D et B s'accordent

pour omettre une parole du Christ que l'ensemble des codices
contient ; c'est le cas d'une des paroles prononcées sur la
croix, Luc xxm, 34 : « Père, pardonne-leur, car ils ne savent ce

qu'ils font ». Enfin, une des variantes les plus importantes de
la tradition manuscrite se trouve à la fin de l'évangile de
Marc. Dans le Sinaïticus, le Vaticanus et quelques autres mss,
cet évangile se termine avec le 8e verset du chapitre xvi :

«¦ Et elles ne dirent rien à personne, car elles avaient peur ».
Dans le reste des mss, au contraire, on trouve encore après
ces mots douze versets où sont racontées les apparitions du
Christ aux disciples après sa résurrection, ses recommandations
aux mêmes disciples touchant la mission, et finalement son
ascension. Ces versets sont-ils originaux et devront-ils figurer
dans une traduction

A ces variantes graves et importantes ii faudrait encore ajouter

toutes celles de moindre portée, omissions ou adjonctions de

pronoms et de particules, variations dans l'ordre des mots,
dans les formes grammaticales, etc., qui n'affectent pas le sens
des récits et ne peuvent être rendues dans une traduction. Si

l'on additionne toutes les divergences de texte qu'offre
l'ensemble des mss aujourd'hui connus du Nouveau Testament, on
arrive au chiffre de iöoooo environ, chiffre énorme, qui
provient de l'abondance extrême des exemplaires manuscrits de

l'ouvrage en question. Il résulte de cet état de choses que le
traducteur du Nouveau Testament se trouve devant l'alternative

d'adopter comme base de sa traduction un certain ms dont
il reproduira le texte dans sa langue, c'est ce qu'a fait par
exemple Rilliet, ou de constituer un texte en opérant un choix



LES PAPYRUS ET LE TEXTE DU NOUVEAU TESTAMENT 47

parmi les innombrables variantes de la tradition manuscrite,
texte qui ne sera exactement celui d'aucun ms existant. C'est

d'après des textes ainsi établis qu'ont été effectuées la plupart
des traductions du Nouveau Testament. Mais, quel que soit le

parti pour lequel on se décide, il est évident que le choix
du ms privilégié ou le choix des variantes ne doit pas être
remis au hasard, mais doit être raisonné et résulter d'un
examen critique de l'ensemble des mss dont on dispose. Même
si ces recherches conduisaient le critique à la conviction qu'il
n'existe aucun critère sûr pour opérer le choix en question
parmi les mss et les variantes, et que, par conséquent, aucun
texte ne peut présenter des garanties absolues d'authenticité, le
travail n'aurait pas été inutile, car il vaut mieux être au clair
que de rester dans le vague, et si l'on doute il est bon de savoir
pourquoi. D'autre part, ces recherches contribuent à expliquer
l'origine de cette différenciation du texte des évangiles et des

épîtres, ce dont la science fait son profit, et en même temps
elles nous renseignent sur la portée doctrinale de ces divergences,

ce qui intéresse ceux qui tirent du Nouveau Testament leur
nourriture spirituelle. Pour rassurer ces derniers, il suffira de

signaler la déclaration suivante d'un des plus éminents critiques
du Nouveau Testament, M. Kenyon : « Aucun article
fondamental de doctrine ne repose sur une leçon contestée ; et les

vérités du christianisme sont exprimées avec autant de certitude
dans le texte de Westcott et Hort que dans celui de Robert
Estienne ». Cette affirmation ne doit pas cependant dispenser
du travail critique dont le but idéal consiste à reconstituer le

texte des évangélistes et des apôtres tel qu'il est sorti de leur
plume. Ce résultat peut-il être atteint et par quels procédés,
voilà ce qu'il faut maintenant examiner.

En effet, à moins d'admettre que les auteurs dont les écrits
rassemblés forment le Nouveau Testament ont publié plusieurs
fois leurs ouvrages sous des formes différentes, ce qui n'est pas
impossible pour quelques-uns mais ne saurait s'appliquer à tous
et n'expliquerait pas d'ailleurs toutes les variantes, il faut bien
reconnaître que beaucoup de ces dernières, même parmi les

plus caractéristiques, sont des modifications postérieures du
texte original et ne peuvent prétendre à l'authenticité. Il faudra
donc écarter certaines d'entre elles et en adopter d'autres ; mais,



48 VICTOR MARTIN

comment opérer ce choix Tout éditeur ou traducteur d'un

ouvrage que nous devons à la tradition manuscrite se trouve
devant un problème analogue, mais, dans le cas du Nouveau
Testament, ce problème est particulièrement difficile à résoudre

— vu le grand nombre des copies qui entraîne une augmentation

proportionnelle des variantes — et particulièrement sérieux.
En effet, étant donné la place qu'occupe le Nouveau Testament,
et surtout les évangiles, dans la chrétienté, il est nécessaire

qu'on soit au clair sur le degré d'authenticité du texte que
l'on en possède et que l'on s'assure par tous les moyens contre
le risque de prendre pour une parole du Christ les paraphrases
ou les inventions d'un lecteur antique, ou encore les divagations
d'un copiste.

C'est donc à démêler dans les mss l'ivraie du bon grain que
les critiques, depuis la Renaissance, ont consacré une somme
énorme de travail. La méthode employée a été la suivante : on
a examiné minutieusement tous les mss qu'on a pu se procurer,
on a colligé les citations qui émaillent le texte des Pères de

l'Eglise ; à côté des mss on n'a pas négligé les traductions antiques

du Nouveau Testament, traductions latines, syriaques,
arméniennes, perses, coptes, etc., dont on possède parfois des

mss aussi anciens que les plus anciens mss grecs. Cette masse

presque écrasante de documents a été classée au point de vue
du texte, et l'on croit être parvenu à discerner trois ou quatre
formes différentes sous lesquelles les écrits du Nouveau Testament

ont circulé dans l'antiquité. On a souvent donné à ces

catégories des dénominations géographiques : texte syrien,
alexandrin, occidental, palestinien, etc., mais ces désignations
sont trompeuses, car le lieu où chacun de ces textes a pris
naissance n'est dans aucun cas absolument certain, et elles ne délimitent

pas non plus avec exactitude le domaine dans lequel chaque
texte respectif a été en usage ; ainsi, on a des preuves que le
texte dit occidental a aussi bien été utilisé en Asie mineure ou
en Egypte qu'en Gaule. On préfère donc aujourd'hui désigner
chacune de ces espèces de texte par une lettre grecque, ce qui
les distingue sans préjuger de leur origine et de leur aire de

diffusion.
Ces différentes formes de texte qui paraissent avoir été déjà

en cours au début du ni« siècle sont conservées dans les mss à



LES PAPYRUS ET LE TEXTE DU NOUVEAU TESTAMENT 49

des degrés divers de pureté. En effet, aucun de ceux-ci n'est
antérieur au ive siècle ; par conséquent, les différentes versions
pouvaient déjà avoir influé les unes sur les autres par suite de

comparaison entre des exemplaires de provenance diverse.
Cependant, on s'accorde à reconnaître que certains mss
contiennent assez de leçons caractéristiques d'une certaine forme
de texte pour en être regardés comme les représentants attitrés.
Ainsi, l'Alexandrinus du British Museum (A) qui remonte au
début du ve siècle — cette date, comme celle des autres mss, n'est
qu'approximative — est le principal témoin de la classe a. Le
texte (3 s'est conservé surtout dans le Vaticanus (B) du ive siècle,
et, à un moindre degré, dans le Sinaïticus de Petrograd (K),
du ive siècle également ; enfin, c'est dans le fameux codex
Bezae (D), offert en i58i par Théodore de Bèze à l'Université de

Cambridge où il se trouve encore, que se lit le texte grec qui
se rapproche le plus de la forme désignée par S. Pour les parties

du Nouveau Testament où le ms de Bèze fait défaut, en
particulier pour les épîtres pauliniennes, on y supplée en recourant

au Claromontanus (D2), aujourd'hui à la Bibliothèque nationale

de Paris. L'un et l'autre de ces mss peuvent être datés de

la fin du ve ou du commencement du vie siècle. On voit par là
que les variantes énumérées au début de cet article illustrent
surtout les différences entre le texte ß et le texte S. Il suffira de

s'y reporter pour en mesurer la portée.
Ce classement une fois établi, et déterminés les rapports de

chaque ms particulier à ces différentes formes du texte, il reste
à déterminer la valeur relative de chacun des textes aß y S au
point de vue de l'authenticité, car, si nous parvenons à les

reconstituer, nous n'obtenons encore que les différentes formes
sous lesquelles les écrits du Nouveau Testament circulaient dans
les différentes parties de la chrétienté à la fin du ne ou au ni«
siècle, c'est-à-dire déjà cent ans au moins après que les originaux
avaient vu le jour. Pour déterminer la valeur de ce que l'on
appelle le texte a., le texte ß, le texte 5, il est indispensable de

savoir dans quelles conditions ils se sont formés. Ce n'est qu'une
fois au clair sur ce point qu'on verra s'il est possible d'extraire
méthodiquement des représentants de ces différents textes les
éléments de la rédaction originale. Si nous possédions des mss
dans lesquels soit conservé un état du texte antérieur à celui



50 VICTOR MARTIN

des versions dont on vient de parler, il y aurait des chances

pour que le problème de l'origine et de la formation de ces

versions pût se résoudre. C'est ici que les papyrus entrent en

jeu. Grâce à la sécheresse de son climat, l'Egypte a fourni à la
science depuis environ un tiers de siècle d'innombrables mss

grecs et autres ; parmi ces mss, soixante-quinze fragments
appartenant à des livres du Nouveau Testament ont été publiés
jusqu'ici. Ils datent du me au vne siècle. On voit tout de suite

que l'âge des plus anciens dépasse notablement celui des plus
anciens codices. Toutefois, il ne faut pas confondre l'âge du ms

en tant qu'objet avec celui du texte qu'il contient ; nous reviendrons

tout à l'heure sur cette question. Commençons par décrire
l'apparence et caractériser le texte des plus remarquables de ces

fragments.
En commençant, il faut faire remarquer que le terme de papyrus

sert aujourd'hui à désigner d'une manière générale les mss
anciens, c'est-à-dire antérieurs au moyen âge, de provenance
égyptienne, indépendamment de la matière dont ils sont faits.
On ne s'étonnera donc pas de voir énumérer sous la désignation
générale de papyrus des fragments sur parchemin et même

sur tessons de poterie, des ostraca.
Voici d'abord une page d'un livre de papyrus contenant le

commencement du premier chapitre de l'évangile de Matthieu,
où est rapportée la généalogie du Christ (Papyrus Oxyrhynchus

2). Les éditeurs considéraient, au moment de sa publication
(1897), que ce fragment pouvait prétendre à être le plus ancien
ms connu d'une portion quelconque du Nouveau Testament,
car il appartient probablement au 111e siècle. Aujourd'hui, la
palme de l'ancienneté lui est disputée par le papyrus 1228 de la
même collection dont il sera question plus loin. Quoi qu'il en

soit, ce vénérable document peut donc être antérieur de

cinquante ou cent ans au Sinaïticus et au Vaticanus. D'une manière
générale, le texte qu'on y lit s'accorde avec ces deux mss quand
ils sont d'accord ; là où leurs leçons diffèrent, le papyrus offre
tantôt celle de l'un tantôt celle de l'autre. Il présente aussi des

leçons qui lui sont propres et qui sont différentes, soit du consensus

des deux grands mss, soit de leurs lectures divergentes ;

autrement dit, il augmente encore le nombre des variantes en
circulation. Ainsi, il est seul à omettre l'article devant 'Laaiflp



LES PAPYRUS ET LE TEXTE DU NOUVEAU TESTAMENT 5l

au verset 16 et devant yeveoû au verset suivant. Au verset 18 il
s'accorde avec le Sinaïticus et le Vaticanus pour omettre yâp
après fjiwiaTevBsîcniç mais, au commencement de la phrase où se

trouvent ces mots, notre papyrus porte 'Ljow Xokjtoö avec le
Sinaïticus alors que le Vaticanus renverse l'ordre des termes.
Au verset 3, au contraire, on trouve l'orthographe Z.apé comme
dans le Vaticanus, alors que le Sinaïticus a Zapâ, et au verset i5
également Ma69âv avec le Vaticanus contre MaxQaiv du Sinaïticus.
Ces quelques spécimens suffisent à démontrer quels rapports
existent entre le texte du papyrus et celui de ces deux principaux

codices, ainsi que la faible portée des variantes qu'il
présente.

Une base de comparaisons plus large est offerte par dix pages
d'un livre de papyrus (P. Oxy. 657) où se lit le tiers environ
de l'épître aux Hébreux. On peut l'attribuer au début du ive siècle.

Le texte est remarquable en ce qu'il omet fréquemment des

mots ou des membres de phrases qui ne sont pas essentiellement

nécessaires. A ce point de vue, il se rencontre souvent
avec le Vaticanus et le Claromontanus. Ainsi, il lit avec le
premier, en omettant les mots entre crochets, ni, 3 (Trad. Stapfer) :

« fidèle dans [toute] sa maison » ; m, 6 : « si toutefois nous
persistons [fermement jusqu'à la fin] dans l'assurance et l'espérance
qui font notre gloire ». Avec le ms de Clairmont il supprime
l'article devant Toiavr/iv au verset 3 du ch. xn. Ailleurs il est seul
à omettre contre toute la tradition ; ainsi xi, 4 : ci c'est par la foi
qu'Abel offrit [à Dieu] un meilleur sacrifice que Caïn » ou ;

x, 3y : ce encore bien peu de temps [en effet] », ou bien il fausse

compagnie au Sinaïticus et au Claromontanus pour fournir un
texte qu'on retrouve dans d'autres mss (x, 32 àç ¦Kpàrs.pov -hpkpxq).

Ici encore nous constatons une concordance intermittente avec
les principaux témoins de la tradition manuscrite et des leçons

originales.
Un fragment de parchemin où figurent quelques versets de

l'évangile de Jean (P. Oxy. 847) reçoit aussi de ses éditeurs un
brevet d'antiquité ; il peut rivaliser à ce point de vue avec les

plus anciens codices bibliques. Le texte, comparé avec les trois
grands mss Sinaïticus, Vaticanus et Alexandrinus, se rapproche
particulièrement du second avec lequel il s'accorde quatre fois

en opposition avec les deux autres ; mais cette conformité est



5a VICTOR MARTIN

loin d'être absolue, ce n'est qu'une tendance, et le fragment
d'Oxyrhynque soutient aussi à l'occasion les deux autres mss

contre le Vaticanus, et, ce qui est fort important, il offre des

lectures inconnues à ces trois autorités, mais qui coïncident
avec ce qu'on lit dans des mss très postérieurs et négligés par
les critiques pour l'établissement du texte. Nous voyons aujourd'hui

que, sous le rapport de l'antiquité, ces leçons ne le cèdent

en rien à celles des mss plus cotés, ainsi 11, 12 : ce après ces

choses (au lieu de cela)» et i5 : ce ayant fait une espèce de petit
fouet » (au lieu de simplement un petit fouet) est le texte de

quelques mss datant du vme au xe siècle. Ce phénomène
n'apparaît pas dans le seul P. Oxyr. 847 ; un autre fragment de

même date (P. Oxy. 1008) permet de faire la même remarque.
Au chapitre vn de la première épître aux Corinthiens, verset 40, le

texte du papyrus est : ce je crois, moi aussi, avoir l'esprit du
Christ », leçon qui ne figurait jusqu'ici que dans un seul ms du
xe siècle, tous les autres portant : « l'esprit de Dieu ». Il en

est de même pour une leçon de l'épître à Tite, 11, 7. Le texte
de la majorité des mss est èv r>? SiSauxaXi« dxfôoviav (de la pureté
dans l'enseignement), mais deux mss du ixe siècle indiquent en

marge la variante àybopixu (de la générosité) ; or, c'est ce dernier
substantif qu'on lit dans le P. Rylands 5 que son éditeur attribue

au 111e siècle. Voilà donc cette variante reportée à une date
antérieure à celle des grands codices, ce qui ne signifie pas du
reste qu'elle recèle le texte authentique ; c'est une toute autre
question. Ainsi, ces leçons qu'on aurait pu croire le produit du

moyen âge sont bel et bien antiques, elles étaient déjà courantes
au moment où furent constituées les formes de textes que nous
ont conservées les grands codices. Ceux qui ont constitué le texte
de ces derniers les ont écartées, pour des raisons cjue nous ne

pouvons plus apprécier puisque nous les ignorons, à moins qu'ils
n'en aient pas eu connaissance.

Pour en revenir au P. Oxy. T008, on voit, à l'examen, qu'il
offre des points de contact avec chacun des trois principaux
mss Sinaïticus, Vaticanus et Alexandrinus, mais sans reproduire
fidèlement le texte d'aucun d'eux d'une façon continue. On peut
y signaler aussi trois variantes absolument nouvelles. Ainsi, on
lit dans le papyrus 1 Cor. vu, 38 : ce celui qui marie sa fille fera
bien, celui qui ne la marie pas fera mieux », d'accord avec le



LES PAPYRUS ET LE TEXTE DU NOUVEAU TESTAMENT 53

Vaticanus. Le Sinaïticus et l'Alexandrinus ont le premier verbe
au présent, le Claromontanus tous les deux. Au v. 34, le papyrus
et le Claromontanus portent : « afin d'être sainte de corps et

d'esprit », sans articie devant les substantifs, alors que les trois
autres mss s'accordent pour l'insérer. Au v. 33, le papyrus lit
et ponctue de la façon suivante (trad. Rilliet) : ce celui qui est

marié s'inquiète des choses du monde, et de la manière dont il
plaira à sa femme, et il est partagé. La femme non mariée et la.

vierge s'inquiètent aussi des choses du Seigneur », texte coïncidant

avec celui du Vaticanus ; le Sinaïticus et l'Alexandrinus
donnant aussi la qualification de non mariée à la vierge, le

Claromontanus à la vierge seulement. Quant à la ponctuation, elle
est — ce qui est plutôt rare, car les mss anciens n'en contiennent

guère en général — indiquée par des espaces laissés vides.
Ces espaces déterminent des portions de texte qui ne correspondent

pas avec nos versets. Dans le passage qui nous occupe, le
blanc se trouve après ce il est divisé », montrant que, pour le

recenseur du texte conservé dans le papyrus, le sujet de ce

verbe est l'homme marié. Cette interprétation qui est celle de

certains Pères de l'Eglise se retrouve, également indiquée par
un blanc, dans le codex Laudianus du vie siècle. On voit
qu'elle remonte à une date bien antérieure ; l'interprétation
qu'implique cette ponctuation peut donc rivaliser d'ancienneté
avec les autres interprétations. Nous n'avons pas à discuter ici
le degré d'authenticité de ces différentes leçons, nous voulons
simplement faire remarquer qu'elles reposent toutes sur des
documents de haute date et ne sont évidemment pas des

conjectures des compilateurs du texte qu'on lit respectivement dans
le Sinaïticus, le Vaticanus et les autres grands mss. En thèse

générale, le papyrus que nous venons d'examiner est généralement

d'accord avec X AB lorsqu'ils sont d'accord ; là où ils
diffèrent, le texte du papyrus, dans ce fragment, va avec B
généralement, ou aussi avec D, à moins qu'il n'oppose une leçon toute
nouvelle à l'accord ou au désaccord de ces autorités, ou encore

que sa leçon coïncide avec celle d'un autre ms moins connu et

apprécié.
Un fragment de l'épître aux Philippiens (P. Oxy. 1009),

remontant au iv siècle, présente les mêmes caractéristiques. Quoiqu'il

ait une tendance à soutenir les trois principaux mss, il ne



54 VICTOR MARTIN

s'accorde parfaitement avec aucun d'entre eux et, à l'occasion,
fait preuve d'une complète indépendance à l'égard de toute
notre tradition manuscrite. Ainsi m, 16 : ce du point où vous êtes

arrivés » (nous sommes arrivés, mss), et iv, 7 : « la paix de
Dieu... gardera vos cœurs, vos pensées et vos corps. » Aucun
ms n'énumère à la fois les pensées et les corps ; ils ont l'un ou
l'autre, les principaux ont les pensées.

Le fragment de l'évangile de Jean publié sous le n° 1228 des

Papyrus d'Oxyrhynque peut passer pour le plus ancien ms
actuellement connu du Nouveau Testament. C'est le débris d'un
rouleau de papyrus remontant à la fin du me siècle. Son texte
offre les mêmes particularités que celles qui ont été signalées
jusqu'ici dans les papyrus : accord fréquent, mais nullement
continuel avec les principaux codices, pas d'affinité déclarée
avec le texte d'un ms déterminé.

Parmi les papyrus les plus anciens, deux fragments reviennent
au livre des Actes. Le premier, connu depuis plusieurs années,
se trouve à Berlin (P. 8683, Gregory, Textkritik III, p. 1087). Il
se compose de quatre pages d'un codex datant du iv siècle. On y
lit Act. iv, 3i-37 ; v, 2-9 ; vi, 1-6, 8-i5. On relève dans ces

passages quatre leçons nouvelles ; par ailleurs, le texte, comparé à

celui des autres mss, est des plus mélangés. Des leçons particulières

au Vaticanus, au Sinaïticus, au codex Bezae et à d'autres
mss encore se présentent successivement au regard du
chercheur, si bien qu'on a émis l'idée que le texte du papyrus avait
été établi au moyen de ces différents mss. C'est là une conjecture

sur laquelle nous allons revenir tout à l'heure car elle
intéresse tous les papyrus du Nouveau Testament.

Le second fragment, accessible depuis quelques jours seulement,

provient de la collection d'Oxyrhynque (P. Oxy. 1597),

Il remonte à la fin du 111e ou au début du ive siècle et, quoiqu'il

ne soit qu'un lambeau où ne survivent que 7 à 10 lettres
de chaque ligne des versets 7, 8 et 20 du xxvte chap, des Actes,
ce peu suffit à montrer qu'on a affaire à une très ancienne
forme de texte, apparentée à la version ce occidentale » (0) qui
n'est représentée dans ce passage, où D présente une lacune, que

par des mss latins ; ainsi au v. 20 YèyJipv^a (j'ai proclamé) du

papyrus semble correspondre au praedicavi du Floriacensis du

vi-vne siècle, un ms de l'ancienne version latine ; tous les mss



LES PAPYRUS ET LE TEXTE DU NOUVEAU TESTAMENT 55

grecs ont airfiyyellov, un autre composé du verbe àyyélleiv (annoncer)

auquel répond adnuntiare dans les autres mss latins. En

outre, le texte du papyrus présente des particularités qui lui
sont propres.

Terminons cette revue des papyrus du Nouveau Testament
les plus caractéristiques par l'examen d'une page d'un ms sur
parchemin de l'évangile de Luc, publiée par la Société italienne

pour la recherche des papyrus (P. Soc. ital. 2 et 124). Cette

page, défigurée par des lacunes, contient le récit de l'arrestation
de Jésus et du reniement de Pierre (ch. xxn, 44"63). Le texte
est surtout remarquable par deux omissions. Le v. 5i entier :

ce Mais Jésus prit la parole et dit : ce Restez-en là », et, touchant
l'oreille de l'homme blessé, il le guérit » est supprimé, de même

que ces mots qui figurent dans les autres mss grecs à la fin de

la scène du reniement, v. 62 : ce U sortit et, dehors, il pleura
amèrement. » Dans l'omission de cette dernière phrase, le

papyrus va de pair avec deux mss de la traduction latine ancienne
dite Itala. L'absence de ces mots dans un ms grec remontant
probablement au ive siècle tendrait donc à confirmer l'opinion
de ceux qui ne les considèrent pas comme faisant partie du texte
original de Luc mais les regardent comme une interpolation
empruntée à Matthieu. Quant à l'omission du v. 5i, elle vient
renforcer les doutes émis par certains critiques sur l'authenticité
de ce passage qui, il faut le reconnaître, ne s'accorde pas très
bien avec les versets qui précèdent. On a donc soupçonné qu'il
provient, lui aussi, de Matthieu, et que tout le morceau, tel que
nous le lisons dans nos mss de Luc, est le produit d'une
harmonisation des deux évangiles. Les partisans de cette théorie
pourront désormais faire état d'un témoignage documentaire de

date élevée. On remarque d'autre part dans ce texte de notables
coïncidences avec le codex Bezae alors que celui-ci s'oppose au
reste de la tradition, en particulier au v. 49 où ils donnent l'un
et l'autre : « Ceux qui étaient avec lui voyant ce qui était arrivé »

alors que tous les autres mss portent : ce Voyant ce qui allait
arriver ». Mais l'accord s'arrête là, et la suite du texte du

papyrus : « Lui dirent : ce Fi apperons-nous » ne se retrouve dans

aucun ms mais seulement dans les éditions de Robert Estienne,
de i55o, et l'Elzévirienne de 1624. D a «dirent au maître», les

autres « dirent (ou lui dirent) : ce Maître, frapperons-nous » On



56 VICTOR MARTIN

voit donc que le texte du papyrus est plus court que celui des

mss. Cette remarque s'applique à d'autres passages. Par exemple,
au v. 52, il omet les mots entre crochets qui figurent dans les

autres mss : « Jésus dit ensuite à ceux qui étaient venus à lui,
chefs des prêtres, chefs des gardes [et anciens] : ce Vous êtes

venus comme contre un brigand avec des épées [et des bâtons] ».

Signalons encore l'absence du mot dèpovreç au v. 63 : ce les

hommes qui le tenaient le bafouaient (après l'avoir frappé)»
(Rilliet). Ce mot ne figure pas non pfus dans D et n'est pas
rendu dans une partie des mss de l'Itala. Ces omissions, dont
il faut rapprocher celles du mot ma!tre au v. 49. ne peuvent
guère, vu leur nombre, être accidentelles, elles révèlent plutôt
une tendance à abréger le texte dont est responsable le recenseur

du papyrus ou celui de son archétype. Ainsi, bien que les

rapports du papyrus avec D soient assez marqués, il est loin
de concorder toujours avec lui ; sur certains points, il s'en écarte
et offre la leçon d'un autre ms ou d'un groupe d'autres mss, à

moins qu'il ne présente une leçon tout à fait inédite. Mais il est

temps d'arrêter cette description du texte des papyrus. De cet
amoncellement d'observations de détail, essayons maintenant de

dégager un enseignement.
De l'étude qui vient d'être faite, quelle conclusion peut-on

tirer? Constatons d'abord que le texte d'aucun papyrus ne
concorde exactement avec celui d'aucun des mss connus avant la
découverte des papyrus. MM. Grenfell et Hunt écrivaient à propos

du fragment de l'évangile de Jean que nous avons décrit et

qui est peut-être le plus ancien ms. d'une partie du Nouveau
Testament actuellement connu (P. Oxy. 1228) : ce le texte est de

bonne qualité et intéressant mais, comme il arrive souvent, ses

affinités ne sont pas fortement marquées et il ne s'accorde
nullement d'une façon constante avec aucun des mss qui font autorité.

Les points de contact avec le Sinaïticus sont fréquents mais

il y a des divergences remarquables. » Ce jugement pourrait
s'appliquer à tous les plus anciens papyrus jusqu'ici publiés.
Certains peuvent se rapprocher davantage de tel codex que de

tel autre, jamais il n'y a identité absolue et les divergences ne

proviennent pas de simples fautes de copistes. Chaque papyrus,
pour peu qu'il ait une étendue suffisante, offre successivement



LES PAPYRUS ET LE TEXTE DU NOUVEAU TESTAMENT 5j

des leçons qui sont caractéristiques des différents codices et, en

plus, quelques leçons inédites.
En comparant les papyrus aux codices, on pourrait dire que

le texte des premiers est éclectique, si ce terme ne préjugeait une
question très importante qu'il faut maintenant aborder. En effet,
en parlant de l'éclectisme du texte des papyrus, on donne à

entendre, et en réalité on implique, que celui des codices représente

un état plus ancien de la tradition manuscrite. A employer
ce terme^ il sembterait que ie texte des papyrus serait le produit
de recensions établies au moyen des codices ou de leurs archétypes,
et cette opinion a en effet été émise, comme on l'a vu à propos du
fragment des Actes des apôtres analysé ci-dessus ; des recenseurs

disposant du Vaticanus, du Sinaïticus, de l'Alexandrinus,
du Codex Bezae et d'autres mss connus ou inconnus auraient
constitué de nouvelles versions en choisissant des leçons tantôt
dans l'un, tantôt dans l'autre de ces mss. On présuppose également

une situation analogue lorsqu'on dit que tel papyrus ne
ce reproduit » exactement le texte d'aucun ms car, pour que le

texte du papyrus reproduise ou ne reproduise pas le texte d'un
ms, il faut nécessairement que ce dernier soit antérieur au

papyrus. Or, le rapport chronologique existant entre le texte des

papyrus et celui des codices est rien moins que définitivement
fixé ; c'est justement le point en litige.

Le texte consigné dans les papyrus qui viennent d'être énu-
mérés est-il antérieur ou postérieur à celui des grands codices

ou bien encore, le texte des codices est-il dépendant de celui des

papyrus ou est-ce le contraire qui est vrai Pour motif de

convenance, nous parlons du texte des papyrus comme s'il était
uniforme ; en réalité nous n'en savons rien parce que nous ne
possédons pas deux papyrus contenant un même passage. Cependant,

on peut, semble-t-il, parler du texte des papyrus parce
que, jusqu'ici du moins, le texte de chaque papyrus présente la
même particularité importante qui est d'être composite par
rapport à l'ensemble des codices. Notons aussi qu'il ne faut pas
confondre l'âge du texte et l'âge du ms. Deux mss contemporains

d'un même ouvrage peuvent présenter deux états très
différents du texte si l'un, par exemple, est le résultat d'une
recension faite au moyen de plusieurs textes plus anciens et que



58 VICTOR MARTIN

l'autre reproduit simplement un quelconque de ces textes plus
anciens. Même si certains papyrus, en tant qu'exemplaires du
Nouveau Testament, sont certainement postérieurs au Vaticanus
ou au Sinaïticus, il se peut qu'ils nous conservent une forme
du texte plus ancienne que celle qui est déposée dans les

grands codices; cela dépend des ancêtres de ces différents mss.
Après ces préambules, nous allons essayer de déterminer dans
quel rapport se trouvent le texte des papyrus et celui des
codices.

Les faits sont les suivants. Les mss du Nouveau Testament
qui ont été examinés dans les pages précédentes sont contemporains

ou même antérieurs aux grands codices, Sinaïticus,
Vaticanus, Alexandrinus, Bezae, etc. sur lesquels se base la critique

verbale du Nouveau Testament. D'autre part, leur origine
est très différente. Les grands codices dont il vient d'être question

sont des exemplaires de luxe, très soigneusement calligraphiés

par des professionnels sur du parchemin de grand format;
ils ne peuvent par conséquent avoir été exécutés que dans de

grands centres comme Alexandrie, par exemple, ou Cesaree. Ceux

qui les ont utilisés étaient probablement des gens instruits, en
tout cas, un texte comme celui du Vaticanus ne peut guère avoir
été établi que par un critique averti et maître de sa méthode.
Les papyrus au contraire nous font connaître les exemplaires
du Nouveau Testament dont on se servait dans les modestes
communautés de la province ; tous en effet proviennent de

localités plus ou moins éloignées de la grande métropole de

culture qu'était Alexandrie. Rien ne nous autorise à croire que
des rapports intellectuels intenses aient existé au 11e et 111e siècles

entre la capitale et les autres villes du pays. Au contraire, les

découvertes de papyrus littéraires si abondantes faites dans la
vallée du Nil montrent que les œuvres des auteurs contemporains

n'ont guère pénétré dans ces régions écartées. Le Fayoum,
Hermopolis, Oxyrhynque qui nous ont fourni tant de fragments
d'Homère, de Sophocle, de Démosthène appartenant à des

mss des trois premiers siècles de notre ère n'ont jusqu'ici livré
ni du Lucien, ni du Plutarque, et pas davantage du Clément ou
de l'Origene, et pourtant, c'est dans le pays même, à Alexandrie,

que s'est longtemps exercée l'activité littéraire et critique de

ces illustres Pères de l'Eglise.



LES PAPYRUS ET LE TEXTE DU NOUVEAU TESTAMENT 5o,

L'absence de ces auteurs ne peut guère être mise sur le

compte du hasard aujourd'hui que c'est par centaines que se

comptent les papyrus littéraires exhumés dans les villes et les

villages de la vallée du Nil. Si les savants ouvrages des Alexandrins

Clément et Origene ont passé inaperçus pour les habitants

de ces bourgades, pourquoi une recension erudite du
Nouveau Testament aurait-elle eu plus de raison de leur parvenir?
Qu'il y ait parmi les papyrus quelques exemplaires d'une recension

de ce genre, cela n'est pas impossible ; le hasard des

circonstances produit des choses inattendues — n'a-t-on pas
trouvé à Oxyrhynque un fragment de l'évangile de Luc avec
traduction gothique — mais, que tous les papyrus soient des

reproductions d'un texte de ce genre paraît a priori fort improbable

après les remarques générales qui viennent d'être faites.
D'ailleurs, si les plus anciens papyrus étaient apparentés à cette
recension il faudrait qu'elle ait pénétré très rapidement dans la
province, ce qui est contraire à toute vraisemblance. Comme
d'autre part, les papyrus moins anciens présentent exactement
les mêmes caractères que leurs devanciers au point de vue du

texte, c'est-à-dire d'être ce composites » par rapport aux grands
codices, ils paraissent bien tous en général, quelle que soit leur
date, représenter un même état du texte. Cet état est celui de

la diversité la plus complète: l'état du texte à un moment où la
science critique n'était pas encore intervenue pour ramener une
certaine unité en opérant un choix dans le chaos des variantes en
circulation. Nous croyons donc pouvoir émettre l'hypothèse que
le texte bigarré de la majorité des papyrus est antérieur à toute
recension savante, à plus forte raison antérieur à la formation
du texte des grands codices ou, du moins, sans rapports directs
avec ceux-ci. Bien loin qu'ils aient servi de base pour établir
le texte qu'on lit dans les papyrus, le contraire nous paraît
infiniment plus probable. Nous voulons dire par là que le texte
des grands codices, ou de leurs archétypes serait le produit de

recensions différentes effectuées avec plus ou moins de méthode
à des dates et dans des lieux différents au moyen d'exemplaires
analogues à ceux que nous font connaître les papyrus. C'est d'après
eux, au moins d'après les plus anciens d'entre eux, qu'on peut se

représenter les Nouveaux Testaments possédés par les chrétiens
modestes et les petites communautés du m0 siècle, à l'époque des



6o VICTOR MARTIN

persécutions de Décius, et même au 11e siècle, en un temps ou

personne encore ne s'était soucié, et pour cause, de critique
verbale du Nouveau Testament. En effet, quand dans une des

églises d'Oxyrhynque, du Fayoum ou d'Hermopolis on avait
besoin d'un nouvel exemplaire du Nouveau Testament, on n'allait

évidemment pas chercher pour le reproduire le texte le

mieux établi par la critique alexandrine, on se contentait sans
doute de recopier les exemplaires qu'on avait sous la main, les

vieux exemplaires populaires du 11e siècle, antérieurs à toute
recension savante. C'est ainsi que le texte des papyrus, nonobstant

la date de leur transcription, peut nous renseigner sur la
nature des exemplaires en usage dans ces temps reculés,
proches des temps apostoliques où l'évangile n'était annoncé encore
qu'aux pauvres. Ces exemplaires présentaient des divergences
considérables de rédaction, mais personne ne s'en inquiétait,
leurs modestes propriétaires avaient d'autres préoccupations en
tête que de comparer des variantes, ils ignoraient même ce

que c'était, n'appartenant pas au milieu très spécial pour qui
ces préoccupations existent.

Si vraiment la majorité des papyrus sont des copies populaires

du Nouveau Testament, quoique exclusivement de provenance

égyptienne, elles doivent ressembler beaucoup aux
exemplaires du même genre qui circulaient en Palestine, en Syrie ou
en Asie Mineure; si nous en possédions, nous constaterions sans
doute que le texte offrait la même particularité que celle que
nous relevons dans les papyrus, c'est-à-dire fort peu d'unité. Le
plus grand et le premier critique verbal du Nouveau Testament
dans l'antiquité, Origene (-j" en 254), témoigne du manque
d'uniformité des mss dont il disposait pour constituer le texte de

son édition du Nouveau Testament car il mentionne fréquemment

des leçons divergentes et indique que telle ou telle se

trouve dans ce la plupart des mss » ou dans ce les plus anciens
mss » ou dans ce les meilleurs mss ». Et, dans ses propres
œuvres, il cite les mêmes passages sous des formes différentes. Le

témoignage de l'illustre docteur nous paraît confirmé par les
documents originaux fournis par les papyrus.

Admettant donc que le texte des papyrus est antérieur à la
constitution des différentes versions aßyh (v. p. 49) ou en
tout cas indépendant d'elles, nous esquisserons à peu près de



LES PAPYRUS ET LE TEXTE DU NOUVEAU TESTAMENT 6l

la manière suivante l'histoire du texte du Nouveau Testament.
Les écrits variés qui ont été à un moment donné réunis sous

le titre général de Nouveau Testament ont d'abord mené une
existence indépendante, chacun à partir de la date de sa
composition qui, pour la plupart, se place dans la seconde moitié
du Ier siècle de notre ère. Même après la formation du canon
et son adoption par l'église, les exemplaires complets du Nouveau

Testament ont dû rester plutôt rares, vu la cherté du

papyrus ; la majorité des fragments égyptiens proviennent
d'exemplaires qui ne contenaient qu'un ou deux écrits, la
numérotation des pages ou des colonnes de texte permet souvent
de s'en assurer. Le public auquel ces ouvrages étaient destinés

appartenait surtout aux classes moyenne et inférieure de la
société, milieux dans lesquels on ne s'inquiète pas de critique
verbale. Des variations de rédaction entre différents exemplaires
des récits évangéliques ou des écrits des apôtres n'étaient pas

pour le choquer, si même elles y étaient perçues. D'ailleurs, au
commencement du 11e siècle, un homme comme Papias, évêque
de Hiérapolis en Phrygie, et par conséquent dignitaire ecclésiastique,

préférait encore aux documents écrits sur la vie du
Christ les dépositions de la tradition orale. C'est dire que ces

documents n'étaient encore à aucun degré considérés comme
infaillibles et que chaque lecteur ne devait se faire aucun scrupule

d'en modifier la rédaction ou d'y apporter des adjonctions
provenant d'autres sources quand il les reproduisait ou les
faisait reproduire. Il est évident que les évangiles et les Actes
des Apôtres étaient les plus exposés, ils prêtaient davantage à

la retouche et à l'amplification que les épîtres pauliniennes et
catholiques. Les écrits du Nouveau Testament ont ainsi traversé
une première période qui peut être qualifiée de pré-critique,
pendant laquelle ont pris naissance la plus grande partie des

variantes du texte. La critique verbale, fondée au 111e siècle av.
Jésus-Christ par les Alexandrins et perfectionnée par des générations

de philologues illustres, existait depuis longtemps comme
science constituée, au moment où le plus ancien des écrits du Nouveau

Testament a été édité, mais les cercles où elle était exercée
n'avaient encore aucun point de contact avec ceux où ces écrits
étaient lus. Quand ils entreront dans la bibliothèque des érudits
comme Origene, au début du me siècle, l'uniformité du texte sera



62 VICTOR MARTIN

déjà compromise et, depuis ce moment jusqu'à nos jours, les
savants dépenseront des trésors d'ingéniosité à la rétablir, sans
jamais parvenir à constituer un texte qui réunisse tous les

suffrages.
L'histoire du texte des classiques grecs du ve et du ive siècle

n'est pas sans analogie avec celle du texte du Nouveau Testament;

on y voit les mêmes causes produire les mêmes effets.
Les papyrus, en nous fournissant des mss de Platon, d'Euripide,
de Démosthène, etc., antérieurs de cinq cents à mille ans aux
codices médiévaux nous ont appris que les corruptions du texte
les plus graves ne sont pas, comme on l'a longtemps cru, l'œuvre
des copistes du moyen âge, mais qu'elles datent souvent de l'époque

même de l'auteur. C'est qu'alors la notion même de critique
verbale était inexistante, la lecture à voix basse était encore
peu répandue, on jouissait surtout de la littérature par l'oreille,
et ce mode de faire rend les modifications verbales à peine sai-
sissables pour l'auditeur. Ce ne fut que dans l'âge suivant qu'on
se mit à étudier minutieusement les classiques, mot après mot,
parce qu'on n'entrait plus en eux de plain pied. On s'aperçut alors

que les exemplaires offraient des divergences notables, on voulut

y porter remède, la critique était née. L'école alexandrine
canonisa le texte d'Homère et des autres grands auteurs grecs,
de même que les savants ecclésiastiques de la fin du 11e et du
m« siècle de notre ère, à Alexandrie ou à Antioche, canonisèrent,

chacun pour leur compte, et indépendamment les uns des

autres, le texte du Nouveau Testament.
Dans son captivant ouvrage sur l'Histoire du texte de Platon

(Paris, igi5), M. Henri Alfine écrit (p. 56) : ce Du vivant de

Platon, nous l'avons vu, circulaient déjà des exemplaires de

toute sorte et de toute valeur ; cette diversité n'a pu que
s'accroître au cours des temps. Les manuscrits les plus authentiques,

les autographes de Platon, ou bien n'avaient pas été

conservés, ou bien, légués peut-être à Speusippe et perdus ou
vendus ensuite, n'existaient plus à l'Ecole vers la fin du ive siècle.

Et les académiciens d'alors s'en souciaient fort peu : car ils
avaient de bonnes copies ; le souvenir et la tradition des paroles
du Maître subsistaient encore chez quelques-uns, bien que
s'effaçant de plus en plus au cours des années ; et surtout, ils
se préoccupaient de leur tâche personnelle plus que de l'exégèse



LES PAPYRUS ET LE TEXTE DU NOUVEAU TESTAMENT 63

minutieuse des Dialogues et de la possession d'un texte authentique

dans ses moindres détails... Etant donnée cette négligence
de la critique des textes et de toute ce philologie formelle », le

texte conservé à l'Académie était assurément de bonne qualité
(on avait des copistes diligents et on ne cédait pas trop aux
soucis mercantiles), mais devait se déformer peu à peu sans qu'on
y prît garde» et plus loin (p. 61): ce A la fin du ive siècle, l'édition
académique des œuvres complètes fondée sur ces bons
exemplaires doit présenter un texte satisfaisant. Sans doute, ce n'est
en aucune mesure une édition critique : personne n'en désirait
en ce moment ; elle n'aurait été bien accueillie que des

philologues, et la philologie formelle venait à peine de naître. Les
lecteurs désiraient une édition complète, avec un texte accessible,

facile à comprendre, et en même temps authentifié par
l'autorité de l'Académie. Le public, même lettré, dans quelque
pays que ce soit, se contente facilement de textes fautifs, si les

fautes n'en sont pas trop manifestes. »
Ces remarques sont extrêmement instructives pour le critique

du Nouveau Testament et s'appliquent en grande partie, mutatis
mutandis, à l'histoire du texte de ce dernier ouvrage. Cependant,

il y a une différence en faveur des dialogues de Platon.
En ce qui concerne la préservation de leur forme originale,
l'Académie a joué, dès l'origine, un rôle bienfaisant et conservateur.

A côté des copies d'amateurs ou de libraires dont le
texte allait se modifiant toujours davantage, une tradition plus

pure était maintenue par l'Académie, et, lorsque les érudits
d'Alexandrie voulurent constituer critiquement le texte platonicien,

ils purent se procurer des exemplaires de l'édition
académique, qui, sans être infaillibles, étaient bien supérieurs aux
textes courants que les papyrus les plus anciens nous ont révélés.

Pour ce qui est des écrits du Nouveau Testament, il n'y
avait pas dans la chrétienté du 11e siècle de corps comparable à

l'Académie, capable de maintenir jusqu'à un certain point
comme elle l'intégrité de leur texte ; ces écrits n'étaient même

pas tous connus à ce moment par toutes les communautés et ils
n'étaient pas concentrés et conservés en un lieu unique ; de plus,
ceux qui en faisaient usage se préoccupaient moins encore que
les académiciens de la pureté du texte. Il en résulte qu'il ne
devait pas exister au début du 11e siècle d'édition particulière-



64 VICTOR MARTIN

ment autorisée de tout ou partie du Nouveau Testament. Il
devait y avoir des copies plus ou moins soignées, plus ou moins
complètes, mais pas de texte incontestablemeut supérieur aux
autres, et ce que dit Origene des mss dont il disposait ne
contredit pas cette assertion. Nous serions disposés à leur
appliquer le mot de saint Jérôme à propos de la Bible latine
de son temps : ce II y a autant de formes de texte que d'exemplaires

». Ainsi, Origene éditant le Nouveau Testament n'était
pas aussi bien pourvu qu'Aristophane de Byzance éditant Platon.

S'il en est ainsi, les papyrus les plus anciens sont des spécimens

moyens des textes que rassemblèrent les érudits du
me sièle pour établir leurs éditions du Nouveau Testament, et
c'est sur des textes de cette qualité qu'ont été bâties, en des

lieux divers, les recensions que la critique moderne désigne par
les lettres a. ß y 3. Les différences qui les distinguent proviendraient

de l'inégalité du matériel à la disposition des reviseurs
et surtout de la diversité des principes qui ont guidé leurs
opérations.

Quoi qu'il en soit, nos papyrus nous ont appris que les
particularités de texte qui caractérisent chacune de ces recensions,
et partant chacun des codices où elles sont conservées, existaient
déjà pêle-mêle dans la tradition manuscrite populaire du 11e siècle.

Au point de vue de la date, ces variantes ont donc toutes
à peu près la même valeur. Chaque recenseur, opérant dans ce

trésor de variantes son choix personnel, a créé un texte différent

des autres. Ici nous entrons dans la seconde période de

l'histoire du texte, la période critique, qui commence à la fin du
ne siècle. Sous l'influence de la transmission manuscrite et de
l'insouciance générale à l'égard de la précision de la lettre, le

texte était allé se diversifiant; maintenant, on prend conscience
de cette diversité fâcheuse, on se préoccupe d'expurger le texte
des additions postérieures et peut-être hérétiques, de le ramener
à l'unité. Cela aboutit à la création, dans un certain nombre de

centres, d'un certain nombre d'éditions qui diffèrent entre elles
à peu près dans les mêmes proportions que celles de Tischendorf,

de Westcott et Hort et de von Soden, lesquelles cependant

ont toutes été élaborées presque avec les mêmes matériaux.
Mais, cette unification, d'ailleurs locale, est plus apparente que
réelle ; en tout cas elle ne dure guère, les différentes versions



LES PAPYRUS ET LE TEXTE DU NOUVEAU TESTAMENT 65

influent les unes sur les autres, des éléments plus anciens et

rejetés par elles pénètrent dans les éditions subséquentes, la
reproduction manuelle ajoute son contingent de variantes et
c'est ainsi qu'on aboutit de nouveau à l'extraordinaire diversité
de la tradition manuscrite médiévale dont les éditeurs du xixe et
du xxe siècle ont à leur tour tiré toute une série d'éditions
nouvelles. On peut douter toutefois, en présence des papyrus, que
ces variantes soient aussi nombreuses que celles qu'on pouvait
relever sur les exemplaires en circulation au cours du ne siècle.
On aura remarqué, en effet, que chaque nouveau papyrus, tout
en nous révélant la haute date des variae lectiones des mss
médiévaux, en augmente encore le chiffre. Nous avons signalé
quelques-unes de ces nouvelles variantes, encore avons-nous dû
nous borner à celles qui peuvent être rendues sensibles dans

une traduction, une infinité d'autres ne sont percevables que
dans l'original grec. On verra par là que la portée de ces modifications

de texte n'est en général pas considérable, bien peu sont
de nature à transformer l'esprit d'un passage.

De tous les ouvrages que nous devons à la transmission
manuscrite, le Nouveau Testament est un de ceux pour lequel
l'écart entre la date de composition et celle du plus ancien ms
conservé est le plus faible. On peut l'évaluer à cent cinquante
ou deux cents ans tandis que pour les classiques grecs, par
exemple, il se chiffre ordinairement par mille ou quinze cents
ans. Malgré ces conditions relativement favorables, les variantes
des mss atteignent comme on l'a vu un nombre énorme, ce qui
est dû, d'une manière générale, au peu de scrupule ressenti par
les premiers lecteurs et les premiers copistes à modifier le texte
qu'ils avaient sous les yeux ou qu'ils recopiaient. Mais il resterait

à expliquer comment, dans la pratique, les choses se sont
passées. Sur ce point, les papyrus quels qu'ils soient, aussi bien
ceux qui contiennent des textes profanes que des textes sacrés,
fournissent d'utiles indications. Les exemplaires qu'ils représentent

proviennent en majorité de milieux modestes analogues à

ceux où le christianisme à ses débuts a recruté le plus d'adhérents

; ils nous renseignent donc sur les usages et procédés des

lecteurs et copistes appartenant à ces milieux. Grâce aux papyrus,

nous nous faisons une idée beaucoup plus précise et
concrète de ce que c'était qu'un livre antique, des moyens employés

5



66 VICTOR MARTIN

pour en multiplier les exemplaires et des conséquences qui en
découlaient pour la conservation ou la détérioration du texte.
L'histoire du livre à l'époque apostolique, pour laquelle les
matériaux commencent à abonder, vient eu aide à l'histoire du
texte, car le contenant n'a pas été sans influence sur le contenu
et nous savons maintenant quelles apparences successives ont
revêtu les exemplaires des divers écrits du Nouveau Testament
dès leur apparition ; nous pouvons nous représenter par des

documents contemporains l'aspect d'une lettre originale de

l'apôtre Paul et de la première édition d'un évangile.
Il ne peut être question ici d'étudier en détail à la lumière

des papyrus la genèse de toutes les espèces de variantes, ce qui
entraînerait trop loin et ne peut d'ailleurs être fait sans recourir

aux originaux. 11 suffira de signaler un fait important que
les nouveaux documents ont mis en lumière, c'est-à-dire l'habitude

très répandue dans l'antiquité parmi les simples particuliers

de transcrire soi-même ses livres. Une portion considérable

des papyrus littéraires appartient à cette catégorie des

copies privées, ainsi que le prouvent divers indices paléographiques.

Les auteurs faisaient bien allusion à ce procédé de

multiplication des livres, mais avant les papyrus on ne pouvait guère
se douter de son extension. Les livres étant fort chers et rares,
ceux qui n'avaient pas les moyens d'en acheter chez les

entrepreneurs de librairie ou de s'assurer les services d'un copiste
professionnel se faisaient prêter un exemplaire de l'ouvrage
qu'ils désiraient posséder et le transcrivaient eux-mêmes sur le

papier qu'ils avaient sous la main. Origene raconte avoir ainsi
copié pour son propre compte la plupart des classiques grecs,
et l'on a des preuves que son disciple Pamphile a fait aussi acte
de copiste. Or, on n'imagine guère que les écrits du Nouveau
Testament aient pu être multipliés à l'origine par un autre
procédé que celui-là; en tout cas ils n'ont pas dû apparaître chez

les libraires avant l'époque de Constantin, autrement il semble

que les auteurs profanes auraient dû les mieux connaître.
Comme d'autre part, les premiers chrétiens n'étaient ni des
intellectuels ni des lettrés de profession, on ne peut s'étonner qu'ils
n'aient pas scrupuleusement reproduit les exemplaires qui leur
servaient de modèles. Un transcripteur pressé pouvait abréger,
condenser, omettre même certains passages qui l'intéressaient



LES PAPYRUS ET LE TEXTE DU NOUVEAU TESTAMENT 6j

moins, il pouvait changer des mots pour rendre une phrase
plus claire, accommoder la grammaire et la syntaxe à celle de

son temps ou de son pays. Au contraire, il pouvait à l'occasion
insérer dans sa copie des informations sur le Christ ou les

apôtres provenant d'autres sources. On pourrait comparer ce

procédé à celui d'un professeur transcrivant tout ou partie d'un

ouvrage pour l'utiliser à sa leçon et le développant ou l'abrégeant

selon ses besoins. On comprend désormais plus aisément

qu'on soit arrivé en fin de compte à des versions aussi dissemblables

que celles dont il a été donné des exemples au début
de cet article. En tout cas, les procédés des premiers lecteurs-
copistes du Nouveau Testament démontrent à l'évidence qu'il
ne régnait pas encore aux deux premiers siècles de l'ère
chrétienne un respect exagéré de la lettre de ces écrits, encore
moins peut-il être question de croyance à une inspiration littérale

chez les propriétaires de ces vieux rouleaux et codices.
Pour eux, le Nouveau Testament était un livre comme tous les

livres, ils le considéraient sans fétichisme ; ce qui leur importait
c'était son contenu spirituel ; la forme était pour eux chose

secondaire.
Si l'histoire du texte est bien telle que nous avons cru pouvoir

l'esquisser dans les pages précédentes, quelle sera la tâche
de la critique du texte du Nouveau Testament, quelle méthode
devra-t-elle employer pour la remplir et quelles sont les

perspectives de succès On a vu que les ancêtres ou archétypes des

plus anciens mss qui nous ont conservé le texte du Nouveau
Testament apparaissent comme des éditions établies d'après
des mss antérieurs très discordants et probablement très
nombreux. La première tâche de la critique consistera donc à

reconstituer le texte de ces archétypes en comparant les mss
entre eux. Cette reconstruction ne peut être opérée avec une
certitude mathématique, mais le fût-elle, et nous mît-elle en
possession du texte authentique et complet des versions dites
aßyZ, on n'en aurait pas obtenu pour cela les écrits du Nouveau
Testament tels qu'ils ont été composés par leurs auteurs respectifs,

mais seulement sous la forme qui paraissait la plus autorisée
à Alexandrie, à Jérusalem, à Antioche ou ailleurs à la fin du 11e

ou au me siècle. Là où ces différentes versions concordent, il y
lieu de croire que nous avons bien le texte de l'auteur; mais là



68 VICTOR MARTIN

où elles sont en désaccord, il s'agit de choisir entre elles et il
n'existe aucun critère absolu pour opérer ce choix. Ce qu'il
importerait de savoir à ce propos c'est d'après quels principes
les éditeurs de ces versions ont travaillé, en particulier ce qui
les a guidés dans le choix des variantes fournies par les mss

antérieurs, variantes dont les papyrus nous ont révélé l'extrême
abondance. Grâce aux papyrus, nous constatons que les éditeurs
anciens ont condamné un grand nombre de ces leçons, puisqu'ils
n'ont pas cru devoir les faire figurer dans leur texte et se sont
décidés pour d'autres; de plus, qu'ils ont constitué différemment
le texte d'un même passage. La question est donc de savoir
quelles raisons chacun d'eux avait pour décider en faveur de la
leçon qu'il a finalement adoptée. Or, on manque à peu près
entièrement de données précises et directes pour élucider ces

problèmes, on ne peut les aborder que par voie détournée ainsi
qu'on va le voir et ces recherches ne conduisent guère à des

résultats tout à fait convaincants.
Les différentes formes de texte désignées respectivement par

les lettres aßyii auront donc la valeur que leur confère l'habileté,

le jugement et la probité scientifique du critique qui a

établi chacune d'elles. Depuis longtemps déjà, on considère que
la forme /3, dont le représentant le plus fidèle est le codex

Vaticanus, est celle qui offre le plus de garantie d'authenticité,
et les travaux récents confirment cette opinion. Est-ce à dire
que ce ms dérive plus directement qu'un autre des mss
autographes des ouvrages qu'il contient, ou qu'il est plus rapproché
d'eux par la date Non pas, mais il semble que son texte est,
de tous ceux que nous possédons, celui qui a été établi le plus
scientifiquement, c'est-à-dire que son éditeur a utilisé d'une
façon particulièrement judicieuse les mss qu'il avait à sa disposition

pour le constituer et qu'il s'est abstenu de procédés
arbitraires ; mais on ne peut même pas assurer qu'il ait eu à sa

disposition des mss de qualité très supérieure à ceux des autres
recenseurs. Il y a aujourd'hui une tendance marquée parmi les

savants à rattacher ce ms à l'école critique d'Origène, soit
qu'il ait été exécuté directement sous ses ordres à Alexandrie,
soit qu'il provienne de la bibliothèque fondée à Cesaree par les

disciples du grand exégète, Eusèbe et Pamphile. Il est clair que
si des preuves décisives de cette origine pouvaient être données,



LES PAPYRUS ET LE TEXTE DU NOUVEAU TESTAMENT 69

l'autorité du Vaticanus augmenterait considérablement puisqu'il
serait un produit alexandrin, c'est-à-dire de la ville où la critique

verbale a pris naissance et où elle a été cultivée avec le

plus de méthode et d'exactitude. Nous avons vu que le texte ß est

en opposition constante avec le texte ô. Les papyrus nous ont
appris qu'il circulait en Egypte, au moment où Origene
travaillait, des mss contenant beaucoup d'éléments caractéristiques
de cette dernière forme de texte. Origene dut en avoir sous les

yeux; si le Vaticanus, qui ne les contient pas, dérive d'Origène,
c'est que ce dernier a éliminé ces leçons pour une raison que
nous ignorons. Comme Origene disposait de mss beaucoup plus
anciens que nous, et en général d'informations que nous sommes
loin de posséder, que sa valeur comme critique est incontestable,

l'ostracisme prononcé par lui contre les leçons du texte § aurait
beaucoup de poids. Malheureusement les rapports du Vaticanus
avec l'école d'Origène sont purement hypothétiques, en réalité
on ne sait même pas où le manuscrit a été écrit, et, dans ses

ouvrages, Origene cite le Nouveau Testament tantôt d'après
le texte j3, tantôt d'après le texte S. Il n'en reste pas moins que,
de l'avis des plus éminents critiques, le texte du Vaticanus
présente au plus haut degré les caractères d'une recension scientifique

de la tradition manuscrite antérieure et que, par
conséquent, il mérite particulièrement la considération des éditeurs.

Il faut remarquer, cependant, que ce n'est pas à son origine
ni à l'habileté de son éditeur, l'une et l'autre hypothétique, que
le Vaticanus doit son brevet d'excellence, c'est à la qualité du
texte qu'il contient. Ce texte s'est révélé à l'étude comme
particulièrement digne de confiance pour des raisons de style, de

grammaire, de langue, de convenance ; il a paru exempt
d'interpolations et d'amplifications et, de ces constatations qui n'ont
rien à voir avec la critique diplomatique, on a conclu à la
valeur critique de son éditeur et à son origine scientifique. La
plupart des leçons du Vaticanus ont ainsi paru supérieures,
mais cela ne veut pas dire que toutes le soient, son éditeur
ayant pu se tromper sur un point ou être mal informé. Une
leçon ne devra donc pas être condamnée parce qu'elle n'est pas
dans le Vaticanus ; c'est à peine si l'on peut dire qu'il y a

présomption contre elle, car nous ne pouvons affirmer que l'éditeur
de ce texte l'a connue et rejetée, il peut l'avoir ignorée; peut-être



¦JO VICTOR MARTIN

l'aurait-il admise s'il en avait eu connaissance. D'autre part, nous
n'avons aucune raison de regarder l'éditeur du texte du
Vaticanus et ses procédés critiques comme absolument infaillibles,
même en admettant qu'il disposait d'informations plus
abondantes que nous. Il n'y a donc pas lieu de le suivre
superstitieusement quand nous pouvons croire qu'il s'est trompé, mais

nous lui serons fidèles en utilisant sa méthode qui consiste à

choisir judicieusement parmi les variantes de la tradition dont
nous disposons. Dans ce choix, l'âge des mss sera de nulle
importance, car les papyrus nous ont appris que des leçons qui
ne figurent que dans des mss de date relativement récente

sont, en réalité, aussi et plus anciennes que les plus anciens
codices. Chaque leçon devra être soigneusement examinée, d'où
qu'elle provienne, et on l'adoptera ou la rejettera pour des

raisons de grammaire, de style, de convenance générale et non

pas parce qu'elle figure dans tel ms et pas dans tel autre.
Ce procédé éclectique a été, en fait, celui des éditeurs modernes.

De même que les éditeurs antiques ont choisi, pour des

raisons de convenance, dans le chaos des variantes dont les

papyrus nous donnent l'idée, les éditeurs modernes opèrent une
sélection au second degré parmi le choix de variantes que les

anciens nous ont laissé. Mais il faut reconnaître qu'il y a

toujours une part de subjectivisme dans les motifs du choix. Il en
résulte qu'aucun éditeur moderne ne peut prétendre que le
texte tel qu'il l'a établi est le texte authentique du Nouveau
Testament. En l'absence de tout critère absolu pour choisir
entre des variantes également anciennes, on ne pourra jamais
en ces matières sortir du domaine des probabilités, et ce qui le

prouve bien c'est l'abondance des éditions modernes du Nouveau
Testament grec. Aucun éditeur n'est satisfait du travail de ses

devanciers, il espère toujours l'améliorer, et il n'y a pas apparence

que l'accord de tous se fasse un jour sur une certaine
forme de texte. C'est dire (i) qu'il est impossible de reconstituer
d'une façon absolument certaine le texte authentique du Nouveau

(ï) 11 est intéressant de signaler aux lecteurs de cette revue romande
qu'une conclusion analogue avait déjà été formulée en i83a par le Genevois
Albert Rilliet, alors étudiant en théologie, dans ses Recherches critiques et

historiques sur le texte grec des évangiles. La conviction motivée qu'il



LES PAPYRUS ET LE TEXTE DU NOUVEAU TESTAMENT Jl

Testament. Néanmoins, l'écart entre ce texte authentique inat-
teignable et celui de n'importe quelle édition moderne ne peut
être bien considérable, la nature de l'immense majorité des
variantes le prouve; elles ne portent en effet que sur l'expression
de la pensée, et si celle-ci est très importante dans l'œuvre d'un
artiste littéraire comme Platon ou Sophocle, elle l'est beaucoup
moins dans les écrits du Nouveau Testament dont la plupart
sont sans prétentions littéraires. D'ailleurs, il y a beaucoup de

chance pour qu'une des nombreuses variantes conserve la leçon
authentique; dans la diversité réside la vérité. A mesure que la
science progresse et que la méthode se perfectionne, le choix
des variantes s'opère plus sûrement. En tout cas, l'abondance
des variantes exclut presque complètement l'emploi de la
conjecture, à laquelle l'éditeur des classiques grecs doit si souvent
recourir en présence de mss peu nombreux et notoirement

corrompus. L'éditeur du Nouveau Testament ne se trouve jamais
dans la situation fâcheuse de l'éditeur de telle pièce d'Euripide
qui ne nous est connue que par un seul ms fautif et défiguré.

La somme considérable de travail dépensée pour élucider
l'histoire du texte et la valeur relative des mss du Nouveau
Testament ne paraîtra peut-être pas proportionnée avec le résultat

pratique obtenu pour la reconstitution du texte original.
Toutefois, l'intérêt scientifique de ces recherches est considérable

; le désir de s'expliquer le pourquoi des choses est noble et

digne d'être satisfait. La diversité du texte du Nouveau Testament

dans les mss est un fait, la science s'est attachée à l'ex-

était impossible de o retrouver jamais le texte original des évangiles »

l'amena vingt-huit ans plus tard à publier une traduction du Nouveau
Testament faite d'après le seul Vaticanus dont il considérait, non sans
raison, le texte comme aussi autorisé que celui de n'importe quel éditeur
moderne (v. l'Avertissement qui précède cette traduction). Ces propositions
nous paraissent aussi inattaquables aujourd'hui qu'alors et les découvertes
modernes n'ont fait que leur apporter de nouveaux soutiens. Ces découvertes

ne sont fatales qu'aux systèmes trop absolus ; elles viennent tout
naturellement se ranger dans les cadres établis par une méthode prudente
et rigoureuse qui ne craint pas de reconnaître les bornes de notre savoir.
Telle et it celle du critique genevois et c'est pourquoi, après trois quarts
de siècle de recherches et de découvertes, nous ne pouvons qu'apporter de
nouvelles preuves à l'appui de ses assertions et recommander au public la
lecture de ses ouvrages.



?2 VICTOR MARTIN

pliquer, elle y a réussi autant qu'il est possible d'expliquer des

phénomènes dont les causes sont aussi multiples et enchevêtrées,

et les récentes découvertes de papyrus ont contribué à la
solution du problème. L'application pratique des découvertes ne
vient qu'ensuite; et fût-elle nulle, cela n'enlèverait rien de leur
valeur à des recherches qui n'ont d'autre but que de parvenir
à la vérité.

Victor Martin.

Les irrégularités que les circonstances difficiles du moment ont
introduites dans la publication des fascicules de la Revue, nous
rendent impossible de conserver à nos Miscellanées le caractère actuel

que nous aimerions leur donner. Nous nous sommes donc résolus à les

publier sur feuilles séparées à intervalles plus rapprochés.
Nous espérons que nos abonnés apprécieront cet effort.
Comme par le passé, les Miscellanées seront signées du nom de

leur auteur ou des initiales des membres du comité de la Revue. Chaque

article n'engagera que son auteur.
La première feuille paraîtra en mai; elle sera consacrée aux

Questions d'Eglise dans le canton de Neuchâtel.

Le comité de rédaction.


	Les papyrus du nouveau testament et l'histoire du texte

