
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 7 (1919)

Heft: 30

Artikel: La philosophie de l'histoire de Saint Augustin [suite]

Autor: Logoz, Edouard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380009

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380009
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA PHILOSOPHIE DE L'HISTOIRE

DE SAINT AUGUSTIN

LA CREATION

II.

Si le monde était éternel (i), il serait de la substance de

Dieu, et on serait conduit à cette absurdité de dire que le
monde est Dieu. Il a donc été créé, non pas dans l'espace
et le temps, mais avec l'espace et le temps. C'est pourquoi
le monde a été de tout temps, bien qu'il ne soit pas éternel.

De plus, et l'illustre prélat insiste avec force sur ce

point capital, la substance de la création ne dérive pas de

la substance du Créateur ; l'univers est un être nouveau,
dépendant de Dieu, au-dessous de Dieu. La création marque

ainsi l'aube de l'histoire, si l'histoire est le développement

de ce qui se passe dans le temps. Nul œil humain
n'était là pour contempler cette aurore grandiose, et de

savoir comment toutes choses ont répondu à l'appel du
Seigneur resterait pour nous un impénétrable mystère, si,
dans sa miséricordieuse sagesse, Dieu n'avait pourvu à

notre instruction en racontant lui-même par la bouche
inspirée de Moïse les merveilles qu'il a faites au commencement

(2).

(1) Voir année 1918, p. 281 et suiv.
(a) Confessions, XI, 3.



3o EDOUARD LOGOZ

Le problème des origines se ramène ainsi pour un penseur

catholique à l'interprétation exacte des livres révélés
et notamment de la Genèse. D'avance et par précaution,
Augustin dénie toute valeur à l'exégèse de ses contradicteurs

manichéens et autres, qui se flattaient de comprendre
les révélations de l'Esprit de Dieu sans être animés de cet

Esprit, et qui, alors comme aujourd'hui, visaient à discréditer
la vérité chrétienne en sapant l'autorité des premiers
chapitres de la Bible. Que ces antiques récits fourmillent de

difficultés, le grand apologète est le premier à en convenir.
Mais ces obscurités tiennent moins à la vérité révélée qu'aux
ténèbres de l'esprit humain. De là certaines règles qui
doivent orienter les recherches de l'exégèse orthodoxe. D'abord,
admettre que l'autorité de l'Ecriture prime toute la capacité
de l'esprit humain (i). Ensuite, prendre garde de ne rien
affirmer sous le couvert des textes sacrés qui contredise au
sommaire de la foi catholique, à savoir que Dieu lePère Tout-
Puissant a créé et établi la création universelle par son
Fils unique, qui est sa propre sagesse et sa vertu consub-
stantielle et éternelle (2). Se souvenir que toute l'Ecriture
est susceptible d'une quadruple interprétation : i° d'après
l'histoire proprement dite ou les faits, 20 d'après l'allégorie
ou la vérité d'ordre supérieur cachée sous le sens littéral du
récit, 3° d'après l'analogie ou l'accord de l'Ancien et du
Nouveau Testament, 4° d'après l'étiologie ou l'intention
divine à discerner dans les récits et les faits (3). Cependant,
malgré ces multiples ressources et les lumières de la foi, il
peut arriver au chrétien de ne pas comprendre. Dans ce

cas il ne reste qu'à implorer de nouvelles clartés d'En Haut
ou à garder le silence convenable à notre faiblesse.

C'est dans ces dispositions d'esprit que l'évêque d'Hippone

a entrepris l'étude de la cosmogonie biblique dans un

(1) De Genesi ad litt., II, 6 : Major est quippe scripturse hujus auctoritas
quam omnis humani ingenii capacitas.

(2) Liber imperfectus, I, 1.

(3) Ibid., I, 2.



LA CRÉATION SELON SAINT AUGUSTIN 3l

gros livre de sa pleine maturité, dont les conclusions se

retrouvent à toutes les pages de ses autres écrits.
Que des curieux, dit-il, épris de vaine science, s'inquiètent

de savoir si le ciel est une sphère ou une voûte en
forme de disque (Esaïe xv, 22) ou une surface plane
comme une peau étendue (Psaume cm, 1) ; il n'en aurait
cure si ces recherches ne risquaient d'ébranler la foi à

l'autorité religieuse des Ecritures en suspectant leur valeur
scientifique. Dans cette étude, notre propos ne va pas au-
delà de celui d'Augustin. Nous négligerons à notre tour de

mentionner les opinions bizarres qui ont eu sa préférence
sur tel point de détail et où se manifestent déjà sans détour
l'indifférence hautaine et l'incurable défiance de l'Eglise à

l'endroit de la science profane.
Le premier verset de la Genèse devait solliciter son

ardente méditation. Certes la vérité catholique relative à la
création est un faisceau lumineux où convergent une foule
de rayons épars dans les saints livres et nous verrons tout
à l'heure que la doctrine fameuse du décret éternel se

fonde sur le texte d'un ouvrage apocryphe. Toutefois, puisque

les premiers chapitres de la Genèse sont l'histoire de la
création racontée par le créateur, c'est là principalement
que brille la plus vive lumière.

Dans le principe (in principio, èv apxy) Dieu fit le ciel et
la terre. (1)

L'idée d'une création directe et au sens absolu écarte

l'erreur panthéiste d'un monde eoéternel et consubstantiel
à Dieu. Par cela même elle sauvegarde la transcendance
de l'Ouvrier suprême en face de son œuvre. Mais d'après
les prémisses de la théologie d'Augustin l'immutabilité
divine ne peut souffrir aucune atteinte dans l'acte créateur.
La contradiction entre l'idée d'activité créatrice et le postulat

de l'immutabilité n'est-elle pas insurmontable C'était là

(1) Nous faisons observer de nouveau qu'Augustin s'en tient toujours à

la Vulgate et ne recourt au texte grec que pour éclairer le sens de quelques
mots ambigus dans la version latine.



32 EDOUARD LOGOZ

le tournant dangereux de la cosmogonie de l'évêque d'Hippone,

et on prévoit que la semaine créatrice de la Genèse

va être soumise à une interprétation ingénieuse, mais qui
n'aura rien de littéral, en dépit du titre de l'ouvrage (De
Genesi ad luterani libri XII). Si, en effet, la création avait
eu lieu dans un ordre de succession, c'est-à-dire si l'œuvre
des six jours correspondait à une série de volitions
distinctes et successives du créateur, l'immutabilité divine
n'est plus qu'un vain mot. De plus la succession implique
le temps, et Dieu serait asservi aux conditions de la durée.

Or Augustin professe que la Trinité a créé immuablement

des êtres muables (immutabiliter mutabilia). Il est

difficile néanmoins de concevoir et de comprendre parfaitement

que l'Etre divin fasse des choses muables sans aucune
modification de son essence et crée les êtres temporels sans
se mouvoir lui-même dans le temps (ï). Difficile, mais non
pas impossible. L'illustre docteur a résolu cette proposition
paradoxale par la doctrine du décret éternel, la colonne
maîtresse de sa métaphysique, et dont le fondement
scripturaire lui est fourni par ce passage de l'Ecclésiastique de

Baruch, XVIII, i : « Dieu créa toutes choses ensemble

(Deus creavit omnia simul) par un acte unique mais éternel

».
Nous touchons ici à ce qui constitue l'originalité profonde

de la philosophie d'Augustin, et je prie le lecteur de réfléchir

encore à la distinction capitale entre l'éternité et le

temps. L'éternité éveille aussitôt dans la raison humaine
l'idée d'une durée infinie dans le passé et dans le futur, le
passé et le futur opérant leur jonction en un point idéal et
fugace que nous appelons le présent. L'éternité devient
alors la somme de tous les temps révolus et à venir.

Supposons un instant que le monde ne soit pas, et qu'un
athée authentique parvienne à réaliser la prodigieuse abs-

(i) De Trinitate, I, i : Proinde substantiam Dei sine ulla sui commuta-
tione mutabilia facientem et sine ulto suo temporali motu temporalia fa-
cientem intueri et piene nosse difficile est.



LA CRÉATION SELON SAINT AUGUSTIN 33

traction de concevoir le néant absolu, il resterait encore au
creuset de sa pensée un ultime résidu, l'idée de l'espace
vide et du temps, du temps qui roulerait sans fin dans le

silence du néant. L'esprit de l'homme ne peut pas faire
abstraction du temps, quand bien même il y parviendrait
pour tout le reste, parce qu'il ne peut pas faire abstraction
de soi-même, c'est-à-dire en tant que pensée se mouvant
dans le temps. D'après notre constitution mentale, nous
sommes contraints de placer la création dans le temps
comme dans un cadre préexistant. La même nécessité

logique nous empêche de concevoir Dieu hors le temps, et

son éternité se présente à la réflexion sous la forme d'une
durée illimilée avant la création du monde.

Or c'est là, suivant Augustin, l'erreur ou plutôt l'illusion
inhérente aux esprits finis, disons mieux, à la raison
charnelle. Considérons avec le sagace dialecticien que le temps
embrasse une durée aussi illimitée qu'on la pourra imaginer
dans le passé et dans l'avenir, mais qu'il est néanmoins la
négation du présent. Considérons encore que l'éternité n'a
rien de commun avec le temps puisque le temps est la fuite
incessante du futur dans le passé. L'éternité est au contraire
un présent fixe (i), l'actualisation permanente de l'être, la
sphère propre et l'essence enfin de Celui qui ne change

pas. Il ne faut donc pas dire que l'éternité est la somme
de tous les temps, il faut dire qu'elle est la négation du

temps. Bien qu'elle ne corresponde à aucune représentation

directe et réelle dans l'esprit des créatures et que, si la
pensée s'aventure à en vouloir déterminer le concept,
nous nous heurtons à l'inconcevable, cependant la raison,
humiliée de sa faiblesse, entrevoit que l'éternité et le

temps sont deux sphères parallèles, mais distinctes, l'une
étant le mode d'existence de Dieu, l'autre des créatures

éphémères.

(i) Confessions, XI, io : Praesens autem nullum habet spatium. De Civitate

Dei, XII, i5 : Tempus autem, quoniam muttbilitate transcurrit aeterni-
tate non potest esse coseternum.

3



34 EDOUARD LOGOZ

La creation comporte ainsi deux phases concomitantes.
D'abord l'acte de volonté souveraine d'où est sorti le monde,
et l'apparition du monde des créatures ; une création en
puissance dans le conseil de Dieu, et la réalisation concrète
du plan divin. La première a lieu hors l'espace et le temps,
c'est le décret éternel ; la seconde a fait surgir avec le
monde réel l'espace et le temps (i).

Essayons maintenant de résumer les vues essentielles du
pieux évêque en ces obscures matières.

La formule générale de la création a la teneur suivante :

Le Père a fait toutes choses ensemble par le Fils dans le don
du Saint-Esprit (i). Autrement dit : le Père dans sa sagesse
a concerté l'œuvre créatrice et l'a réalisée par sa volonté.

L'univers qui se meut dans l'espace et le temps est la
projection au dehors de ce même Univers pensé dans le
Verbe divin ou le Fils, non point dans l'espace et le temps,
mais dans la sphère de l'éternité. Le premier mot de la
Genèse, in principio, le grand mot révélateur qui ouvre l'histoire

de la création de même qu'il est au frontispice de

l'histoire de la rédemption (Jean i, i) ne saurait s'entendre
au sens temporel de commencement. Dieu créa dans le

principe qui est le Verbe, le Fils unique de Dieu (3).
Toutefois, remarque l'auteur, avant tout nous rappellerons

ce que nous avons dit tant de fois déjà, c'est que Dieu
n'agit pas par des mouvements temporels semblables à ceux
de l'esprit et du corps chez l'homme ou chez l'ange, mais

par des raisons éternelles, immuables et fixes de son Verbe
coéternel, et, dirais-je, par une sorte d'incubation de son

Saint-Esprit pareillement éternel (4).

(i) De Civitate Dei, XI, 6 : Procul dubio non esse mundum in tempore,
sed cum tempore et cum spatio.

(2) De vera religione, XIV : Sed et simul et unamquamque naturam
Patrem feeisse per Filium in dono Spiritus Sancti.

(3) De Genesi ad litt., I, I : In principio, quod est Verbum Dei unigenitus
filius.

(4) De Genesi ad lilt., I, 18 : Sed ante omnia meminerimus, unde jam
multa diximus, non temporalibus quasi animo sui aut corporis motibus



LA CRÉATION SELON SAINT AUGUSTIN 35

Le texte syriaque de Genèse i, 2 dit en propres termes
de l'Esprit, non qu'il se mouvait, mais qu'il couvait sur les

eaux. Cette glose, favorable à sa métaphysique, ne pouvait
échapper à notre apologiste, et il n'hésite pas à fausser
compagnie à la Vulgate sur ce point particulier. Ne l'oublions
pas, il s'agit ici du décret éternel, du plan de la création
dans son principe, tel qu'il fut pensé et voulu, tel qu'il gît
immuablement dans le sein de la divinité.

C'est dans la Sagesse unique que reposent les trésors
immenses et infinis des choses intelligibles, c'est là que se

trouvent les raisons invisibles et immuables de ce qui est
visible et changeant (1).

Citons encore : Qui donc serait assez insensé pour dire
que Dieu n'a pas fait les choses qu'il connaissait? Et s'il
les connaissait, où était-ce sinon en Lui-même, dans le

Verbe, par qui tout a été créé Car s'il les avait apprises
du dehors, qui l'aurait enseigné?(o)

Enfin : C'est là, dans l'immuable Vérité, que sont en principe

et immuablement toutes choses... et toutes choses
forment un tout (3).

En chicanantunpeusur les textes,enrapprochant la théorie
platonicienne des idées de la spéculation trinitaire, en se souvenant

en particulier qu'en Dieu la pensée, le savoir et le vouloir

sont inséparables de l'essence, on en pourrait conclure
avec Baur que ce Tout, cet univers pensé dans le Verbe est

identique au Verbe, ou que le Verbe est une première émana-

operari Deum sicut Uomo vel angelus, sed aiternis atque immutabilibus et
stabilibus rationibus coaiterni sibi Verbi sui, et quodam, ut ita dixerim,
foetu pariter coaîterni Sancti Spiritus sui.

(1) De Civitate Dei, XI, io : Una est sapientia, in qua sunt immensi
quidam atque iafinitimi thesauri rerum intelligibilium, in quibus sunt invisi-
biles atque immutabiles rationes rerum etiam visibilium et mutaliilium.

(2) De Genesi ad litt., V, i3 : Quis ergo tam démens ut dicat non ea
deum feeisse qua; noverai. Porro si noverai, ubi nisi apud se ipsum apud
quem Verbum erat, per quod facta sunt omnia? nam si extra se ipsum ea

noverat, quis eum docuerat?
(3) De Trinitate, IV, i : ...quod est incommutabilis Veritas, ibi principa-

liter et iucommutabiliter sunt omnia simul... et omnia unum sunt.



36 EDOUARD LOGOZ

tion de l'Etre suprême, un intermédiaire, un pont entre l'infini
et le fini. Par une singulière ironie, Augustin serait rentré de

force dans l'ornière du panthéisme, en se donnant des airs
de le réfuter, et ce serait là un de ces mauvais tours que la
raison joue d'ordinaire aux spiritualistes quand ils se mêlent
de réduire les raisons du cœur en philosophie rationnelle.
Sa pensée a pu côtoyer l'écueil redoute, mais sa conviction
demeure ferme. Si le Verbe est engendré de la substance
du Père, l'univers, fût-ce l'univers en forme de plan divin
et de décret éternel, est une création directe de la Trinité,
Père, Fils et Saint-Esprit (i). Le rôle du Fils est celui
d'intelligence ordonnatrice.

11 est vrai que l'idée de création au sens chrétien et
absolu est inaccessible à la raison, et qu'aussitôt que cette
dernière s'en empare pour la soumettre à la catégorie de la
causalité, elle transforme la création en évolution, et absorbe
la cause dans l'effet. Augustin n'a pas toujours échappé à

cette nécessité.

Quoiqu'il en soit, relativement au décret éternel, il enseigne

que l'univers existe immuablement dans la pensée de Dieu.
Ici la contradiction paraît éclatante. Comment le monde réel

qui a commencé, qui change, qui roule dans le double
tourbillon de l'espace et du temps, peut-il être simultanément
en Dieu un monde immuable et éternel? Comment concilier
les multiples déclarations ci-dessus et tant d'autres?

Quelques textes d'une portée considérable vont nous
permettre de serrer le problème de plus près.

Par un acte unique de sa volonté éternelle et immuable
Dieu régit les choses qu'il a créées de façon qu'elles ne

puissent être aussi longtemps qu'elles ne sont pas, et qu'elles
apparaissent quand elles doivent être (2).

(1) Contra sermonem Arianorum, 3 : Inseparabililer quippe sunt opera
Trinitatis.

(2) De Civitate Dei, XII, 17 : Una eademque sempiterna et immutabili
voluntate res quas condidit et ut prius non essent, egit, quam diu non
fuerunt et ut posterius essent quando esse cooperunt.



LA CRÉATION SELON SAINT AUGUSTIN 3j

Selon cette volonté en effet, éternelle comme sa présence,
il a voulu toutes choses au ciel et sur la terre, il a déjà
créé non seulement les choses passées et les choses présentes,
mais aussi les choses futures (i).

Par conséquent, avant d'apparaître, elles étaient et elles
n'étaient pas, elles étaient dans le savoir de Dieu et elles
n'étaient pas dans leur nature propre (2).

Nous pouvons maintenant dégager l'idée mère du décret
éternel et lever, semble-t-il, l'apparente contradiction de

ces deux mondes dont l'un gît en puissance dans le sein de

Dieu et dont l'autre évolue à travers l'espace et le temps,
sans qu'on puisse statuer entre la conceplion du premier et

l'apparition du second un intervalle temporel.
D'abord la contradiction logique. Elle disparaît dès qu'on

élucide les notions d'Augustin sur l'éternité et le temps. Du
point de vue de Dieu et en Lui, rien ne devient, toutes
choses, le passé comme le futur, demeurent dans une actualité

permanente, dans un présent fixe. Il veut le monde
entier des phénomènes de tous les temps par un acte simple
de sa volonté immuable, et si le verbe humain exprime par
un passé défini (creavil, condidit, fecit, voluit) ce que le
Verbe divin exprime par un présent immobile, c'est que
nous sommes, nous vivons, pensons et parlons dans notre
ordre de créatures temporelles, et ne pouvons autrement.

Quand nous imaginons Dieu dans notre ordre et pensons
à son éternité comme une extension sans limile du temps
en arrière et en avant, nous la faisons précisément ce qu'elle
n'est pas, et nous créons une contradiction illusoire.
Contradiction inévitable aux mortels, il est vrai, aussi longtemps
qu'ils n'ont pas entrevu l'ineffable vérité dans la contem-

(1) De Civitate Dei, XXII, 2 : Secundum illam vero voluntatem suam,
quœ cum prassentia ejus sempiterna est, profecto in coelo et in terra omnia
quœcunque voluit, non solum preterita vel prsesentia sed etiam futura jam
fecit.

(2) De Genesi ad litt., V. 18 : Proinde, antequam fièrent, et erant et non
erant, erant in Dei scientia, non erant in natura sua.



38 EDOUARD LOGOZ

piatto, la visio rationalis et même Yamplexus Dei, qui
demeure le privilège de quelques rares initiés (i).

Soit, Dieu a préfixé (praefixit) dans le trésor de son infinie

Sagesse les principes immuables, les raisons éternelles,
les lois et les causes du monde ; il a prévu et il voit dans

un présent fixe la totalité des phénomènes universels de

tous les temps, et c'est ce qu'Augustin appelle l'éternel
décret (aeternum consilium). La vérité sort-elle pour cela de

son puits? Elle paraît au contraire s'y enfoncer davantage.
Que Dieu ait préalablement créé le monde et le contienne dans

son Verbe éternel sans que cet acte créateur et cette gestation
apportent aucune modification dans l'essence immuable de

la divinité, voilà une proposition singulière autant que nécessaire

au système. Mais ce décret créateur n'est pas encore
l'univers concret, et nous n'en sommes pas plus avancés, à

moins de clore le débat en affirmant que le monde phénoménal

est une ombre, une apparence sans réalité. Mais encore
pourquoi cette ombre, et sur quel écran se projette-t-elle?

Bien qu'il sache que l'homme se promène parmi les

apparences, Augustin ne doute pas de la réalité du monde
phénoménal. S'il en avait eu la fantaisie, il aurait trouvé
les moyens d'étayer l'idéalisme qu'il côtoie parfois, en
invoquant l'autorité de cette Ecriture qu'il avait toujours,
semble-t-il, toute entière présente à l'esprit. Son érudition
biblique tenait du prodige ; son exégèse savait se ménager des

ressources si abondantes et des issues si ingénieuses qu'il
n'était jamais embarrassé de découvrir des textes sacrés à

l'appui de ses thèses favorites.
Le monde est donc une réalité. Création virtuelle dans le

Verbe, il devient création hors du Verbe en forme de
cosmos. Le fiat lux de Genèse i, 2 marque le passage de la

puissance à l'acte, le lien des deux phases créatrices, et ces
deux phases sont simultanées, quoique l'une soit temporelle
et l'autre hors le temps.

(1) Contra Fauslum, XXII, 27, etc. : De Genesi ad litt., XII, 25, 3a.



LA CRÉATION SELON SAINT AUGUSTIN 3o,

En effet si le récit biblique est la notation exacte des

degrés du processus cosmique, et si le premier verset de la
Genèse dévoile le décret éternel, le second verset nous
révèle comment le plan divin a reçu sa réalisation initiale
hors de Dieu.

De nouveau la question se pose : le. fiat lux doit-il être
entendu temporellement ou dans l'éternité du Verbe (i)?
Dans ce dernier cas nous en restons au décret divin, et
nous n'avons pas fait un pas vers le monde réel. Est-ce

temporellement Alors le fiat lux fait intervenir la volonté
immuable de Dieu dans l'espace et le temps. La transcendance

du Créateur protégée par la doctrine du décret éternel

ne saurait exclure son immanence, sous peine de choir
dans l'hérésie du déisme. Jusqu'ici c'était le postulat de
l'immutabilité divine et la considération de l'Absolu en soi

qmi commandaient le rythme de la pensée d'Augustin. Le
dogme de la création pure répond au double besoin d'assigner

au monde une cause première et d'opposer au
panthéisme le principe de la transcendance du Créateur.
Maintenant c'est le danger du déisme et le souci de

l'immanence de Dieu au sein de l'Univers qui aiguillonnent le

pieux évêque. D'abord la croyance générale à l'existence
d'un monde supérieur, celui des esprits célestes, lui offrait
un moyen d'opérer la transition difficile entre le décret
éternel et la création temporelle. L'échelle de Jacob était
demeurée dressée entre la terre et le ciel ; les invisibles
messagers du Très-Haut n'avaient pas cessé de la descendre
et de la remonter. La foi de l'Eglise avait ainsi jeté un pont
entre l'Etre absolu et le monde périssable ; l'abîme que la
pensée du philosophe entrevoit et devant lequel elle recule
était comblé. D'après Augustin le fiat lux, la première
parole réellement créatrice, est une déclaration éternelle, l'appel

à l'existence d'une cité céleste antérieure à la fondation
du monde, et cette cité des anges participe à l'éternité de

(i) De Genesi ad litt., I, 2 : Et quomodo dixit deus : fiat lux utrum
temporaliter an in Verbi seternitate?



4o EDOUARD LOGOZ

Dieu, sans être de la substance de Dieu (Confessions, xn,
9). Des créatures... éternelles? Il faut s'entendre. L'éternité
véritable n'appartient qu'à Dieu, et à ce que Dieu engendre,
savoir le Verbe et l'Esprit. Mais il y a une éternité relative,
celle des êtres qui ne tombent pas sous la prise du temps,
et c'est le cas des anges qui ne sont point entraînés dans le

tourbillon des êtres inférieurs. Cette subtile distinction
levait une grosse difficulté dogmatique et réduisait à néant une
objection que les adversaires de la création ne se lassaient

pas de jeter à la tête des docteurs chrétiens. Si le monde
a été créé, disaient-ils, il fut un temps où Dieu, étant seul,
n'était pas Seigneur comme le veut l'Ecriture, ou Seigneur
(dominas) de quoi « Si Dieu, répond Augustin, fut
toujours Seigneur, c'est qu'il eut toujours une création soumise
à sa domination. » (1) La fondation de la Cité céleste a

donc coïncidé avec le déclenchement de la durée, et dans

ce sens les anges qui la peuplent ont été de tout temps ou
depuis toujours (2). D'ailleurs rien de plus obscur pour
nous, mortels, que la nature, l'organisation et le rôle
de ces êtres supérieurs, ces messagers divins que les

Grecs appellent anges, nom général pour désigner cette
cité sublime que nous pensons avoir été fondée le premier
jour (3).

Quant au monde visible, le Dieu Créateur n'a pas fait
d'abord une matière informe qu'il aurait ensuite organisée
d'après la hiérarchie des natures diverses, en cédant pour
ainsi dire à un second mouvement. Il a créé la matière
toute formée. Mais parce que la matière première dont une
chose est faite précède cette chose, sinon par une antériorité
dans le temps, du moins par une priorité d'origine, l'Ecri-

(1) De Civitate Dei, XII, io : Si Dens semper fuit dominus, semper ha-
buit creaturam sub dominatui servientem.

(2) Ibid., XII, i5 : Quis autem dicat, non semper fuit, quod omni tempore
fuit.

(3) De Genesi ad litt., V, 19 : Nuntii autem graece angeli dicuntur, quo
nomine generali universa itla superna civitas nuncupatur, quam primum
diem conditam existimamus.



LA CRÉATION SELON SAINT AUGUSTIN 41

ture a pu distinguer par les intervalles temporels du

langage ce que Dieu n'a pas séparé dans son acte (i).
Toutefois ce n'est point à dire que la création soit apparue

d'un seul coup telle que nous la connaissons actuellement,
comme Minerve sortit toute armée de la tête de Jupiter.
L'acte unique signifié par le décret éternel doit être entendu
dans le sens que le plan du monde et le monde lui-même
ont été créés simultanément. En d'autres termes, la création
des principes, des raisons et des lois de l'univers dans le
Verbe éternel et la création de la matière du monde hors de

Dieu procèdent d'un acte unique de la volonté suprême.
D'autre part, cette création première, qui est pour l'esprit
chrétien l'objet d'un acte de foi défiant toule explication
rationnelle, constitue le point de départ d'une évolution des

créatures dans l'espace et dans le temps. A l'origine le
Créateur a déposé dans les choses les types généraux, les

raisons, les germes et les semences de tous les êtres
concrets et individuels, visibles et invisibles qui se succéderaient

dans le déploiement des siècles et des espaces infinis.
De même que le grain de semence contient sous forme

invisible tout ce qui deviendra un arbre avec le temps, ainsi
faut-il se représenter le monde quand Dieu créa toutes choses

ensemble. Dès le premier jour il avait déjà la totalité des

choses qui furent faites en lui et avec lui, non seulement le

ciel avec le soleil et la lune, mais aussi les êtres que l'eau et la
terre ont produits. Il les contenait virtuellement et à l'état de

causes avant qu'ils apparussent dans le cours des temps (2).

(1) De Genesi ad litt., 1, i5 : Ita et Deus creator non priore tempore fecit
informem materiam et earn postea per ordinem quarumque naturarum
quasi secunda consideratione formavit, formatam quippe creavit materiam,
sed quia illud, unde fit aliquid, etsi non tempore, sed quadam origine prius
est quam illud, quod unde fit, potuit dividere scriptura loquendi temporibus,
quod Deus faciendi temporibus non dividit.

(2) De Genesi ad litt., V. 23: Sicut autem in ipso grano invisibiliter
erant omnia simul quas per tempora in arborem surgerent, ita ipse mundus
cogitandus est, cum deus simul omnia creavit, Imbuisse simul omnia quaa
in ilio cum ilio facta sunt quando factus est dies, non solum ccelum cum
sole et luna, etc., sed etiam ilia [rase aqua et terra produxit, potentialiter
atque causaliter, priusquam per temporum moras ita exorerentur.



42 EDOUARD LOGOZ

Ailleurs : Comme les mères sont grosses de leurs petits,
le monde est lourd des causes des êtres qui naissent et ces

êtres sont créés dans le monde par cette essence suprême en

laquelle rien ne naît ni ne meurt, où rien ne commence ni
ne finit (i).

Ce langage, dicté par le souci de la gloire de Dieu, ne
risque pas de rompre son immutabilité transcendante, à

peine troublée dans l'acte créateur. Cet acte primordial a

pourvu à tout en même temps qu'il a tout prévu. Le monde
chargé d'énergies et régi par ses lois, pourrait se passer de

son souverain, et les comparaisons ci-dessus éveillent l'image
d'un Ouvrier suprême qui contemple de loin, dans une immobilité

impassible son œuvre abandonnée, l'idée d'un Dieu
qui aurait épuisé sa puissance dans l'acte créateur, dont la
Providence se réduirait à prévoir les phases déterminées
d'avance de l'évolution universelle.

Mais le prélat africain ne se pique pas toujours de rigueur
logique. Il lui suffit de rendre acceptables les propositions
chrétiennes, et quand il n'y parvient pas, il s'incline dans

un aveu d'ignorance et d'humilité : Il faut dire tout court,
écrit-il, que nos auteurs sacrés ont su la vérité, mais que
l'Esprit de Dieu, qui nous parle par leur entremise, n'a pas
voulu enseigner aux hommes des choses indifférentes au
salut (2).

EnouARn Logoz.

(i) De Trinitate, III, 9 : Sicut matres gravidas sunt foetibus, ita ipse mundus

gravidus est causis nascentium ; quae in ilio non creantur, nisi ab ilia
summa essentia, ubi nec oritur, nec moritur aliquid, nec incipit esse, nec
desinit.

(2) De Genesi ad litt., II, 9 : Breviter dicendum est de figura cceli hoc
scisse auctores nostros quod Veritas habet, sed spiritus Dei, qui per eos

loquebatur, noluisse ista docere homines nulli saluti profutura.


	La philosophie de l'histoire de Saint Augustin [suite]

