Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 7 (1919)

Heft: 30

Artikel: La philosophie de I'histoire de Saint Augustin [suite]
Autor: Logoz, Edouard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380009

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380009
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA PHILOSOPHIE DE L’HISTOIRE
DE SAINT AUGUSTIN

LA CREATION

II.

Si le monde était éternel (1), il serait de la substance de
Dieu, et on serait conduit a4 cette absurdité de dire que le
monde est Dieu. Il a donc été créé, non pas dans l'espace
et le temps, mais aveec l'espace et le temps. C'est pourquoi
le monde a été de tout temps, bien qu’il ne soit pas éter-
nel. De plus, et I'illustre prélat insiste avec force sur ce
point capital, la substance de la création ne dérive pas de
la substance du Créateur ; l'univers est un étre nouveau,
dépendant de Dieu, au-dessous de Dieu. La création mar-
que ainsi I'aube de l'histoire, si 1'histoire est le développe-
ment de ce qui se passe dans le temps. Nul ceil humain
n’était la pour contempler cette aurore grandiose, et de
savoir comment toutes choses ont répondu a l'appel du
Seigneur resterait pour nous un impénétrable mystere, si,
dans sa miséricordieuse sagesse, Dieu n’avait pourvu &
notre instruction en racontant lui-méme par la bouche ins-
pirée de Moise les merveilles qu’il a faites au commence-
ment (2).

(1) Voir année 1918, p. 281 et suiv.
(2) Confessions, XI, 3.



30 EDOUARD LOGOZ

Le probleme des origines se raméne ainsi pour un pen-
seur catholique 4 l'interprétation exacte des livres révélés
et notamment de la Genese. D’avance et par précaution,
Augustin dénie toute valeur a l'exégese de ses contradic-
teurs manichéens et autres, qui se flattaient de comprendre
les révélations de I'Esprit de Dieu sans étre animés de cet
Esprit, et qui, alors comme aujourd’hui, visaient & discréditer
la vérité chrétienne en sapant l'autorité des premiers cha-
pitres de la Bible. Que ces antiques récits fourmillent de
difficultés, le grand apologéte est le premier & en convenir.
Mais ces obscurités tiennent moins a la vérité révélée qu'aux
ténebres de 'esprit humain. De la certaines regles qui doi-
vent orienter les recherches de ’exégese orthodoxe. D’abord,
admettre que lUautorite de U Ecriture prime toute la capacite
de Uesprit humain (1). Ensuite, prendre garde de ne rien
affirmer sous le couvert des textes sacrés qui contredise au
sommaire de la foi catholique, & savoir que Dieu le Pere Tout-
Puissant a crée et établi la création universelle par son
I'ils unique, qui est sa propre sagesse et sa vertu consub-
stantielle et éternelle (2). Se souvenir que toute I'Ecriture
est susceplible d'une quadruple interprétation : 1° d’aprés
I’histoire proprement dite ou les faits, 2° d’apres 1'allégorie
ou la vérité d’ordre supérieur cachée sous le sens littéral du
récit, 3° d’apres l'analogie ou l'accord de I’Ancien et du
Nouveau Testament, 4° d’apres 'étiologie ou lintention di-
vine a discerner dans les récits et les faits (3). Cependant,
- malgré ces multiples ressources et les lumi¢res de la foi, il
peut arriver au chrétien de ne pas comprendre. Dans ce
cas il ne reste qu’a implorer de nouvelles clartés d’En Haut
ou a garder le silence convenable a notre faiblesse.

Cest dans ces dispositions d’esprit que l'évéque d’Hip-
pone a entrepris 1'étude de la cosmogonie biblique dans un

(1) De Genesi ad litt., II, 6 : Major est quippe scripture hujus auctoritas
quam omnis humani ingenii capacitas.

(2) Liber imperfectus, I, 1.

(3) Ibid., 1, a.



LA CREATION SELON SAINT AUGUSTIN 31

gros livre de sa pleine maturité, dont les conclusions se re-
trouvent a toutes les pages de ses aulres écrits.

Que des curieux, dit-il, épris de vaine science, s’inquie-
tent de savoir si le ciel est une sphére ou une voilite en
forme de disque (Esaie xv, 22) ou une surface plane
comme une peau ¢tendue (Psaume crrr, 1) ; il n'en aurait
cure si ces recherches ne risquaient d’ébranler la foi & 'au-
torité religieuse des Keritures en suspectant leur valeur
scientifique. Dans cette étude, notre propos ne va pas au-
dela de celui d’Augustin. Nous négligerons a4 notre tour de
mentionner les opinions bizarres qui ont eu sa préférence
sur tel point de détail et ot se manifestent déja sans détour
I'indifférence hautaine et l'incurable défiance de I'Eglise a
I'endroit de la science profane.

Le premier verset de la Genéese devait solliciter son ar-
dente méditation. Certes la vérité catholique relative a la
création est un faisceau lumineux ou convergent une foule
de rayons épars dans les saints livres et nous verrons tout
a I'heure que la doctrine fameuse du décret éternel se
fonde sur le texte d’'un ouvrage apocryphe. Toutefois, puis-
que les premiers chapitres de la Genese sont 'histoire de la
création raconiée par le créateur, c’est la principalement
que brille la plus vive lumiére.

Dans le principe (in principio, e apys) Dieu fit le ciel et
la terre. (1)

L’idée d'une création directe et au sens absolu écarte
I'erreur panthéiste d’'un monde coéternel et consubstantiel
a Dieu. Par cela méme elle sauvegarde ia transcendance
de 'Ouvrier supréme en face de son ceuvre. Mais d’apreés
les prémisses de la théologie d’Augustin 'immutabilité di-
vine ne peut souffrir aucune atteinte dans l'acte créateur,
La contradiction entre l'idée d’activité créatrice et le postu-
lat de 'immutabilité n’est-elle pas insurmontable ? C'était la

(1) Nous faisons observer de nouveau qu'Augustin s’en tient toujours a
la Vulgate et ne recourt au texte grec que pour éclairer le sens de quelques
mots ambigus dans la version latine,



32 EDOUARD LOGOZ

le tournant dangereux de la cosmogonie de I'évéque d'Hip-
pone, et on prévoit que la semaine créatrice de la Genese
va étre soumise a une interprétation ingénieuse, mais qui
n’aura rien de littéral, en dépit du titre de l'ouvrage (De
Genesi ad litteram libri XI1). Si, en effet, la création avait
eu lieu dans un ordre de succession, c¢’est-a-dire si 'ccuvre
des six jours correspondait & une série de volitions dis-
tinctes et successives du créateur, 'immutabilité divine
n’est plus qu'un vain mot. De plus la succession implique
le temps, et Dieu serait asservi aux conditions de la durée.

Or Augustin professe que la Trinité a créé immuable-
ment des étres muables (immutabiliter mutabilia). Il est
difficile néanmoins de concevoir et de comprendre parfaite-
ment que UKtre divin fasse des choses muables sans aucune
modification de son essence et crée les étres temporels sans
se mouvoir lui-méme dans le temps (1). Difficile, mais non
pas impossible. L’illustre docteur a résolu cette proposition
paradoxale par la doctrine du décret éternel, la colonne
maitresse de sa métaphysique, et dont le fondement scrip-
turaire lui est fourni par ce passage de I'Ecclésiastique de
Baruch, XVIII, 1 : « Dieu créa toutes choses ensemble
(Deus creavit omnia simul) par un acte unique mais éter-
nel ».

Nous touchons ici & ce qui constitue l'originalité profonde
de la philosophie d’Augustin, et je prie le lecteur de réflé-
chir encore a la distinction capitale entre I’éternité et le
temps. L’éternité éveille aussitdot dans la raison humaine
I'idée d’'une durée infinie dans le passé et dans le futur, le
passé et le futur opérant leur jonction en un point idéal et
fugace que nous appelons le présent. L’éternité devient
alors la somme de tous les temps révolus et & venir.

Supposons un instant que le monde ne soit pas, et qu'un
athée authentique parvienne a réaliser la prodigieuse abs-

(1) De Trinitate, 1, 1: Proinde substantiam Dei sine ulla sui commuta-
tione mutabilia facientem et sine ullo suo temporali motu temporalia fa-
cientem intueri et plene nosse difficile est.



LA CREATION SELON SAINT AUGUSTIN 33

traction de concevoir le néant absolu, il resterait encore au
creuset de sa pensée un ultime résidu, l'idée de 1'espace
vide et du temps, du temps qui roulerait sans fin dans le
silence du néant. L’esprit de 'homme ne peut pas faire
abstraction du temps, quand bien méme il y parviendrait
pour tout le reste, parce qu’il ne peut pas faire abstraction
de soi-méme, c’est-a-dire en tant que pensée se mouvant
dans le temps. D’aprés notre constitution mentale, nous
sommes contraints de placer la créalion dans le ilemps
comme dans un cadre préexistant. La méme nécessité lo-
gique nous empéche de concevoir Dieu hors le temps, et
son ¢éternité se présente a la réflexion sous la forme d’'une
durée illimitée avant la eréation du monde.

Or c’est 1, suivant Augustin, I'erreur ou plutét l'illusion
inhérente aux esprits finis, disons mieux, a la raison char-
‘nelle. Considérons avec le sagace dialecticien que le temps
embrasse une durée aussi illimitée qu’on la pourra imaginer
dans le passé et dans V'avenir, mais qu’il est néanmoins la
négation du présent. Considérons encore (que l'éternité n’a
rien de commun avec le temps puisque le temps est la fuite
incessante du futur dans le passé. L’éternité est au contraire
un present fixe (1), l'actualisation permanente de 1'étre, la
sphere propre et l'essence enfin de Celui qui ne change
pas. 1l ne faut donc pas dire que l'éternité est la somme
de tous les temps, il faut dire qu’elle est la négation du
temps. Bien quelle ne corresponde a aucune représenta-
tion directe et réelle dans l'esprit des créatures et que, sl la
pensée s’aventure a4 en vouleir déterminer le concept,
nous nous heurtons 4 I'inconcevable, cependant la raison,
humiliée de sa faiblesse, entrevoit que Iéternité et le
temps sont deux sphéres paralleles, mais distinctes, 1'une
étant le mode d’existence de Dieu, 'autre des créatures
éphémeres.

(1) Confessions, XI, 15: Praesens autem nullum habet spatium. De Civi-

tate Dei, XII, 15: Tempus autem, quoniam mutabilitate transcurrit seterni-
tate non potest esse coxternum.



34 EDOUARD LOGOZ

La création comporte ainsi deux phases concomitantes.
D’abord I'acte de volonté souveraine d’ou est sorti le monde,
et lapparition du monde des créatures; une création en
puissance dans le conseil de Dieu, et la réalisation concrete
du plan divin. La premicre a lieu hors I'espace et le temps,
c’est le décret éternel; la seconde a fait surgir avec le
monde réel I'espace et le temps (1).

Essayons maintenant de résumer les vues essentielles du
pieux évéque en ces obscures matieres.

La formule générale de la création a la teneur suivante :
Le Pére a fait toutes choses ensemble par le Iils dans le don
du Saint-Esprit (2). Autrement dit : le Pére dans sa sagesse
a concerté 'ccuvre créatrice et I'a réalisée par sa volonté.

L'univers qui se meut dans l'espace et le temps est la
projection au dehors de ce méme Univers pensé dans le
Verbe divin ou le Fils, non point dans I'espace et le temps,
mais dans la sphére de l'éternité. Le premier mot de la Ge-
nese, in principio, le grand mot révélateur qui ouvre I'his-
toire de la création de méme qu’il est au frontispice de
I'histoire de la rédemption (Jean 1, 1) ne saurait s’entendre
au sens temporel de commencement. Dieu créa dans le
principe qui est le Verbe, le Iils unique de Dieu (3).

Toutefois, remarque l'auteur, avant tout nous rappelle-
rons ce que nous avons dit tant de fois déja, c’est que Dieu
n’agit pas par des mouvements temporels semblables a ceux
de Uesprit et du corps chez Uhomme ou chez lUange, mais
par des raisons éternelles, immuables et fixes de son Verbe
coéternel, et, dirais-je, par une sorte d’incubation de son
Saint-Esprit pareillement éternel (4).

(1) De Civitate Dei, XI, 6 : Procul dubio non esse mundum in tempore,
sed cum tempore et cum spatio.

(2) De vera religione, XIV: Sed et simul et unamquamque naturam
Patrem fecisse per Filium in dono Spiritus Sancti.

(3) De Genesi ad litt., I, 1: In principio, quod est Verbum Dei unigenitus
filius. '

(4) De Genesi ad litt., I, 18: Sed ante omnia meminerimus, unde jam
multa diximus, non temporalibus quasi animo sui aut corporis motibus



LA CREATION SELON SAINT AUGUSTIN 35

Le texte syriaque de Genese 1, 2 dit en propres termes
de I'Esprit, non qu’il se mouvait, mais qu’il couvait sur les
eaux. Cette glose, favorable & sa métaphysique, ne pouvait
é¢chapper a notre apologiste, et il n’hésite pas a fausser com-
pagnie a la Vulgate sur ce point particulier. Ne I'oublions
pas, il s’agit ici du décret éternel, du plan de la création
dans son principe, tel qu’il fut pensé et voulu, tel qu’il git
immuablement dans le sein de la divinité.

(Cest dans la Sagesse unique que reposent les trésors
immenses et infinis des choses intelligibles, c’est la que se
trouvent les raisons invisibles et immuables de ce qui est vi-
stble et changeant (1).

Citons encore : Qui donc serait assez insensé pour dire
que Dieu n’a pas fait les choses qu’il connaissait? Et s’il
les connaissail, ot eétait-ce sinon en Lui-méme, dans le
Verbe, par qui tout a été créé ? Car sl les avait apprises
du dehors, qui Uaurait enseigné? (2)

Enfin: Cest la, dans Uimmuable Vérité, que sont en prin-
cipe et tmmuablement toutes choses... et toutes choses for-
ment un tout (3).

En chicanantun peu sur les textes, enrapprochantla théorie
platonicienne des idées de la spéculation trinitaire, en se souve-
nant en particulier qu’'en Dieu la pensée, le savoiret le vou-
loir sont inséparables de I'essence, on en pourrait conclure
avec Baur que ce Tout, cet univers pensé dans le Verbe est
identique au Verbe, ou que le Verbe est une premiere émana-

operari Deum sicul homo vel angelus, sed @®lernis atque immutabilibus et
stabilibus rationibus cowterni sibi Verbi sui, et quodam, ut ita dixerim,
foetu pariter cozterni Sancti Spiritus sui.

(1) De Civitate Dei, XI, 10: Una est sapientia, in qua sunt immensi qui-
dam atque ionfinitimi thesauri rerum intelligibilium, in quibus sunt invisi-
biles atque immutabiles rationes rerum etiam visibilium et mutabilium.

(2) De Genesi ad litt.,, V, 13: Quis ergo tam demens ut dicat non ea
deum fecisse quee noverat. Porro si noverat, ubi nisi apud se ipsum apud
guem Verbum erat, per quod facta sunt omnia? nam si extra se ipsum ea
noverat, quis eum docuerat?

(3) De Trinitate, IV, 1 : ...quod est incommutabilis veritas, ibi principa-
liter et incommutabiliter sunt omnia simul... et omnia unum sunt.



36 EDOUARD LOGOZ

tion de I'Etre supréme, un intermédiaire, un pont entre 'infini
et le fini. Par une singuliére ironie, Augustin serait rentré de
force dans l'orniere du panthéisme, en se donnant des airs
de le réfuter, et ce serait 12 un de ces mauvais tours que la
raison joue d’ordinaire aux spiritualistes quand ils se mélent
de réduire les raisons du cceur en philosophie rationnelle.
Sa pensée a pu cotoyer l'écueil redouté, mais sa conviction
demeure ferme, Si le Verbe est engendré de la substance
du Pére, 'univers, fit-ce I'univers en forme de plan divin
et de décret éternel, est une créalion directe de la Trinité,
Peére, Fils et Saint-Esprit (1). Le role du Fils est celui d’in-
telligence ordonnatrice.

1l est vrai que l'idée de création au sens chrétien et ab-
solu est inaccessible a la raison, et (qu’aussitot que cette
derniére s'en empare pour la soumettre a la catégorie de la
causalité, elle transforme la création en évolution, et absorbe
la cause dans l'effet. Augustin n’a pas toujours échappé a
celte nécessité.

Quoiqu’il en soit, relativement au décret éternel, il enseigne
que l'univers existe immuablement dans la pensée de Dieu.

Icila contradiction parait éclatante. Comment le monde réel
qui a commencé, qui change, ui roule dans le double tour-
billon de l'espace et du temps, peut-il étre simultanément
en Dieu un monde immuable et éternel ? Comment concilier
les multiples déclarations ci-dessus et tant d’autres?

Quelques textes d’'une portée considérable vont nous per-
mettre de serrer le probleme de plus prés.

Par un acte unique de sa volonté éternelle et immuable
Dieu regit les choses qu’il a créées de facon qu’elles ne
puissent étre aussi longtemps qgu’elles ne sont pas, et qu’elles
apparatssent quand elles dotvent étre (2).

(1) Contra sermonem Arianorum, 3 : Inseparabililer quippe sunt opera
Trinitatis.

(2) De Civitate Dei, XII, 17: Una eademque sempiterna et immutabili
voluntate res quas condidit et ut prius non essent, egit, quam diu non
fuerunt et ut posterius essent quando esse cooperunt.



LA CREATION SELON SAINT AUGUSTIN 37

Selon cette volonté en effet, éternelle comme sa présence,
il a voulu toutes choses au ciel et sur la terre, il a déja
créé non seulement les choses passées et les choses présentes,
mais aussi les choses futares (1).

Par conséquent, avant d'apparaitre, elles étaient et elles
n’étaient pas, elles étaient dans le savoir de Dieu et elles
n’étaient pas dans leur nature propre (2).

Nous pouvons maintenant dégager 'idée mere du décret
é¢ternel et lever, semble-t-il, 'apparente contradiction de
ces deux mondes dont 'un git en puissance dans le sein de
Dieu et dont I'autre évolue & travers l'espace el le temps,
sans qu'on puisse statuer entre la conception du premier et
Papparition du second un intervalle temporel.

D’abord la contradiction logique. Elle disparait dés qu'on
élucide les notions d’Augustin sur 1'éternité et le temps. Du
point de vue de Dieu et en Lui, rien ne devient, toutes
choses, le passé comme le futur, demeurent dans une actua-
lité permanente, dans un présent fixe. Il veut le monde en-
tier des phénomenes de tous les temps par un acte simple
de sa volonté immuable, et si le verbe humain exprime par
un passé défini (creavit, condidit, fecit, voluit) ce que le
Verbe divin exprime par un présent immobile, c’est que
nous sommes, nous vivons, pensons et parlons dans notre
ordre de creatures temporelles, et ne pouvons autrement.

(Quand nous imaginons Dieu dans notre ordre et pensons
a son éternité comme une extension sans limite du temps
en arriere et en avant, nous la faisons précisément ce qu’elle
n’est pas, et nous créons une contradiction illusoire. Con-
tradiction inévitable aux mortels, il est vrai, aussi longtemps
quils n’ont pas entrevu lineffable vérit¢ dans la contem-

(1) De Civitate Dei, XXII, 2 : Secundum illam vero voluntatem suam,
que cum preesentia ejus sempiterna est, profecto in coelo et in terraomnia
quaecunque voluit, non solum praterita vel presentia sed etiam futura jam
fecit.

(2) De Genesi ad litt., V. 18 : Proinde, antequam fierent, et erant et non
erant, erant in Dei scientia, non erant in natura sua.



38 EDOUARD LOGOZ

platio, la visio rationalis et méme I'amplexus Dei, qui de-
meure le privilege de quelques rares initiés (1).

Soit, Dieu a préfixé (praefixit) dans le trésor de son infi-
nie Sagesse les principes immuables, les raisons éternelles,
les lois et les causes du monde ; il a prévu et il voit dans
un présent fixe la totalité des phénomeénes universels de
tous les temps, et c’est ce qu’Augustin appelle 1'éternel
décret (aeternum consilium). La vérité sort-elle pour cela de
son puits ? Elle parait au contraire s’y enfoncer davantage.
Que Dieu ait préalablement créé le monde et le contienne dans
son Verbe éternel sans que cet acte créateur et cette gestation
apportent aucune modification dans l'essence immuable de
la divinité, voila une proposition singuliére autant que néces-
saire au systéme. Mais ce décret créateur n’est pas encore
l'univers concret, et nous n’en sommes pas plus avanees, a
moins de clore le débat en affirmant que le monde phénomé-
nal est une ombre, une apparence sans réalité. Mais encore
pourquoi cette ombre, et sur quel écran se projette-t-elle ?

Bien qu’il sache que I"homme se proméne parmi les ap-
parences, Augustin ne doute pas de la réalité du monde
phénoménal. S’il en avait eu la fantaisie, il aurait trouvé
les moyens d’étayer l'idéalisme (u’il cOtoie parfois, en invo-
quant 'autorité de cette Ecriture qu’il avait toujours, sem-
ble-t-il, toute entiére présente a I'esprit. Son érudition bi-
blique tenait du prodige ; son exégese savait se ménager des
ressources si abondantes et des issues si ingénieuses qu’il
n'était jamais embarrassé de découvrir des textes sacrés a
Iappui de ses théses favorites.

Le monde est done une réalité. Création virtuelle dans le
Verbe, i1l devient création hors du Verbe en forme de cos-
mos. Le jfial lux de Genese 1, 2 marque le passage de la
puissance a l'acte, le lien des deux phases créatrices, et ces
deux phases sont simultanées, quoique I'une soit temporelle
et 'autre hors le temps. |

(1) Contra Faustum, XXII, 27, ete.; De Genesi ad litt., XII, 25, 3a.



LA CREATION SELON SAINT AUGUSTIN 39

En effet si le récit biblique est la notation exacte des
degrés du processus cosmique, et si le premier verset de la
Genese dévoile le décret éternel, le second verset nous ré-
veéle comment le plan divin a recu sa réalisation initiale
hors de Dieu.

De nouveau la question se pose : le fiat lux doit-il étre
entendu temporellement ou dans 'éternité du Verbe (1)?
Dans ce dernier cas nous en restons au décret divin, et
nous n'avons pas fait un pas vers le monde réel. Est-ce
temporellement ? Alors le fiat lux fait intervenir la volonté
immuable de Dieu dans l'espace et le temps. La transcen-
dance du Créateur protégée par la doctrine du décret éter-
nel ne saurait exclure son immanence, sous peine de choir
dans T'hérésie du déisme. Jusqu’ici c’était le postulat de
I'immutabilité divine et la considération de I’Absolu en soi
qui commandaient le rythme de la pensée d’Augustin. Le
dogme de la création pure répond au double besoin d’assi-
gner au monde une cause premiere et d’opposer au pan-
théisme le principe de la transcendance du Créateur.
Maintenant c’est le danger du déisme et le souci de l'im-
manence de Dieu au sein de I’Univers qui aiguillonnent le
pieux évéque. D’abord la croyance générale a lexistence
d’'un monde supérieur, celui des esprits célestes, lui offrait
un moyen d’opérer la transition difficile entre le décret
éternel et la création temporelle. L’échelle de Jacob était
demeurée dressée entre la terre et le ciel ; les invisibles
messagers du Trés-Haut n'avaient pas cessé de la descendre
et de la remonter. La foi de I'Eglise avait ainsi jeté un pont
entre 'Ktre absolu et le monde périssable; I'abime que la
pensée du philosophe entrevoit et devant lequel elle recule
était comblé. D’aprés Augustin le fiat lux, la premicre pa-
role réellement créatrice, est une déclaration éternelle, 1'ap-
pel & 'existence d’une cité céleste antérieure 4 la fondation
du monde, et cette cité des anges participe a l'éternité de

(1) De Genesi ad litt., I, 2: Et quomodo dixit deus: fiat lux ? utrum
temporaliter an in Verbi @®ternitate?



40 EDOUARD LOGOZ

Dieu, sans étre de la substance de Dieu (Confessions, xii,
9). Des créatures... éternelles ? 11 faut s’entendre. L’éternité
véritable n’appartient qu’a Dieu, et & ce que Dieu engendre,
savoir le Verbe et I'Esprit. Mais il y a une éternité relalive,
celle des étres qui ne tombent pas sous la prise du temps,
et c’est le cas des anges qui ne sont point entrainés dans le
tourbillon des étres inférieurs. Cette subtile distinction le-
vait une grosse difficulté dogmatique et réduisait 2 néant une
objection que les adversaires de la création ne se lassaient
pas de jeter 4 la téte des docteurs chrétiens. Si le monde
a été créé, disaient-ils, il fut un temps ou Dieu, étant seul,
n’était pas Seigneur comme le veut I'Ecriture, ou Seigneur
(dominus) de quoi ? « Si Dieu, répond Augustin, fut tou-
jours Seigneur,c’est qu’il eut toujours une création soumise
a sa domination. » (1) La fondation de la Cité céleste a
done coincidé avec le déclenchement de la durée, et dans
ce sens les anges (ui la peuplent ont été de tout temps ou
depuis toujours (2). D’ailleurs rien de plus obscur pour
nous, mortels, que la nature, l'organisation et le role
de ces étres supérieurs, ces messagers divins que les
Grecs appellent anges, nom général pour désigner celte
cité sublime que nous pensons avoir été fondée le premier
Jour (3).

Quant au monde visible, le Dieu Createur n’a pas fait
d’abord une matiére informe qu'il aurait ensuite organisée
d’aprés la hierarchie des natures diverses, en cédant pour
ainsi dire a un second mouvement. Il a créé la maliére
toute formée. Mais parce que la matiére premiere dont une
chose est faite précéde cette chose, sinon par une antériorité
dans le temps, du moins par une priorité Jorigine, UEcri-

(1) De Civitate Dei, XII, 15: Si Deus semper fuit dominus, semper ha-
buit creaturam sub dominatui servientem.

(2) Ibid., XII, 15: Quis autem dicat, non semper fuit, quod omni tempore
fuit.

(3) De Genesi ad litt., V, 19: Nuntii autem grace angeli dicuntur, gquo
nomine generali universa illa snperna civitas nuncupatur, quam primum
diem conditam existimamus,



LA CREATION SELON SAINT AUGUSTIN 41

ture a pu distinguer par les intervalles temporels du lan-
gage ce que Dieu n’a pas sépare dans son acte (1).
Toutefois ce n'est point & dire que la création soit appa-
rue d’un seul coup telle que nous la connaissons actuellement,
comme Minerve sortit toute armée de la téte de Jupiter.
I’acte unique signifié par le décret éternel doit étre entendu
dans le sens que le plan du monde et le monde lui-méme
ont été créés simultanément. En d’autres termes, la création
des principes, des raisons et des lois de l'univers dans le
Verbe éternel et la création de la matiére du monde hors de
Dieu procedent d’'un acte unique de la volonté supréme.
D’autre part, cette création premiére, qui est pour l'esprit
chrétien I'objet d'un acte de foi défiant toute explicalion
rationnelle, constitue le point de départ d’'une évolution des
créatures dans l'espace et dans le temps. A lorigine le
Créateur a déposé dans les choses les types généraux, les
raisons, les germes et les semences de tous les étres con-
crets et individuels, visibles et invisibles qui se succéde-
raient dans le déploiement des siécles et des espaces infinis.
De méme que le grain de semence contienl sous forme
invisible tout ce qui deviendra un arbre avec le temps, ainst
faut-il se représenter le monde quand Dieu créa toutes choses
ensemble. Dés le premier jour il avait déja la totalité des
choses qui furent faites en lui et avec lui, non seulement le
ciel avec le soletl et la lune, mais aussi les étres que Ueau et la
terre ont produits. Il les contenait virtuellement et a Uétat de
causes avant qu'ils apparussent dans le cours des temps (2).

(1) De Genesi ad litt., I, 15: Ita et Deus creator non priore tempore fecit
informem materiam et eam postea per ordinem quarumque naturarum
quasi secunda consideratione formavit, formatam quippe creavit materiam,
sed quia illud, unde fit aliquid, etsi non tempore, sed quadam origine prius
est quam illud, quod unde fit, potuit dividere scriptura loquendi temporibus,
quod Deus faciendi temporibus non dividit.

(2) De Genesi ad litt., V. 23: Sicut autem in ipso grano invisibiliter
erant omnia simul que per tempora in arborem surgerent, ita ipse mundus
cogitandus est, cum deus simul omnia creavit, habuisse simul omnia que
in illo eum illo facta sunt quando factus est dies, non solum ccelum cum
sole et luna, ete., sed etiam illa que aqua et terra produxit, potentialiter
atque causaliter, priusquam per temporum moras ita exorerentur.



42 EDOUARD LOGOZ

Ailleurs : Comme les meéres sont grosses de leurs pelits,
le monde est lourd des causes des étres qui naissent et ces
étres sont créés dans le monde par celte essence supréme en
laquelle rien ne nait ni ne meurt, ou rien ne commence ni
ne finit(1).

Ce langage, dicté par le souci de la gloire de Dieu, ne
risque pas de rompre son immutabilité transcendante, &
peine troublée dans l'acte créateur. Cet acte primordial a
pourvu i tout en méme temps qu’il a tout prévu. Le monde
chargé d’énergies et régi par ses lois, pourrait se passer de
son souverain, et les comparaisons ci-dessus éveillent 'image
d’un Ouvrier supréme qui contemple de loin, dans une immo-
bilité impassible son ceuvre abandonnée, l'idée d’un Dieu
qui aurait épuisé sa puissance dans 'acte créateur, dont la
Providence se réduirait & prévoir les phases déterminées
d’avance de I’évolution universelle.

Mais le prélat africain ne se pique pas toujours de rigueur
logique. Il lui suffit de rendre acceptables les propositions
chrétiennes, et quand il n’y parvient pas, il s’'incline dans
un aveu d’ignorance et d’humilité: Il faut dire tout court,
écrit-il, que nos auteurs sacrés ont su la vérité, mais que
UEsprit de Dieu, qui nous parle par leur entremise, n'a pas
voulu enseigner aux hommes des choses indifférentes au
salut (2).

Epouarp Logcoz.

(1) De Trinitate, 111, g : Sicut matres gravida sunt foetibus, ita ipse mun-
dus gravidus est causis nascentium ; que in illo non creantur, nisi ab illa
summa essentia, ubi nec oritur, nec moritur aliquid, nec incipit esse, nec
desinit. '

(2) De Genesi ad litt., 11, 9: Breviter dicendum est de figura cceli hoc
scisse auctores nostros , quod veritas habet, sed spiritus Dei, qui per eos
loquebatur, noluisse ista docere homines naulli saluti profutura.



	La philosophie de l'histoire de Saint Augustin [suite]

