Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 6 (1918)
Heft: 26
Rubrik: Miscellanées

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MISCELLANEES

EMILE DURKHEIM

La mort de M. Durkheim prive la philosophie francaise d’'un de ses
chefs de file. En terme émus, la Revue de métaphysique et de morale
(n° de novembre 1917) nous apprend la douleur muette qui a assom-
bri et haté la fin de cette vie de penseur: la disparition d'un fils unique,
combattant de I'armée d'Orient.

M. Durkheim laisse des disciples, car il a été un merveilleux éveil-
leur d’idées, il laisse beaucoup d’amis. Le prestige qui 'entourait ne
s'expliquait pas seulement par la séduction de sa pensée, il tenait en
grande partie a la flamme (ui animait sa parole d’apotre. Ses éleéves
de la Sorbonne, ou il professait depuis 1902, en témoigneraient, et
parmi les étrangers, ses auditeurs du Congrés international de philo-
sophie de Bologne (1911), qui marqua & certains égards I'apogée de sa
carriére.

Il ne peut étre question de résumer ici son ceuvre. Les litres des
ouvrages (u’il a publiés pendant un quart de siécle suffisent & marquer
Pactivité inlassable de sa pensée. (1) A partir de 1898, date de 'appa-
rition de la premiére Année sociologique, son influence fut grande. 1l
avait groupé autour de lui une phalange de travailleurs admirables
dont les monographies resteront avec les siennes comme un monument
de labeur, ingénieux et minutieux a la fois, et de probité scientifique.

Si vaste qu’ait été 'ceuvre de Durkheim, elle n'a dtt cesser de lui
paraitre inachevée, car il ne visait & rien de moins qu’a la constitution
d’'une morale (et partant, pour le dire en passant, puisqu’il occupait a
la Sorbonne la chaire de théorie de I'éducation, d’'une pédagogie)noun-
velle. « Nous estimerions que nos recherches ne valent pas unc heure
de peine, écrivait-il en 1893, si elles ne devaient avoir qu'un intérét
spéculatif. » Et en ces derniéres années son intervenlion, dans les
discussions ol se débattaient, 4 la Société francaise de philosophie,
des questions de morale, montrait bien qu’il n’avait rien abandonné de
ses visées praliques.

(1) La division du travail social, 1893. Les régles de la méthode sociolo-
gique, 1895. Le suicide, étude de sociologie, 18¢g7. Les jormes élémentaires de
la vie religieuse, 1912.



MISCELLANEES 71

A nos yeux le mérite de M. Durkheim, que nous plagons trés haut,
n’est pas tant d’avoir par des vaes personnelles renouvelé des problé-
mes éternels, que d’avoir représenté intégralement et avec une consé-
(quence qu'on peut dire parfaite, une tendance permanente de V'esprit
humain : le rationalisme positiviste. Par la netteté¢ avec laquelle il a
posé et soutenu cette theése, il a été un merveilleux excitateur de pen-
sée pour ceux-la méme, pour ceux-li surtout peut-étre, qui se séparent
de lui sur quelques-unes de ses affirmations les plus fondamentales.
Son mérite est d’avoir continué Auguste Comte et Descartes dans leur
effort pour fonder une morale par la seule activilé de la raison scienti-
fique. (Sans doute, nous le savons depuis Ch. Secrétan, le rationalisme
de Descartes ne se suffit pas a lui-méme, la raison & laquelle il se sou-
‘met se rattache en définitive & une libre affirmation, & un fiat de la
volonté divine; mais pour Durkheim aussi on pourrait monirer, paral-
léelement, que les exigences auxquelles il sacrifie sont le produit d'une
évolution sociale tout a fait étrangére & la raison individuelle.)

Plutét encore que philosophe M. Durkheim aimait a se diresociologue,
et la sociologie était pour lui une science rigeureusement définie avec
ses régles de méthode et ses axiomes. Ce n’était pas pourtant qu’il se
fat, comme d’autres avec 'age, lassé des idées générales, pour savou-
rer la joie d’atteindre dans un champ plus délimité a des solutions plus
précises ou mieux démontrables. Sa sociologie ne faisait qu'un avec sa
philosophie, car I'objet spécial de son étude, la société, était pour lui
premier dans 'ordre de la connaissance et dans celui de la valeur.

En matiére de connaissance, il posait en principe que «la cause
déterminante d’'un fait social doit éire cherchée parmi les faits sociaux
antécédents et non parmi les étals de la conscience individuelle ». 11
tenait qu’il faut expliquer 'homme par la société, non la société par
Phomme, et, pour rendre compte de faits trés variés, 'évolution des
peines juridiques, la prohibition de linceste, les formes élémentaires
de la religion, il remontait aux élapes les plus anciennes de I'évolution
sociale, aux clans totémiques de I’Australie de préférence.

En appliquant la régle que nous avons rappelée, M. Durkheim ne
pouvait manguer de trouver dans l'ordre des sciences morales, au
commencement de toat, la société. Cette premiére cause i laquelle
il attachait toultes ses séries sociales (droit, morale, religion,

“science méme) avait pris 4 ses yeux la valeur d'une Cause premiére
an sens métaphysique du terme. Gette divinisation de la société, qui
s'accusait d’année en année, éclate dans son dernier ouvrage, ou elle
donne aux minuticuses études d’anthropologie qui en font le centre,
leur signification et leur aboutissement.

La philosophie de tous les temps s’est plu a relever dans 'homme
des oppositions : la durée bergsonienne et le temps mesuré, 'espace
que percoivent nos yeux et celni que réclame la géométrie, 'empirisme



n2 MISCELLANEES

et Va priori en matiére de connaissance, 'appétit sensible et I'impé-
ratif moral... — ces contrastes, parmi beaucoup d’autres, paraissent
témoigner que quelque chose dépasse le moi individuel, et sur cette
inférence nombre de penseurs ont assis une théologie. M. Durkheim
fait comme eux, mais la seule chose pour lui qui déborde lindividu,
¢’est la société. Tous les roles que les philosophes ont fait jouer a la
divinité, Durkheim les confie & son personnage sans rien changer aux
tirades par lesquelles ils justifient son intervention. Un exemple: A
(ui s’étonnait que nos concepts rationnels s’accordent avec les choses,
le Timée répondait en mettant 'ame divine et les idées qu’elle contient
en rapport a la fois avec la raison humaine qui en participe et avec le
monde qui a été créé par elle. M. Durkheim transcrit le méme argu-
ment, il attribue les catégories de la raison a la société et constate
que celle-ci n’est pas un monde en soi étranger au reste de 'univers,
mais un « régne» parmi les autres régnes de la nature. _

Cette exclusion intransigeante de la psychologie, répétée d’Auguste
Comte, qui dressa la sociologie de M. Durkheim contre I'inter-psycho-
logie de Tarde appelle une antithése. Dans I'ordre de la connaissance
on peut penser contre lui que la sociologie dépend de la psycho-
logie (1), et que le pont de 'une a I'autlre est dans une théorie psycho-
logique de la contrainte sociale. Et I'on peut, glissant comme lui, mais
en sens inverse, de 'ordre des faits a celui des valeurs, estimer que
les actes déterminés par la contrainte et la coutume sociales sont les
répliques mortes des créations individuelles qu’elles imitent et répé-
tent. Celles-ci constituent, elles, cette « esthétique de la vie morale», a
laquelle M. Durkheim a quelque part fait une allusion qu'on devine,
comme malgré lui, admirative.

La philosophie sociologique de M. Durkheim I'ett-elle conduit & une
morale définitive ? Elle comportait déja a tout le moins une morale
provisoire mal faite pour nous contenter. « Obéir aux lois et coutumes
de mon pays » disait Descartes en méme occurrence ; laisser la pres-
sion sociale s’exercer. Et chacun voit bien que l'achévement de la
morale sociologique n’edit pu avoir d’autre effet que de confirmer cetie
regle de conduite, en proclamant 'empire inéluctable et définitif de la
société sur lindividu. Des doctrines de cette espéce, la France, et
puissions-nous dire 'Europe de demain, n’en voudra plus: les ilotes
disciplinés sous les coups desquels elle a failli succomber Ini en auront
donné le dégoiit en méme temps que leffroi. P. B.

(1) Etudiant les fonctions mentales des peuples primitifs, M. Lévy-Bruhl
s’est fait la partie belle en bornant les faits dont la psychologie individuelle
serait capable de rendre compte, au mécanisme logique des idées claires :
il semble a le lire que la sociologie ait, la premieére, découvert la mentalité
«prélogique » et que les explications sociales qu'elle en donne soient les
seules possibles.



MISCELLANEES * ns e

BERNARD WEISS

Bernard Weiss est mort & Berlin le 14 janvier, dans sa quatre-vingt
onziéme année (1). Y
 Professeur & Konigsberg, puis a Kiel, enfin a Berlin, il a consacré
plus de soixante années a 'étude des diverses disciplines de la suence
du Nouveau Testament.

Lorsqu’il inaugura son enseignement universitaire, 'école de Tubin-
gue exercait sur la théologie allemande une influence considérable.
Dés le début (c’était en 1852), le jeune privat-docent se posa en adver-
saire déclaré des idées de Baur, et lattitude qu’il prit alors ne s’est
jamais démentie ; Weiss est resté jusqu’au bout le défenseur convaincu
de Pauthenticité de tous les livres du Nouveau Testament, y compris
la deuxiéme épitre de Pierre. La ténacité avec laquelle il a soutenu son
point de vue parait presque une gageure.

Et pourtant, Weiss n’a point défendu la tradition par parti-pris et
sur tous les points : contre les entreprises de orthodoxie étroite, il a
revendiqué avec autant de modération que de fermeté les droits de la
critique biblique. Bien plus, il a contribué pour une large part au
triomphe de la fameuse hypothése sur la formation des évangiles
synoptiques, connue sous le nom de « théorie des deux sources ».

1l laisse une ceuvre considérable.

Exégéte, il a publié dans la collection Meyer une série de savanis
commentaires (aux quatre évangiles, ainsi qu'aux épitres suivantes :
Romains, Timothée et Tite, Hébreux, Jean); ouvrages un peu secs,
mais précis et sagaces, dans lesquels I'explication grammaticale et philo-
logique se substitue avantageusement aux coqszderanons bllbje(‘h‘ff’%
et aux apriori théologiques.

Critique du Nouveau Testament, il a élaboré une recension du texte
des écrits sacrés qui fait autorité. Dans le méme champ d’études, son
Lehrbuch der Einleitung in das Neue Testament date de 1886 (3¢ édit,
1897). C’est I'exposé d’ensemble et la synthése de ses travaux anté-
rieurs, en particulier de ses études sur les évangiles.

Mais les deux ceuvres les plus célébres de Bernard Weiss sont Ie
Lehrbuch der biblischen Theologic des Neuen Testaments (1868, 78 édit.
1903) et Das Leben Jesu (1883, 4¢ édit. 19o2).

La Théologie du Nouveau Testament a pour téche, selon Weiss, de
dégager les doctrines contenues dans les livres du Nouveau Testament,
de marquer les caractéres distinetifs de chacun d’entre eux, et surtont
de mettre en lumiére 'unité de la révélation chrétienne et du témoi-
gnage apostolique. La Vie de Jésus, qui emprunte son plan au qua-
triéme évangile, constitue un des efforts les plus sérienx qu’ait entre-

(1) 11 était le pére de Johannes Weiss, de Heidelberg, auquel la Revae ‘a
consacré une notice néerologique en 1915 (Tom. III, p. 376 et suiv.).



7% MISCELLANKES

pris la théologie positive du XIXe® siécle pour répondre — en se plagant
sur le méme terrain qu'eux — aux grandes ceuvres critiques de Strauss
et de Keim.

Tout en rendant hommage au labeur intégre dont font preuve ces
deux ouvrages, 'on est obligé de reconnaitre aujourd’hui — en pré-
sence des problémes nouveaux que pose l'étude comparée des reli-
gions et l'investigation des sources canoniques — que l’histoire des
origines chrétiennes doit chercher sa voie dans une autre direction que
'('elle que Weiss a suivie.

Pour atteindre le grand public, Bernard Weiss a donné, durant les
derniéres années de sa vie, une série d’ouvrages nouveaux dans les-
quels il a condensé et mis au point les résultats de ses études: cest
ainsi qu'ont paru ses Quellen der evangelischen Ueberlieferung (1908),
sa Religion des Neuen Testaments (1903. 2¢ édit. 1908), son Jesus von
Nasareth (1913). Dans le méme ordre d’'idées, il faut signaler sa traduc-
tion du Nouveaun Testament avec des notes el éclaircissements, qui
“rend de grands services aux lecteurs qui n’ont pas le loisir de recourir
aux ouvrages spéciaux. '

Ajoutons qu’a coté de ses fonctions universitaires et de ses travaux
de cabinet, Bernard Weiss fut membre du Counsistoire de la province
de Brandebourg, conseiller référendaire au ministére des cultes et
président du Comité ceniral de la Mission intérieure.

R. G.

PSYCHANALYSE

Chacun entend aujourd hui quotidiennement parler de psychanalyse
et sait, assez vaguement, que cette méthode nouvelle est concue de
facons diverses par plusieurs écoles plus ou moins antagonistes. Pour
apprendre plus exactement en quoi I’Ecole de Zurich différe de celle de
Vienne, un petit livre gque vient de publier le chef incontesté de la pre-
miére, le Dr C.-G. Jung, sera d'un grand secours (Die Psychologie
der unbewussien Proszesse, Zurich, Rascher, 1917).

En moins de 150 pages, le psychiatre zurichois marque {rés nettement
la place que la psychologie de l'inconscient occupe dans les recherches
de la psychologie moderne. Il montre le role que Freud fut amené
a recoanaitre & tous les chocs et conflits qui touchent au besoin d’aimer,
la part qu’Adler est conduit a faire a4 cet autre instinet fondamental
de la nature humaine, la tendance a s’affirmer soi-méme, I'amour-propre,
Tambition, la volonté de puissance. Jung lui-méme concilie les deux
théories en limitant chacune d’elles & un des deux grands types
psychologiques qu’il distingue: les extravertis chez qui domine la
sensibilité, les introvertis pour lesquels I'objet est avant tout matiére
a pensée. Les exemples que donne le psychologue zurichois n’éclaircis-
sent pas autant que le souhaiterait le lecteur cette distinction fondamen-



MISCELLANEES 75

tale. Un autre apport original de Jung a la doctrine de la psychanalyse,
c’est la reconnaissance dans le domaine de I'inconscient de deux cou-
ches d’inégale ancienneté: il y aurait en effet sous I'inconscient person-
nel un inconscient supra-personnel, c'est-a-dire social ou racial,
auquel nous empruntons les plus courants de nos symboles.

Les psychologues soucieux de demeurer sur le terrain de la science,
¢’est-a-dire dans le domaine des vérifications possibles, jugeront extré-
mement téméraire cette admission d'un inconscient d’origine supra-
individuelle. Pour notre part, nous avons, en principe, autant de difficulté
4 reconnaitre cet inconscient-la qu'a admetire l'origine «spirite» de
cerlains automatismes,’existence objective d'une dme sociale agissant_e,
‘ou qu'a rapporter immédiatement Pobligation morale a 'action divine
s’exercant sur la subconscience. C'est une régle de méthode que
M. Flournoy, par exemple,a & maintes reprises éloquemment illustrée,
quil faut faire donner aux explications les plus simples tout ce qu'elles
peuvent donner, avanl de recourir & des hypothéses métaphysiques .
ou métapsychiques. '

Mais Jung ne craint pas de «lranscender» la science inductive; le
tableau qu'il brosse devant nous & grands traits monire qu’il est un
philosophe de race, un bitisseur de synthéses.

Ce n’est pas un des spectacles les moins curieux de notre temps et
de notre pays, dans le monde de la pensée, que Vapparition de cette
philosophie médicale résolument spiritualiste, fondée sur la psychana-
Iyse ou du moins née & l'occasion de cetle méthode.

St la psvchanalyse peul intéresser les philosophes et les théolo-
giens par la métaphysique spiritualiste a laquelle elle conduit plusieurs
médecins, elle mérite de retenir Pattention des pasleurs, et de tous
ceux qui ont charge d’ames, par 'aide qu’elle est en mesure d’apporter
a leur activité pratique. Nul ne s’applique davantage a le leur faire
voir que le pasteur Oscar Pfisler de Zurich. Apres un gros ouvrage sur
la méthode psychanalytique (Leipzig, Klinkhardt, 1913) il vieut de
publier (chez le méme éditeur, 1917) un livre plus accessible & tous dont
1e titre dit bien le contenu: Was bietet die Psychanalyse dem Ersicher?
Ce sont des conférences destinées d’abord & des maitres d’école ou, en
une langue trés claire et avec des exemples bien choisis, il expose le
but de la méthode nouvelle et les multiples applications qu'elle trouve
dans le domaine de I'éducation. Une traduction francaise de ce petit
livee est en préparation. Elle sera stirement bien accueillie. Signalons
‘du méme autear, sur le méme sujet (Gefdhrdete Kinder und ihre
psychanalytische Behandlung)une conférence faite 2 Berlin sur la deman-
de de la Ostdeutsche Arbeitsgemeinschaft fir angewandte Religions-
psychologie, publiée par la revoe Jugendwohlfahrt, 1518, H. 1.



76 MISCELLANEKES

Ces noles ne sont peut-&tre pas hors de saison au moment ou vient
de se fonder & Genéve un Cercle de psychologie analytique dont la
tache tout i‘ndiquée', serait de passer par le crible précis de I'esprit latin
les conceptions trés riches, souvent touffues, qui nous viennent de Vienne
et de Zurich. _
L’intérét pour la psychanalyse parait trés général en ce moment dans
les milieux genevois. Le succés d’une conférence du Dr A. Meeder
devant un public universitaire, d’'une autre de M'e H. Malan sur la
psychanalyse et Penfant, que présidait M. Frank Thomas, suffirait a
le prouver. Mais il y a plus : on se presse 4 un cours de M. Georges
Berguer, annoncé au programme de la Faculté de théologie de I'Uni-
versité sous ce titre : La psychologie et la vie de Jésus, ou les idées
directrices de Jung tiennent une grande place, et la Faculté des lettres
entendra trés prochainement la soutenance d’une thése de doctorat
toute pénétrée des mémes théories, celle de M. Fernand Morel sur Denys
I’'Aréopagite. (Essai sur Uintroversion mystique. Etude psychologique
de Pseudo-Denys U Aréopagite et de quelques autres cas de mysticisme.)

Comment s’étonner si les semences que M. Flournoy a jetées a plei-
nes mains dans ses cours depuis plus de 20 ans, et notamment pendant
I’hiver 1913-1914, lévent abondamment. Souhaitons qu’elles portent des
fruits dignes du semeur. P. B.

UNE ETUDE RECENTE SUR GASTON FROMMEL

Si, a cette heure, les hommes sont impérieusement sollicités d’agir, ou,
penseurs, de vouer toute leur réflexion a4 la morale pratique, on peut
aussi, a pensé M. Philippe Daulte, « méditer sur le devoir»; et cette
pensée nous a valu l'étude que nous annoncons, qui a été présentée
comme thése 4 la Faculté de théologie de I'Eglise libre du canton de
Vaud (L’obligation de conscience chez Gaston Fromimel, un vol. in-8,
de 217 p. Lausanne, 1917).

M. Daulte a tenu, tout d’abord, a raconter la vie et a évoquer la per-
sonnalité de celui dont il allait étudier les idées ; on est ému en retrou-
vanl presque Gaston Frommel dans ees pages éerites par un homme
qui ne I'a pas connu.

Passant a 'ceuvre doctrinale, M. Daulte cherche a établir quelle fut
la genése de la théorie de I'obligation : Frommel ne fut ni un kantien,
bien qu’il appréciat Iaustérité de la doctrine de Kant; ni un adepte
des morales empiristes, bien qu’il tint & considérer la vie de I'esprit
dnas son devenir, et quelle part qu’il voulit donner a I'expérience.
C’est & Vinel et Secrétan, et & Maine de Biran qu’il s’attacha d’abord.
Quand il ébaucha sa doctrine, il n’avait pas, comme il le fera en 1891,

reconnu en César Malan (le théologien de I'avenir». (M. Daultepropose



MISCELLANEES 77

d’intéressantes hypothéses sur la maniére dont Frommel est devenu
disciple de Malan.) Finalement, son ceuvre doit étre considérée « comme
un effort pour compléter et corriger Vinet et Secrétan par Malan ». |
Cela établi, l'auteur expose la théorie frommelienne de l'obligation
et il la soumet a la critique ; « aprés nous &tre incliné trés bas devant
cette grandeur morale que fut Gaston Frommel, nous nous sommes senti
plus libre de critiquer sa doctrine », avait-il écrit dans son Avant-propos;
c’est avec le méme respect pour Frommel que nous avons approuvé,
le plus souvent, les jugements que M. Daulte porte sur I'ceuvre du
théologien de Genéve. 1l montre quelle place le « sentiment » aurait dit
avoir dans l'analyse de La vérité humaine ; et, d’'une maniére générale,
il cherche a corriger et élargir toute sa conception, (voyez les théses).
D’accord avec le critique quand il écrit: «l'analyse que FFrommel a
donnée du fait de conscience n’est pas une simple description, expéri-
mentale et objective ; elle enveloppe une interprétation religieuse et
une théorie philosophique », nous pensons que tout ceci devrait étre
discuté a nouveau ; il conviendrait, en particulier, de déterminer ce
qui est scientifique dans «la théologie de I'expérience » que Frommel
a élaborée. Nous serions heureux si M. Daulte pouvait reprendre cette
(uestion et les graves problémes qui y sont contenus, et apphquer a
leur discussion les mémes qualités que nos lecteurs sauront apprecwl

dans son premier ouvrage.
H. R.

DRUXIEME CENTENAIRE DE MALEBRANCHE

Au moment olt nous nous apprétons a imiter I'excellente pensée qu’a
eue la Revue de métaphysique et de morale de consacrer occasionnelle-
ment des numéros spéciaux a commémorer les grands jubilés de la
philosophie (1), nous pardonnera-t-on d’avoir tardé autant a signaler
le dernier de ces fascicules extraordinaires (janvier 1916), celui qui
était destiné a rappeler le deuxiéme centenaire de la mort de Male-
branche. La matiére en est fort riche et les collaborateurs sont de
premier ordre. Il faut nous borner a signaler une curieuse note de
M. Roustan Pour une édition de Malebranche et les deux articles de
M. Van Biéma Comment Malebranche congoit la pyschologie et de
M. Delbos Malebranche et Maine de Biran, pour pouvoir nous étendre
un peu plus sur les autres. '

Le trés regretté Pierre Duhem a donné la, sous ce titre L'optique de
Malebranche, un chapitre captivant de I'histoire des sciences. 11 établit
que c’est a Malebranche que Von doit la théorie physique des cou-

(1) 1896 : Troisieéme centenaire de Desecartes ; 1904 : Centenaire de la mort
Kant ; 1905 : Cournot ; 1912 : Deuxiéme centenaire de J.-J. Rousseau. '



-8 MISCELLANEES

leurs couramment enseignée aujourd’hui: la lumiére est due a des
vibrations de 'éther semblables & celles qui dans Pair engendrent le
son ; & chaque couleur correspond une vibration, comme a chague son
simple en acoustique ; les couleurs se distinguent entre elles par la
période des vibrations correspondantes ; U'intensité des couleurs dépend
de 'amplitude des vibrations. Et par une analyse sommaire des prin-
cipaux traités et travaux de Descartes, de Reemer, d’Huygens et de
Newton il établit la part de chacun aux progres réalisés par Voptique,
de la Dioptrigue (1637) a la fin du siecle.

M. Thamin fait du 7raité de morale de Malebranche une étude
substantielle. Mettant en lumiére la place que Fidée de 'ordre tient
dans la morale du prétre de 'Oratoire, il en accentue le ecaractére
rationnel : « Nous sommes aux antipodes des philosophes qu'on a
depuis appelés fidéistes. » Qu'on en juge par cette affirmation auda-
cieuse : « La foi passera, mais l'intelligence subsistera éternellement ».
Les grands problémes qui se posent dans tout systéeme de morale, la
question de Peudémorisme et celle du libre-arbilre, sont traitées par
Malebranche en termes théologiques a propos de 'amour désintéressé
ct de la grace. M. Thamin donne du Traité de belles et curieuscs
eitations qui portent nolamment sur les devoirs d’obéissance envers
le souverain, sur la pédagogie — toujours rationaliste — et sur Pami-
tié. Pour oublié qu’il soit, le Traité de morale «est tout simplement
un des beaux livres de la langue francaise ».

L’intellectualisme de Malebranche, tel est le sujet traité par M.
Boutroux dans un court article dont voici, un peu écourtée, la conclu-
sion : « Le systéme de Malebranche pose devant nous un grave pro-
bléme. Etant donnée limpossibilité de réduire a Pintelligible mathé-
matique une partie considérable des choses que nous tenons pour des
réalités... deux partis sont possibles: ou tenter de démontrer que
ces éléments réfractaires ne sont que des fantdmes de notre imagina-
tion ; ou se demander si l'intelligence mathématique est bien toute
Pintelligence. De cette alternative Malebranche adopte le second
terme. Descartes ne tenait pas la raison humaine pour une chose
toute faite en nous. Il prescrivait & ’homme de culliver sa raison. Et
il ajoutait que, pour cela, il est nécessaire de nourrir son esprit des
connaissances que nous fournissent les sciences et la vie. Malebranche
ajoute la religion, forme par excellence de la vie morale. 1l s’est pro-
posé, comme Pascal, d’égaler son esprit aux choses, et non de mesu-
rer les choses a la capacité de son esprit. »

Mais l'article gui nous a paru surtout digne de remarque est celui
qui ouvre le volume. Il est di & M. Maurice Blondel qui lui a donné
ce titre paradoxal : L’anti-cartésianisme de Malebranche. 1l intéressera
méme des lecteurs (ue Phistoire des idées laisserait indifférents car il
porte sur ce que 'on pourrait appeler la psychologie des constructions



MISCELLANEES 79

phiiosophiques. « Il y a, en tout systéme véritablement organisé, deux
éléments vitalement unis qui se déterminent mutuellement: dune
part un ensemble de conceptions... d’'un autre co6té une attitude de
tout I'étre spirituel, qui constitue la personne profonde du philosophe...
sa vision et sa volonté de la vie.» On comprend bien que I'élément
décisif d'une doctrine c’est le second, celui «qui traduit le secret
ignoré d’'un ceeur et comme 'adme d’'une ame ».

Or, dans le cas qui nous occupe si « Malebranche apparait comme
redevable a Descartes d’'une grande part du mobilier de sa pensée »,
il ¥y a néanmoins entrc les deux philosophes en ce qui concerne la
direction de leurs esprits un antagonisme foncier. « Descartes s’ados-
sait & Dieu pour aller au monde, Malebranche tourne le dos an monde
pour trouver Dieu. »

M. Blondel met en lumiére quelques-uns des indices de cette oppo-
sition qui, a ses yeux, se résume et s’ache¢ve dans la conception que
Descartes et Malebranche se font des rapports de la philosophie avece
la théologie ou méme la religion. Pour Descartes en effet « la raison
et la foi se juxtaposent en faii sans se compénétrer. Toute son activiié
d’esprit est exiérieure a cette théologie qu’il révére sans curiosité. »
Malebranche au contraire tend de toutes ses forces, de tout son esprit,
de tout son amour a relier, a fondre ce que Descartes sépare absolu-
ment. « Pour moi, je 'avoue, écrit-il, je me trouve a court a tous
moments lorsque je prétends philosopher sans le secours de la foi. »

B.

SOUTENANCES DE THESES

M. le pasteur Goumaz, directeur des écoles et du collége de Nyon,
a présenté comme thése de doctorat a I’Université de Lausanne une
importante étude intitulée La doctrine du salut dans les commentaires
de Jean Calvin sur le Nouveau Testament, dont la soutenance a eu
lieu le 29 janvier, en présence d’un trés nombreux auditoire.

Les principales critiques formulées par MM. les prof. Vuilleumier,
I'ulliquet, Chavan et Schroeder peuvent se résumer comme suit: l'au-
teur s’est trop borné a recueillir les passages des commentaires de
Calvin qui ont une portée dogmatique et a les grouper d’aprés un plan
de sa facon, dont I'excellence est discutable. Ne lui est-il pas arrivé
plus d’une fois de relever, comme appartenant en propre a Calvin, ce
qui n’était que la pensée méme fournie par le texte que commentait le
réformateur, ou le résultat d’'une interprétation traditionnelle dont il ne
se dégageait pas ? L’ouvrage, enfin, n’efit-il pas été plus vivant et plus
utile si M. Goumaz, procédant d’'une fagon moins extérieure, et mon-
tré davantage 'homme derriére 'exégéte, et si, tenant un plus grand



8o ' MISCELLANEES

compte de I'histoire, il elit essayé de montrer ce que Calvin devait a
ses prédécesseurs, mais en quoi d’autre part il leur fut supérieur ?
Avec une aisance entrainante et une belle maitrise de sa matiére,
M. Goumaz a soutenu la lutte pendant trois heures, répondant a ses
critiques ou, du moins, les mettant en mesure de constater que, s’il
s’est si peu donné lui-méme dans son livre, c’est par suile d'un attache-
ment peut-étre excessif & ce qu’il considérait comme une méthode
strictement objective, mais non point, en tous cas, qu’il n’etit pénétré

son sujet jusqu’au vif. '
Pu. B.

L’histoire primitive de Uéglise arménienne. Tel est le litre d’une
thése de baccalauréat qui vient d’étre soutenue a la Faculté de théo-
logie évangélique de Genéve par M. Krikor Boghossian. Ayant consa-
cré son premier chapitre aux diverses croyances et superstitions et aux
différents cultes de ' Arménie paienne, 'auteur parle ensuite des colo-
nies que des Juifs étaient venus fonder dans ce pays, tout en restant
en relations avec le monde juif. Puis il cherche a établir que ce fut par
les apotres mémes que la religion chrétienne fut introduite en Armé-
nie; il raconte comment Krikor Lousarovitch (Grégoire I'llluminateur)
Vinstitua comme religion d’Etat: « 'Arménie est le pays qui le premier
fit du christianisme une religion d’Etat». Enfin M. Boghossian améne
son lecteur jusqu’au début du Ve siécle ; la Bible est alors traduite en
arménien : 'dge d’or de la littérature commence.

Dans une préface qu’on sent inspirée d’un amour enflammé pour son
peuple, M. Boghossian avait adressé aux théologiens d’Occident ce
reproche qu’ils ne nous feraient aucunement connaitre 'histoire de
I’Eglise arménienne. Souhaitons qu’aprés avoir manifesté avec passion
le veeu que cette connaissance soit répandue parmi les Européens
chrétiens, M. Boghossian puisse, en des temps moins horribles, contri-
buer, par ses propres travaux, a le réaliser ; qu’il donne alors plus de
place a l'étude des idées et des sentiments de cette Eglise qu’il appelle
« ’Eglise martyre par excellence » et dont I'histoire, écrit-il, « est une
apologie continuelle parmi des religions, sinon primitives, au moins
inférieures ».



LAUSANNE — IMPRIMERIE COOPRERATIVE LA CONGORDE



	Miscellanées

