
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 6 (1918)

Heft: 26

Rubrik: Miscellanées

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MISCELLANEES

EMILE DURKHEIM

La mort de M. Durkheim prive la philosophie française d'un de ses
chefs de fife. En terme émus, la Revue de métaphysique et de morale
(n° de novembre 1917) nous apprend la douleur muette qui a assombri

et hâté la fin de cette vie de penseur: la disparition d'un fils unique,
combattant de l'armée d'Orient.

M. Durkheim laisse des disciples, car il a été un merveilleux éveil-
leur d'idées, il laisse beaucoup d'amis. Le prestige qui l'entourait ne
s'expliquait pas seulement par la séduction de sa pensée, il tenait en

grande partie à la flamme qui animait sa parole d'apôtre. Ses élèves
de la Sorbonne, où il professait depuis 1902, en témoigneraient, et

parmi les étrangers, ses auditeurs du Congrès international de
philosophie de Bologne (1911), qui marqua à certains égards l'apogée de sa
carrière.

Il ne peut être question de résumer ici son œuvre. Les titres des

ouvrages qu'il a publiés pendant un quart de siècle suffisent à marquer
l'activité inlassable de sa pensée. (1) A partir de 1898, date de l'apparition

de la première Année sociologique, son influence fut grande. Il
avait groupé autour de lui une phalange ite travailleurs admirables
dont les monographies resteront avec les siennes comme un monument
de labeur, ingénieux et minutieux à la fois, et de probité scientifique.

Si vaste qu'ait été l'œuvre de Durkheim, elle n'a dû cesser de lui
paraître inachevée, car il ne visait à rien de moins qu'à la constitution
d'une morale (et partant, pour le dire en passant, puisqu'il occupait à

la Sorbonne la chaire de théorie de l'éducation, d'une pédagogie)
nouvelle. « Nous estimerions que nos recherches ne valent pas une heure
de peine, écrivait-il en 1893, si elles ne devaient avoir qu'un intérêt
spéculatif. » Et en ces dernières années son intervention, dans les
discussions où se débattaient, à la Société française de philosophie,
des questions de morale, montrait bien qu'il n'avait rien abandonné de

ses visées pratiques.

(1) La division du travail social, 1893. Les règles de la méthode sociologique,

1895. Le suicide, étude de sociologie, 1897. Les formes élémentaires dr
la vie religieuse, 1912.



MISCELLANEES 71

A nos yeux fe mérite de M. Durkheim, que nous plaçons très haut,
n'est pas tant d'avoir par des vues personneites renouvelé des problèmes

éternels, que d'avoir représenté intégralement et avec une
conséquence qu'on peut dire parfaite, une tendance permanente de l'esprit
humain : le rationalisme positiviste. Par la netteté avec laquelle il a
posé et soutenu cette thèse, il a été un merveilleux excitateur de pensée

pour ceux-là même, pour ceux-là surtout peut-être, qui se séparent
de lui sur quelques-unes de ses affirmations les plus fondamentales.
Son mérite est d'avoir continué Auguste Comte et Descartes dans leur
effort pour fonder une morate par ia seule activité de fa raison scientifique.

(Sans doute, nous ie savons depuis Ch. Secrétan, le rationalisme
de Descartes ne se suffit pas à lui-même, fa raison à laquelle il se soumet

se rattache en définitive à une libre affirmation, à un fiat de la
volonté divine; mais pour Durkheim aussi on pourrait montrer,
parallèlement, que les exigences auxquelles il sacrifie sont le produit d'une
évolution sociale tout à fait étrangère à la raison individuelle.)

Plutôt encore que philosophe M. Durkheim aimait à se dire sociologue,
et la sociologie était pour lui une science rigoureusement définie avec
ses règles de méthode et ses axiomes. Ce n'était pas pourtant qu'il se
fût, comme d'autres avec l'âge, lassé des idées générafes, pour savourer

la joie d'atteindre dans un champ plus délimité à des solutions plus
précises ou mieux démontrables. Sa sociologie ne faisait qu'un avec sa
philosophie, car l'objet spécial de son étude, la société, était pour lui
premier dans l'ordre de la connaissance et dans celui de fa valeur.

En matière de connaissance, il posait en principe que «la cause
déterminante d'un fait social doit être cherchée parmi les faits sociaux
antécédents et non parmi les états de la conscience individuelte ». Il
tenait qu'if faut expfiquer l'homme par la société, non fa société par
f'homme, et, pour rendre compte de faits très variés, l'évoiution des
peines juridiques, la prohibition de l'inceste, les formes éfémentaires
de fa religion, il remontait aux étapes les plus anciennes de l'évolution
sociale, aux clans totémiques de l'Australie de préférence.

En appliquant la règle que nous avons rappefée, M. Durkheim ne
pouvait manquer de trouver dans l'ordre des sciences moraies, au
commencement de tout, ia société. Cette première cause à laqueile
il attachait toutes ses séries sociales (droit, morate, religion,
science même) avait pris à ses yeux la valeur d'une Cause première
au sens métaphysique du terme. Cette divinisation de la société, qui
s'accusait d'année en année, éclate dans son dernier ouvrage, où elle
donne aux minutieuses études d'anthropologie qui en font le centre,
leur signification et leur aboutissement.

La philosophie de tous les temps s'est plu à relever dans l'homme
des oppositions : la durée bergsonienne et le temps mesuré, l'espace
que perçoivent nos yeux et celui que réefame fa géométrie, t'empirisme



J2 MISCELLANEES

et l'a priori en matière de connaissance, l'appétit sensible et l'impératif

moral... — ces contrastes, parmi beaucoup d'autres, paraissent
témoigner que quelque chose dépasse le moi individuel, et sur cette
inference nombre de penseurs ont assis une théologie. M. Durkheim
fait comme eux, mais la seule chose pour lui qui déborde l'individu,
c'est la société. Tous les rôles que fes phiiosophes ont fait jouer à la
divinité, Durkheim les confie à son personnage sans rien changer aux
tirades par lesquelles ils justifient son intervention. Un exemple : A
qui s'étonnait que nos concepts rationnels s'accordent avec les choses,
le Timée répondait en mettant l'àme divine et les idées qu'elle contient
en rapport à la fois avec la raison humaine qui en participe et avec le
monde qui a été créé par effe. M. Durkheim transcrit le même
argument, il attribue les catégories de la raison à la société et constate
que celle-ci n'est pas un monde en soi étranger au reste de l'univers,
mais un « règne» parmi les autres règnes de la nature.

Celte exclusion intransigeante de la psychologie, répétée d'Auguste
Comte, qui dressa la sociologie de M. Durkheim contre Finter-psycho-
logie de Tarde appelle une antithèse. Dans l'ordre de la connaissance
on peut penser contre lui que la sociologie dépend de la psychologie

(i), et que le pont de l'une à l'autre est dans une théorie psychologique

de la contrainte sociale. Et l'on peut, glissant comme lui, mais
en sens inverse, de l'ordre des faits à celui des valeurs, estimer que
les actes déterminés par la contrainte et la coutume sociales sont, les

répliques mortes des créations individuelles qu'elles imitent el répètent.

Celles-ci constituent, elles, cette tt esthétique de la vie morale », à

laquelle M. Durkheim a quelque part fait une allusion qu'on devine,
comme malgré lui, admirative.

La philosophie sociologique de M. Durkheim l'eût-elle conduit à une
morale définitive Elle comportait déjà à tout le moins une morale
provisoire mal faite pour nous contenter. « Obéir aux lois et coutumes
de mon pays » disait Descartes en même occurrence ; laisser la pression

sociale s'exercer. Et chacun voit bien que l'achèvement de la
morale sociologique n'eût pu avoir d'autre effet que de confirmer cette
règle de conduite, en proclamant l'empire inéluctable et définitif de la
société sur l'individu. Des doctrines de cette espèce, la France, et
puissions-nous dire l'Europe de demain, n'en voudra plus : les ilotes
disciplinés sous les coups desquels elle a failli succomber lui en auront
donné le dégoût en même temps que l'effroi. P. B.

(i) Etudiant les fonctions mentales des peuples primitifs, M. Lévy-Bruhl
s'est fait la partie, belle en bornant les faits dont la psychologie individuelle
serait capable de rendre compte, au mécanisme logique des idées claires :

il semble à le. lire que la sociologie ait, la première, découvert la mentalité
« prélogique » et que les explications sociales qu'elle en donne soient les
seules possibles.



MISCELLANÉES j3

BERNARD WEISS

Bernard Weiss est mort à Berlin le 14 janvier, dans sa quatre-vingt
onzième année (i).

Professeur à Königsberg, puis à Kiel, enfin à Berlin, il a consacré
plus de soixante années à l'étude des diverses disciplines de la science
du Nouveau Testament.

Lorsqu'il inaugura son enseignement universitaire, l'école de Tubingue

exerçait sur la théologie allemande une influence considérable.
Dès le début (c'était en i852), Je jeune privat-docent se posa en adversaire

déclaré des idées de Baur, et l'attitude qu'il prit alors ne s'est
jamais démentie ; Weiss est resté jusqu'au bout le défenseur convaincu
de l'authenticité de tous les livres du Nouveau Testament, y compris
la deuxième épître de Pierre. La ténacité avec laquelle il a soutenu son
point de vue paraît presque une gageure.

Et pourtant, Weiss n'a point défendu fa tradition par parti-pris et
sur tous les points : contre tes entreprises de l'orthodoxie étroite, it a

revendiqué avec autant de modération que de fermeté les droits de la
critique biblique. Bien plus, il a contribué pour une large part au
triomphe de la fameuse hypothèse sur la formation des évangiles
synoptiques, connue sous le nom de «théorie des deux sources».

Il laisse une œuvre considérable.
Exégète, il a publié dans la collection Meyer une série de savants

commentaires (aux quatre évangiles, ainsi qu'aux épîtres suivantes :

Romains, Timothée et Tite, Hébreux, Jean) ; ouvrages un peu secs,
mais précis et sagaces, dans lesquels l'explication grammaticale et
philologique se substitue avantageusement aux considérations subjectives
et aux apri ori théologiques.

Critique du Nouveau Testament, il a élaboré une recension du texte
des écrits sacrés qui fait autorité. Dans fe même champ d'études, son
Lehrbuch der Einleitung- in das Neue Testament date de 1886 (3e édit.
1897). C'est l'exposé d'ensemble et la synthèse de ses travaux
antérieurs, en particulier de ses études sur les évangiles.

Mais les deux œuvres les plus célèbres de Bernard Weiss sont le
Lehrbuch der biblischen Theologie des Neuen Testaments (1868, 7e édit.
1903) et Das Leben Jesu (i883, 4e édit. 1902).

La Théologie du Nouveau Testament a pour tâche, selon Weiss, de

dégager les doctrines contenues dans les livres du Nouveau Testament,
de marquer les caractères distinctifs de chacun d'entre eux, et surtout
de mettre en lumière l'unité de la révélation chrétienne et du témoignage

apostolique. La Vie de Jésus, qui emprunte son plan au
quatrième évangile, constitue un des efforts les plus sérieux qu'ait entre-

(1) Il était le père de Johannes Weiss, de Heidelberg, auquel la Revue â
consacré une notice nécrologique en 1915 (T©m. III, p. 376 et suiv.).



74 MISCELLANÉES

pris la théologie positive du XIXe siècle pour répondre — en se plaçant
sur le même terrain qu'eux — aux grandes œuvres critiques de Strauss
et de Keim.

Tout en rendant hommage au labeur intègre dont font preuve ces
deux ouvrages, l'on est obligé de reconnaître aujourd'hui — en
présence des problèmes nouveaux que pose l'étude comparée des
religions et l'investigation des sources canoniques — que l'histoire des

origines chrétiennes doit chercher sa voie dans une autre direction que
celle que Weiss a suivie.

Pour atteindre le grand public, Bernard Weiss a donné, durant les
dernières années de sa vie, une série d'ouvrages nouveaux dans
lesquels il a condensé et mis au point les résultats de ses études : c'est
ainsi qu'ont paru ses Quellen der evangelischen Ueberlieferung (1908),
sa Religion des Neuen Testaments (1903, 2e édit. 1908), son Jesus von
Nazareth (i9i3). Dans le même ordre d'idées, il faut signaler sa traduction

du Nouveau Testament avec des notes et éclaircissements, qui
rend de grands services aux lecteurs qui n'ont pas le loisir de recourir
aux ouvrages spéciaux.

Ajoutons qu'à côté de ses fonctions universitaires et de ses travaux
de cabinet, Bernard Weiss fut membre du Consistoire de la province
de Brandebourg, conseiller référendaire au ministère des cultes et
président du Comité central de la Mission intérieure.

R. G.

PWVCHANALTSE

Chacun entend aujourd'hui quotidiennement parler de psychanalyse
et sait, assez vaguement, que cette méthode nouvelle est conçue de

façons diverses par plusieurs écoles plus ou moins antagonistes. Pour
apprendre plus exactement en quoi l'Ecole de Zurich diffère de celle de

Vienne, un petit livre que vient de publier le chef incontesté de la
première, le Dr C.-G. Jung, sera d'un grand secours (Die Psychologie
der tinbewusslen Prozesse, Zurich, Rascher, 1917).

En moins de i5o pages, le psychiatre zurichois marque très nettement
ia place que fa psychologie de l'inconscient occupe dans les recherches
de la psychologie moderne. 11 montre le rôle que Freud fut amené
à reconnaître à tous les chocs et conflits qui touchent au besoin d'aimer,
la part qu'Adler esl conduit à faire à cet aulre instinct fondamental
de la nature humaine, la tendance à s'affirmer soi-même, l'amour-propre,
l'ambition, ia volonté de puissance. Jung lui-même concilie les deux
théories en limitant chacune d'elles à un des deux grands types
psychologiques qu'il distingue : les extravertis chez qui domine la
sensibilité, les introvertis pour lesquels l'objet est avant tout matière
à pensée. Les exemples que donne le psychologue zurichois n'éclaircis-
sent pas autant que le souhaiterait le lecteur cette distinction fondamen-



MISCELLANÉES 7&

tale. Un autre apport original de Jung à la doctrine de la psychanalyse,
c'est la reconnaissance dans le domaine de l'inconscient de deux
couches d'inégale ancienneté : if y aurait en effet sous l'inconscient personnel

un inconscient supra-personnel, c'est-à-dire social ou racial,
auquel nous empruntons les plus courants de nos symboles.

Les psychologues soucieux de demeurer sur le terrain de la science,
c'est-à-dire dans le domaine des vérifications possibles, jugeront
extrêmement téméraire cette admission d'un inconscient d'origine supra-
individuelle. Pour notre part, nous avons, en principe, autant de difficulté
à reconnaître cet inconscient-là qu'à admettre l'origine «spirite» de
certains automatismes, l'existence objective d'une âme sociale agissante,
ou qu'à rapporter immédiatement l'obligation morale à l'action divine
s'exerçant sur la subconscience. C'est une règle de méthode que
M. Flournoy, par exemple, a à maintes reprises éloquemment illustrée,
qu'il faut faire donner aux explications les plus simples tout ce qu'elles
peuvent donner, avant de recourir à des hypothèses métaphysiques
ou métapsychiques.

Mais Jung ne craint pas de «transcender» la science inductive; le
tableau qu'il brosse devant nous à grands trails montre qu'il est un
philosophe de race, un bâtisseur de synthèses.

Ce n'est pas un des spectacles les moins curieux de notre temps et
tie notre pays, dans le monde de la pensée, que l'apparition de cette

philosophie médicale résolument spiritualiste, fondée sur la psychanalyse

ou du moins née à l'occasion de cette méthode.

Si la psychanalyse peu! intéresser les philosophes et les théologiens

par la métaphysique spiritualiste à laquelle elle conduit plusieurs
médecins, elle mérite de retenir l'attention des pasteurs, et de tous
ceux qui ont charge d'âmes, par l'aide qu'elle est en mesure d'apporter
à leur activité pratique. Nul ne s'applique davantage à le leur faire
voir que le pasteur Oscar Pfister de Zurich. Après un gros ouvrage sulla

méthode psychanalytique (Leipzig, Klinkhardl, igi3) il vient de

publier (chez le même éditeur, 1917) un livre plus accessible à tous dont
le litre dit bien le contenu : Was bietet die Psychanalyse dem Erzieher?
Ce sont des conférences destinées d'abord à des maîtres d'école où, en
une langue très claire et avec des exemples bien choisis, ii expose le

but de la méthode nouvelle et les multiples applications qu'elfe trouve
dans le domaine de l'éducation. Une traduction française de ce petit
livre est en préparation. Elle sera sûrement bien accueillie. Signalons
du même auteur, sur le même sujet (Gefährdete Kinder und ihre
psychanalytische Behandlung) une conférence faite à Berlin sur la demande

de la Ostdeutsche Arbeitsgemeinschaft für angewandte
Religionspsychologie, publiée par la revue Jugendwohlfahrt, 1918, H. 1.



j6 MISCELLANÉES

Ces notes ne sont peut-être pas hors de saison au moment où vient
de se fonder à Genève un Cercle de psychologie anaiytique dont la
lâche tout indiquée serait de passer par le crible précis de l'esprit latin
les conceptions très riches, souvent touffues, qui nous viennent de Vienne
et de Zurich.

L'intérêt pour la psychanalyse paraît très général en ce moment dans
les milieux genevois. Le succès d'une conférence du Dr A. Maeder

devant un public universitaire, d'une autre de Mlle H. Malan sur la

psychanalyse et l'enfant, que présidait M. Frank Thomas, suffirait à

le prouver. Mais il y a plus : on se presse à un cours de M. Georges
Berguer, annoncé au programme de la Faculté de théologie de
l'Université sous ce titre : La psychologie et la vie de Jésus, où les idées
directrices de Jung tiennent une grande place, et la Faculté des lettres
entendra très prochainement la soutenance d'une thèse de doctoral
toute pénétrée des mêmes théories, celle de M. Fernand Morel sur Denys
l'Aréopagite. (Essai sur l'introversion mystique. Etude psychologique
de Pseudo-Denys l'Aréopagite et de quelques autres cas de mysticisme.)

Comment s'étonner si les semences que M. Flournoy a jetées à pleines

mains dans ses cours depuis plus de 20 ans, et notamment pendant
l'hiver 1913-1914, lèvent abondamment. Souhaitons qu'elles portent des
fruits dignes du semeur. P. B.

UNE ETUDE RECENTE SUR GASTON FROMMEL

Si, à cette heure, les hommes sont impérieusement sollicités d'agir, ou,
penseurs, de vouer toute leur réflexion à la morale pratique, on peut
auasi, a pensé M. Philippe Daulte, tt méditer sur le devoir » ; et cette
pensée nous a valu l'étude que nous annonçons, qui a été présentée
comme thèse à la Faculté de théologie de l'Eglise libre du canton de
Vaud (L'obligation de conscience chez Gaston Frommel, un vol. in-8,
de 217 p. Lausanne, 1917).

M. Daulte a tenu, tout d'abord, à raconter la vie et à évoquer la
personnalité de celui dont il allait étudier les idées ; on est ému en retrouvant

presque Gaston Frommel dans ces pages écrites par un homme
qui ne l'a pas connu.

Passant à l'œuvre doctrinale, M. Daulte cherche à établir quelle fut
la genèse de la théorie de l'obligation : Frommel ne fut ni un kantien,
bien qu'il appréciât l'austérité de la doctrine de Kant ; ni un adepte
des morales empiristes, bien qu'il tint à considérer la vie de l'esprit
dnas son devenir, et quelle part qu'il voulût donner à l'expérience.
C'est à Vinet et Secrétan, et à Maine de Biran qu'il s'attacha d'abord.
Quand il ébaucha sa doctrine, il n'avait pas, comme il le fera en 1891,

reconnu en César Malan «le théologien de l'avenir». (M. Daultepropose



MISCELLANEES 77

d'intéressantes hypothèses sur la manière dont Frommel est devenu
disciple de Malan.) Finalement, son œuvre doit être considérée tt comme
un effort pour compféter et corriger Vinet et Secrétan par Malan».

Cela établi, l'auteur expose la théorie frommelienne de l'obligation
et il la soumet à la critique ; tt après nous être incliné très bas devant
cette grandeur morale que fut Gaston Frommel, nous nous sommes senti
plus libre de critiquer sa doctrine », avait-il écrit dans son Avant-propos ;

c'est avec le même respect pour Frommel que nous avons approuvé,
le plus souvent, les jugements que M. Daulte porte sur l'œuvre du
théologien de Genève. 11 montre quelle place le « sentiment » aurait dû
avoir dans l'analyse de La vérité humaine ; et, d'une manière générale,
il cherche à corriger et élargir toute sa conception, (voyez les thèses).
D'accord avec le critique quand il écrit : tt l'analyse que Frommel a
donnée du fait de conscience n'est pas une simple description,
expérimentale et objective ; elle enveloppe une interprétation religieuse et
une théorie philosophique », nous pensons que tout ceci devrait être
discuté à nouveau ; il conviendrait, en particuiier, de déterminer ce

qui est scientifique dans tt la théologie de l'expérience » que Frommel
a élaborée. Nous serions heureux si M. Daulte pouvait reprendre cette
question et les graves problèmes qui y sont contenus, et appliquer à

leur discussion les mêmes qualités que nos lecteurs sauront apprécier
dans son premier ouvrage.

H. R.

DKUXIEME CENTENAIRE DE MALEBRANCHE

Au moment où nous nous apprêtons à imiter l'excellente pensée qu'a
eue la Revue de métaphysique et de morale de consacrer occasionnellement

des numéros spéciaux à commémorer les grands jubilés de ia
philosophie (i), nous pardonnera-t-on d'avoir tardé autant à signaler
le dernier de ces fascicules extraordinaires (janvier 1916), celui qui
était destiné à rappeler le deuxième centenaire de la mort de
Malebranche. La matière en est fort riche et les collaborateurs sont de

premier ordre. Il faut nous borner à signaler une curieuse note de
M. Roustan Pour une édition de Malebranche et les deux articles de
M. Van Biéma Comment Malebranche conçoit la pyschologie et de
M. Delbos Malebranche et Maine de Biran, pour pouvoir nous étendre
un peu plus sur les autres.

Le très regretté Pierre Duhem a donné là, sous ce titre L'optique de

Malebranche, un chapitre captivant de l'histoire des sciences. Il établit
que c'est à Malebranche que l'on doit la théorie physique des cou-

(1) 1896 : Troisième centenaire de Descartes ; 1904: Centenaire de la mort
Kant ; igo5 : Cournot ; 1912 : Deuxième centenaire de J.-J. Bousseau.



j8 MISCELLANÉES

leurs couramment enseignée aujourd'hui : la lumière est due à des

vibrations de l'éther semblables à celles qui dans l'air engendrent le

son ; à chaque couleur correspond une vibration, comme à chaque son
simple en acoustique ; les couleurs se distinguent entre elles par la
période des vibrations correspondantes ; l'intensité des couleurs dépend
de l'amplitude des vibrations. Et par une analyse sommaire des
principaux traités et travaux de Descartes, de Roemer, d'Huygens et de
Newton il établit la part de chacun aux progrès réalisés par l'optique,
de la Dioptrique (1637) à la fin du siècle.

M. Thamin fait du Traité de morale de Malebranche ime élude
substantielte. Mettant en lumière la place que l'idée de l'ordre tient
dans la morale du prêtre de l'Oratoire, il en accentue le caractère
rationnel : tt Nous sommes aux antipodes des philosophes qu'on a
depuis appelés fidéistes. » Qu'on en juge par celle affirmation
audacieuse : «La foi passera, mais l'intelligence subsistera éternellement».
Les grands problèmes qui se posent dans tout système de morale, ia
question de l'eudémonisme ot celle du libre-arbitre, sont traitées par
Malebranche en termes théologiques à propos de l'amour désintéressé
et de la grâce. M. Thamin donne du Traité de belles et curieuses
citations qui portent notamment sur les devoirs d'obéissance envers
le souverain, sur la pédagogie — toujours rationaliste — et sur l'amitié.

Pour oublié qu'il soit, le Traité de morale «est tout simplement
un des beaux livres de la langue française ».

L'intellectualisme de Malebranche, tel est le sujet traité par M.
Boutroux dans un court article dont voici, un peu écourtée, la conclusion

: « Le système de Malebranche pose devant 110ns un grave
problème. Etant donnée l'impossibilité de réduire à l'intelligible
mathématique une partie considérable des choses que nous tenons pour dos
réalités... deux partis sont possibles: ou tenter de démontrer que
ces éléments réfractaires ne sont que des fantômes de notre imagination

; ou se demander si l'intelligence mathématique est bien toute
l'intelligence. De cette alternative Malebranche adopte le second
terme. Descartes ne tenait pas la raison humaine pour une chose
toule faite en nous. Il prescrivait à l'homme de cultiver sa raison. Et
il ajoutait que, pour cela, il est nécessaire de nourrir son esprit des
connaissances que nous fournissent les sciences et la vie. Malebranche
ajoute la religion, forme par excelfence de fa vie morale. Il s'est
proposé, comme Pascal, d'égafer son esprit aux choses, et non de mesurer

les choses à la capacité de son esprit. »

Mais l'article qui nous a paru surtout digne de remarque est celui
qui ouvre le volume. Il est dû à M. Maurice Blondel qui lui a donné
ce titre paradoxal : L'anti-cartésianisme de Malebranche. Il intéressera
même des lecteurs que l'histoire des idées laisserait indifférents car il
porte sur ce que l'on pourrait appeler la psychologie des constructions



MISCELLANEES 7J

philosophiques. «Il y a, en tout système véritablement organisé, deux
éléments vitalement unis qui se déterminent mutuellement : d'une

part un ensemble de conceptions... d'un autre côté une attitude de

tout l'être spirituel, qui constitue la personne profonde du philosophe...
sa vision el sa volonté de la vie. » On comprend bien que l'élément
décisif d'une doctrine c'est le second, celui tt qui traduit le secret
ignoré d'un cœur et comme l'àme d'une âme ».

Or, dans le cas qui nous occupe si « Malebranche apparaît comme
redevable à Descartes d'une grande part du mobilier de sa pensée »,
il y a néanmoins entre les deux philosophes en ce qui concerne la
direction de leurs esprits un antagonisme foncier, tt Descartes s'adossait

à Dieu pour aller au monde, Malebranche tourne le dos an monde

pour trouver Dieu. »

M. Blondel met en lumière quelques-uns des indices de celte
opposition qui, à ses yeux, se résume et s'achève dans la conception que
Descartes et Malebranche se font des rapports de la philosophie avec
la théologie ou même la religion. Pour Descartes en effet « la raison
et la foi se juxtaposent cri fait sans se compénétrer. Toute son activité
d'esprit est extérieure à cette théologie qu'il révère sans curiosité. »
Malebranche au contraire tend de toutes ses forces, de tout son esprit,
de tout son amour à relier, à fondre ce que Descartes sépare absolument.

«Pour moi, je l'avoue, écrit-il, je me trouve à court à tons
moments lorsque je prétends philosopher sans le secours de la foi. »

B.

SOUTENANCES DE THESES

M. le pasteur Goumaz, directeur des écoles et du collège de Nyon,
a présenté comme thèse de doctorat à l'Université de Lausanne une
importante étude intitulée La doctrine du salut dans les commentaires
de Jean Calvin sur le Nouveau Testament, dont la soutenance a eu
lieu le 29 janvier, en présence d'un très nombreux auditoire.

Les principales critiques formulées par MM. les prof. Vuilleumier,
Fulliquet, Chavan et Schroeder peuvent se résumer comme suit : l'auteur

s'est trop borné à recueillir les passages des commentaires de

Calvin qui ont une portée dogmatique et à les grouper d'après un plan
de sa façon, dont l'excellence est discutable. Ne lui est-il pas arrivé
plus d'une fois de relever, comme appartenant en propre à Calvin, ce

qui n'était que la pensée même fournie par le texte que commentait le

réformateur, ou le résultat d'une interprétation traditionnelle dont il ne
se dégageait pas L'ouvrage, enfin, n'eût-il pas été plus vivant et plus
utile si M. Goumaz, procédant d'une façon moins extérieure, eût montré

davantage l'homme derrière l'exègète, et si, tenant un plus grand



8o MISCELLANÉES

compte de l'histoire, il eût essayé de montrer ce que Calvin devait à

ses prédécesseurs, mais en quoi d'autre part il ieur fut supérieur?
Avec une aisance entraînante et une belle maîtrise de sa matière,

M. Goumaz a soutenu la lutte pendant trois heures, répondant à ses

critiques ou, du moins, les mettant en mesure de constater que, s'il
s'est si peu donné lui-même dans son livre, c'est par suite d'un attachement

peut-être excessif à ce qu'il considérait comme une méthode
strictement objective, mais non point, en tous cas, qu'il n'eût pénétré
son sujet jusqu'au vif.

Ph. B.

L'histoire primitive de l'église arménienne. Tel est le titre d'une
thèse de baccalauréat qui vient d'être soutenue à la Faculté de
théologie évangélique de Genève par M. Krikor Boghossian. Ayant consacré

son premier chapitre aux diverses croyances et superstitions et aux
différents cultes de l'Arménie païenne, l'auteur parle ensuite des colonies

que des Juifs étaient venus fonder dans ce pays, tout en restant
en relations avec le monde juif. Puis il cherche à établir que ce fut par
les apôtres mêmes que la religion chrétienne fut introduite en Arménie

; il raconte comment Krikor Lousarovitch (Grégoire l'Illuminateur)
l'institua comme religion d'Etat : tt l'Arménie est le pays qui le premier
fit du christianisme une religion d'Etat». Enfin M. Boghossian amène
son lecteur jusqu'au début du Ve siècie ; la Bibie est ators traduite en
arménien : l'âge d'or de la littérature commence.

Dans une préface qu'on sent inspirée d'un amour enflammé pour son
peuple, M. Boghossian avait adressé aux théologiens d'Occident ce
reproche qu'ils ne nous feraient aucunement connaître l'histoire de

l'Eglise arménienne. Souhaitons qu'après avoir manifesté avec passion
le vœu que cette connaissance soit répandue parmi les Européens
chrétiens, M. Boghossian puisse, en des temps moins horribles, contribuer,

par ses propres travaux, à le réaliser ; qu'il donne alors pfus de

place à l'étude des idées et des sentiments de cette Eglise qu'il appelle
« l'Eglise martyre par excellence » et dont l'histoire, écrit-il, « est une
apologie continuelle parmi des religions, sinon primitives, au moins
inférieures ».



LAUSANNE IMPRIMERIE COOPKKATIVE LA CONCORDE


	Miscellanées

