
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 6 (1918)

Heft: 26

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VARIÉTÉS

LE CARACTERE APOCRYPHE DE TROIS FORMULES CELEBRES

« L'Etat, c'est moi. » — « Il n'y a plus de Pyrénées. » — Fils de
saint Louis, montez au ciel. » — « La garde meurt et ne se rend pas » :

Combien de mots historiques n'ont pas résisté à l'examen d'une
critique rigoureuse et documentée qui en a irréfutablement établi le
caractère apocryphe Les uns ont été inventés sans qu'ils reposent
sur une base solide ou qu'ils se rattachent à une circonstance réelle ;

la plupart, cependant, ne sont que la transformation plus ou moins
profonde d'une donnée primitive que la tradition a modifiée, soit en
la réduisant à un énergique raccourci ou à une formule lapidaire, soit
au contraire en l'étendant et en la chargeant d'éléments nouveaux.

L'histoire de l'Eglise chrétienne connaît aussi des formules, qui
comme maintes paroles consacrées par la politique ou la guerre, ont
fait fortune, ont passé en proverbes et sont entrées dans fa circufation;
elles se parent souvent de noms célèbres et se réclament d'une
ancienne et illustre origine. Mais il suffit parfois d'une simple analyse
des textes ou d'une étude quelque peu sérieuse et indépendante pour
dépouiller ces formules d'un éclat longtemps usurpé, ou même pour
établir que la signification qu'on leur donne aujourd'hui ne répond
pas à leur sens originel et authentique.

Ces observations peuvent s'appliquer à trois mots fréquemment
cités et qu'il vaut la peine d'examiner de plus près.

De quelques lignes de Tertullien, qui aime à condenser sa pensée
en aphorismes brusques et frappants, on a tiré, par une abréviation
d'ailleurs analogue aux paradoxes qu'il affectionnait, un mot que
Voltaire s'amusa bien des fois à retourner contre fe dogme et le culte
chrétien. Le credo quia absurdum ne se trouve pas textuellement dans
les écrits du presbytre de Carthage ; ce mot qui synthétise la polémi
que hautaine du grand apologiste contre la philosophie antique et ses
invectives contre la raison humaine, est le résumé d'un passage du



66 PAUL LOBSTEIN

traité de la Chair de Christ : « Crucifixus est Dei Filius : non pudel,
quia pudendum est. Et mortuus est Dei Filius : prorsus credibile est,
quia ineptum est. Et sepultus resurrexit : certuni est, quia impossibile

est. » (i) Il est permis de trouver que la formule abréviative
que l'usage a consacrée n'altère pas sérieusement la pensée de
Tertullien.

11 n'en est pas tout à fait de même d'un mot non moins connu de
saint Augustin que l'on cite volontiers pour mettre en lumière l'étroi-
lesse, l'intolérance et le fanatisme des adeptes de fa religion
chrétienne. Les vertus des païens, aurait dit l'évêque d'Hippone, ne sont
que des vices brillants, virtutes gentium splendida vitia. Qu'on se

reporte au passage du livre de la Cité de Dieu, d'où l'on a tiré, par
le procédé de condensation observé tout à l'heure, l'inexorable
condamnation de la vertu antique, et l'on se convaincra que la trop
fameuse formule est la généralisation précipitée et singulièrement
audacieuse d'un développement dont la portée primitive n'a pas le caractère

absolu et intransigeant que fui prête l'exégèse traditionnelle. Au
chapitre 25 du livre XIX, Augustin affirme le fondement religieux de
la morale : les vertus qui n'ont pas en Dieu leur principe et leur objet,
celles qui se rapportent à eîles-mêmes et à elfes seufes, sont entachées
d'orgueil et doivent être plutôt considérées comme des vices que comme
des vertus. «Virtutes, quas habere sibi videtur, per quas imperai corpori
et vitiis, ad quodlibet adipiscendum vel tenendum rettulerît nisi ad
Deum, etiam ipsa vitia sunt potius quam virtutes. Nain licet a quibus-
dam tune verse et honesta; putentur esse virtutes, cum referuntur ad
se ipsas nec propter aliud expetuntur : etiam tune inflatœ ac superba;
sunt, et ideo non virtutes, sed vitia judicanda sunt. » N'est-il pas
évident qu'entre le passage que l'on vient de lire et la sentence de
condamnation qu'on en a dégagée, il y a une très notable différence?

La troisième parole que nous osons soumettre au lecteur a subi une
destinée encore plus étrange. La formule dont il s'agit n'a pas l'âpreté
farouche de celles que nous venons d'examiner ; elle se distingue bien
plutôt par sa largeur chrétienne et son caractère irénique et vraiment
digne de l'Evangile : In necessariis unitas, in dubiis liberlas, in
omnibus Caritas. On fait généralement honneur à saint Augustin de

cette parole de tolérance et de paix. Or elle ne se rencontre dans
aucun des ouvrages du grand évêque. Tout au plus a-t-on pu alléguer
une lettre dans laquelle le Père de l'Eglise établit une distinction entre
les décisions du Christ, des apôtres et des conciles et les traditions
locales des églises particulières : les premières doivent être considé-

(t) De carne Christi, Cap. V.



LE CARACTÈRE APOCRYPHE DE TROIS IORMUIES CÉLÈBRES 67

rées comme universelles et nécessaires, les secondes constituent un
domaine où règue la liberté, (i) Il y a bien entre ces paroles et la
formule que nous examinons uae lointaine ressemblance, mais il est manifeste

que cette analogie purement accidentelle ne porte que sur les
premiers membres de fa phrase : le passage de la lettre d'Augustin n'a
rien de l'ampleur et de la sérénité tout évangélique du principe
pseudo-augustinien.

Quelques paroles glanées chez Mélanchthon, chez Calvin el surtout
chez Erasme (2), ont une certaine parenté avec l'idée maîtresse de notre
formule, mais il y a loin de ces velléités fortuites au sens riche et précis

du dicion justement célèbre.
Dans une monographie à laquelle nous avons emprunté les principales

données que nous avons rapportées jusqu'ici, un chercheur érudit
et sagace s'est livré à une enquête qui, sans aboutir à des conclusions
incontestables et définitives, a su donner aux résultats suivants un
caractère de haute vraisemblance. (3)

Dans la seconde moitié du dix-septième siècle, Richard Baxter, un

(1) « ïotum lioc genus libéras habet observationes ; née disciplina ulla est
in his iiielior gravi prudentique Christiano, quam ut eo modo agat, quo
agere viderit ecclesiam, ad quam forte devenerit. Quod enim neque contra
fidem, neque contra bonos mores esse convincitur, indifferenter est habendum

et propter eorum, inter quos vivitur, societatem servanduni est. »

Epist. 55 (ad Januarium).
(2) Dans l'ouvrage que mentionne la note suivante, Lücke cite encore une

série d'autres passages empruntés à des Pères de l'Eglise ou à des théologiens
postérieurs ; aucune de ces citations ne saurait être considérée comme le
thème primitif de notre formule. Voici le passage d'Erasme ; il est tiré de
la préface de son édition des œuvres de saint Hilaire : « Summa nostra; religio-
nis pax est et unanimitas. Ea vix constare poterit, nisi de quam potest
paucissimis deüniamus, et in multis liberum relinquamus suum cuique
judicium... Olim tides erat in vita magis quam in articulorum professione.
Mox nécessitas admonuit ut articuli praescriberentur, sed pauci et apostolica;

sobrietatis. Deiude haireticorum improbilas adegit ad exactiorem divino-
rum voluminum excussionem; pervicacia co'mpulit, ut quœdam ex aucto-
ritate synodorum defìnirentur. Tandem fidei symbolum in scriptis potius
quam in animis esse cœpit... Greverunt articuli, sed decrevit sinceritas; effer-
huit contentio, refriscit Caritas. » La subtilité des définitions dogmatiques a

des conséquences funestes et pourrait amener les chrétiens : « ut credantquod
non credunt, at ament quod non ament, et intelligant quod non intelligunt».

(3) Fr. Lücke, Ueber das Alter, den Verfasser, die ursprüngliche Form und
den wahren Sinndes kirchlichen Friedensspruches : In necessariis imitas, in
dabiis libertas, in utrisque Caritas! Gcettingen i85o. Le même, Theol. Stud.

u. Krit. i85i, pag. 9o5-g38. Voyez aussi Hauck, Realencyklopœdie für Theologie

und Kirche (3e édition), Tom. XII, pages 55o-5o2, l'article de Bertheau
sur Meldenius.



68 PAUL LOBSTEIN

des pasteurs presbytériens les pius pieux et tes plus éclairés de son
temps, se reporte aux tt paroles anciennes et méprisées d'un Pacificateur

» dont il recommande l'application et la pratique pour arriver à la
paix au sein de l'Eglise, (i) La teneur de ces paroles est presque
identique à celles que renferme un ouvrage qui porte le nom, peut-être
supposé, du théologien Rupertus Meldenius, et qui parut sans indication

de lieu et de date sous le titre suivant : tt Paraenesis votiva. Pro
paceEcclesiœ. Ad Theologos Augustanœ Confessionis. Auetore Ruperto
Meldenio, Theologo ». (2) Une autre version de ia même pensée se
rencontre dans un traité paru à Francfort sur l'Oder en 1628, dont
l'auteur, aujourd'hui oubfié, Grégoire Frank, mourut en i65i. (3)

Est-ce à t'un de ces deux personnages, d'auteurs complètement
obscurs, qu'il faut attribuer la formule qu'une tradition postérieure
rapporte au plus illustre des Pères de l'Eglise latine Ou bien l'ont-ils
empruntée eux-mêmes à un précurseur dont la trace a disparu C'est
ce qu'il n'a pas encore été possible de tirer au clair. Ce qui paraît
certain, c'est que cette parole de foi, de liberté et de charité a jailli du
milieu des batailles implacables que se livraient les représentants de

la scolastique protestante du XVIIe siècle. 11 est permis d'y voir la
protestation éloquente d'une âme vraiment évangélique contre la
rabies theologica qui régnait dans les écoles et les chaires de cette
malheureuse époque, témoin de la décadence intellectuelle et religieuse
du protestantisme en même temps que des horreurs de la guerre de
Trente ans. Placée dans ce contexte et éclairée de la lumière de ces
événements, notre formule semble à la fois un écho de la voix de Jean
Arndt, le mystique luthérien que mentionne la Paraenesis de Meldenius,

(4) une promesse de temps meilleurs et plus heureux, une prophétie
de l'œuvre de renouvellement religieux et de pacification chrétienne

qu'allaient inaugurer Spener et le piétisme.

(1) « I once more repeat to you the Pacificators old and despised words :

Si in necessariis sit (esset) unitas, in non necessariis libertas, in utrisque
Caritas, optimo certe loco essent res nostra' » (The Irne and only way of
concord of all the christian churches, 1679).

(2) Dans la monographie citée plus haut, Lücke communique in-extenso
le texte de l'ouvrage de Meldenius: voyez pages 87-14». L'opuscule a pour
épigraphe une parole de saint Ambroise : « Pax est nostra fides ; ubi lis est,
sana laborat religio, vel ibi religio omnis deest ». Voyez page 128 : « Verbo
dicam : Si nos servaremus in necessariis nnitatem, in non necessariis liber-
tatem, in utrisque earitatem, oplimo eerte loco essent nostra- ». C'est le texte
reproduit par Baxter.

(3) Voici le texte de Frank : « Summa esl : servemus in necessariis unita-
tein, in non necessariis libertatem, in utrisque earitatem ». Le titre de
l'ouvrage de Frank est caractéristique : Considerano theologica de gradibus
necessitatis dogmatum christianorum.

(4) Voyez ouvrage cité, pages 4» suiv., 142 suiv.



LE CARACTÈRE APOCRYPHE DE TROIS FORMULES CELEBRES 69

Il faut concfure. La critique a détruit ou corrigé ta légende qui s'était
formée autour de trois mots fameux, détournés de feur signification
primitive ou dérivés d'une source apocryphe. Pour avoir élé rendus à
i'histoire et rétablis dans leur acception véritable, ont-ils perdu ou
gagné en importance et en intérêt? La réponse n'est pas douteuse.
Il se trouve que la critique, même appliquée à un humble sujet et à un
mince problème, remplit une tâche sérieuse et une fonction utile.

Paul Lobstein.


	Variétés

