
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 6 (1918)

Heft: 26

Artikel: Un nouveau manuel de psychologie religieuse

Autor: Berguer, Georges

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379995

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379995
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UN NOUVEAU MANUEL DE PSYCHOLOGIE RELIGIEUSE

M. G.-A. Coe, professeur à l'Union Theological Seminary de

New-Yoris: est, avec les W. James, les Leuba, les Starbuck, les

Stanley Hall, parmi les pionniers de la psychologie de la
religion en Amérique. Celui de ses ouvrages qui est le plus lu
dans nos milieux universitaires de la Suisse romande : The spi-
7'itual life (New-York, 1900) avait fait connaître avantageusement
son nom à tous les chercheurs qui s'intéressent à cette science

relativement nouvelle. Il a été suivi, en 1902, d'un volume sur
La religion d'un esprit parvenu à sa maturité, et d'un grand
nombre d'articles parus dans divers journaux : le Hibbert
Journal, le Journal of Philosophy, l'American Journal of Theology,

la Psychological Review, l'Encyclopaedia of Religions
and Ethics, le Psychological Rulletin, etc., etc.

M. G.-A. Coe n'est donc pas le premier venu. Son intention
tie doter enfin les étudiants d'un manuel (1) de psychologie
religieuse ne pouvait qu'être saluée avec joie ; et c'est avec une
impatience émue qu'en feuilletant le volume qui nous occupe,
nous escomptions la réalisation du but qu'il annonçait en ses

premières pages.
Il n'est guère aisé, en effet, de résumer clairement une discipline

encore en voie de formation. Qui veut être complet risque
la sécheresse ; qui renonce à l'être, pour avoir plus de couleur,
sera facilement accusé de partialité ou d'inexactitude. Nous ne
dirons pas que M. Coe ait échappé à ces divers dangers. Il n'y
a pas songé ; et cela valait peut être mieux ainsi

(1) The Psychology of Religion, by Gborok Albert Gob. The University
of Chicago Press, 1916.



UN NOUVEAU MANUEL DE PSYCHOLOC.IE RELIGIEUSE 53

De là les critiques et les éloges qui lui ont été faits dans son

propre pays. — Les uns, comme M. S. A. Martin (i) voient,
dans ce volume, dix-neuf essais sur des sujets psychologiques
divers, n'ayant d'ailleurs que peu de relations entre eux ; les

autres, comme M. Pratt (2), le félicitent d'échapper aux défauts
de ses prédécesseurs en étant à la fois plus complet que James,

Leuba, Ames et King, et moins populaire que Cutten. Il y a du
vrai dans ces deux appréciations. Le tout est de savoir ce qu'on
attend d'un manuel. Doit-il épuiser le sujet jusqu'à l'ennui? ou
a-t-il comme but, avant tout, d'intéresser les étudiants, quitte à

leur imposer un travail de recherches complémentaires
Encore une fois, M. Coe ne s'est pas posé toutes ces questions;

et peut-être faut-il lui en savoir gré. Cela lui a permis de nous
donner des vues personnelles et originales sur un sujet qui en

comporte encore la possibilité, et d'enserrer cependant ces idées
dans un cadre restreint qui a ie mérite d'en accentuer le relief.
Il est vrai que ses chapitres ne se relient pas entre eux selon la

logique pédante et souvent superficielle qui préside à la confection
de certains manuels ; au contraire, on a parfois l'impression
qu'ils ont été empruntés à des travaux précédents et légèrement
modifiés pour entrer dans le nouveau volume. Mais la logique
intime d'une même pensée les apparente l'un à l'autre : et ils
donnent bien, tels qu'ils sont, une impression d'ensemble, à

l'égard de laquelle il est permis de réagir en oui ou en non.
De cette impression d'ensemble, relevons tout d'abord un

trait, au sujet duquel il sied de faire quelques réserves. Le
volume tout entier de M. Coe est dominé pai- une philosophie de

la personne qu'ont rendue familière aux Américains les ouvrages
de Baldwin et de Royce. L'individu y est considéré comme en
fonction de la société. Cette conception très particulière, dont
nous ne critiquons, pour le moment, ni la tégitimité, ni fe bien-
fondé, ne doit pourtant pas être prise pour une donnée psychologique

brute. Elle est bel et bien le résultat d'un travail de

l'esprit ; il faut même reconnaître qu'elle ne se présente pas à

tous les esprits avec la même autorité. Si elle satisfait certains
tempéraments, elle est pour d'autres parfaitement antipathique.

(1) Cf. The Journal of Phil., Psychol, and scientific Methods, XIV, 16

Aug. 1917.

(2) Id. The Princeton Theological Review, XV, '5, July 1917.



54 GEORGES BERGUER

C'est dire qu'il s'agit bien là d'une philosophie particulière et
toute personnelle dominée par certaines tendances de tempérament

et de caractère, et non point du tout des donnée^ sereines
d'une science impartiale. — Or, on peut se demander jusqu'à
quel point il est souhaitable de faire intervenir et dominer, dans

un manuel de psychologie, des conceptions qui, foin de se dégager

d'une pure et simpfe observation des faits psychiques, tiennent

bien plutôt à la métaphysique personnelle de l'auteur.
Assurément ces idées sont intéressantes et, exposées en appendice,

elles auraient eu leur place dans un ouvrage de ce genre.
Mais, commandant toute l'œuvre, et lui donnant sa couleur et
sa tonalité spéciales, elles risquent d'en fausser le caractère

impartial et scientifique et de faire rétrograder la psychologie
de la religion en deçà des principes que ses protagonistes avaient
établis pour la sauvegarder (i).

Une seconde réserve qu'il importe de formufer, mais dont on
ne saurait faire un grief à l'auteur, porte plus directement encore
sur la forme spéciaie de son tempérament. M. Coe avoue très
loyalement lui-même qu'il n'a rien d'un mystique. Dans ses

jeunes années, les expériences de genre mystique lui sont apparues

enveloppées dans le dogme ; le « témoignage de l'esprit »

qu'il cherchait n'est pas venu ; et cette expérience négative l'a
détourné, et du dogme, et de la mystique à la fois. Il cherche

plutôt le centre de gravité de la religion dans la volonté morale.
Les intuitions et la subconscience ne l'aident guère à affronter
la vie. Tout cela, ce sont des faits, contre lesquels il serait
inutile de regimber et dont, encore une fois, on ne saurait faire
grief à M. Coe. Mais il est permis, par contre, de remarquer
qu'une pareille forme d'esprit, peu sympathique à l'intuition et
aux mouvements intérieurs de caractère mystique, ne favorise

pas l'étude des manifestations religieuses qui relèvent plus
particulièrement de ce côté-là de la nature humaine. Aussi
M. S.-A. Martin traite-t-il de « piteusement faibtes » les chapitres

de M. Coe sur le Mysticisme et la Prière. Sans aller
jusqu'à employer des adjectifs aussi décisifs, il faut bien reconnaître
qu'il manque quelque chose à ees études. Le souci constant tie

(i) Les principes auxquels nous faisons allusion sont ceux de l'exclusion
de la transcendance et de 1' interpretation biologique des faits ; cf Flournoy,
Les principes de la psychologie religieuse, Genève, Kündig (1903).



UN NOUVEAU MANUEL DE PSYCHOLOGIE RELIGIEUSE 55

traduire en termes sociaux la relation individuelle que le

mystique ou l'individu qui prie sent entre lui et son Dieu, pousse
l'auteur à négliger un peu l'apport réel de forces psychiques que
la communion mystique favorise. La théorie préconçue fausse

ici légèrement l'observation des faits ou, du moins, la restreint.
L'émotion et la sympathie ne viennent pas aider l'auteur à

pénétrer dans la mentalité de ses sujets : et l'étude reste froide
et sans vie, quoique erudite.

Ces réserves une fois faites, nous pouvons dire tout le bien

que nous pensons du nouvel ouvrage du professeur Coe. Ses

chapitres, parfois groupés deux à deux (par exemple : ch. VIII:
la religion en tant que conduite du groupe et ch. IX : la religion
en tant que conduite de l'individu ; ou bien ch. XIV : la
religion comme découverte et ch. XV : la religion comme
immédiateté sociale), parfois, au contraire, très séparés les uns des

autres, touchent à peu près à tous les domaines dont la psychologie

de la religion a eu, jusqu'à présent, l'occasion de s'occuper.

D'autre part ils sont presque tous très riches d'idées,
souvent suggestifs. Sans fatiguer par des enumerations sèches,

ils font penser et ils ouvrent des horizons. Tenant compte des

travaux déjà parus, M. Coe ne les cite pas avec abondance et
ne se croit pas obligé d'interrompre son exposé par des exemples

ou des cas trop nombreux.
L'une des distinctions auxquelles il revient le plus souvent et

qui planent sur tout son ouvrage, est celle entre le point de vue
structural et le point de vue fonctionnel. Voici ce qu'il entend

par là. La psychologie n'a pas seulement à s'occuper des états
d'âme comme de données globales et immobiles, et à étudier
leur structure ; elle doit aussi viser à une étude plus délicate
et plus nuancée de la vie même et de l'évolution constante de

ces états d'âme. Il n'y a pas seulement, dans notre vie psychique

et religieuse, évolution d'entités fixes qui se combinent
de diverses manières ; mais il y a aussi apport d'éléments
nouveaux, apparition de nouveaux désirs et de nouveaux buts. En
un mot, à côté de la structure de l'âme, il faut tenir compte
aussi de la teleologie humaine, des fins que l'individu ou le

groupe poursuivent, et qui se modifient à travers les siècles. Sur
cette voie-là, qui est nouvelle, M. Coe en arrive à une définition
intéressante de l'expérience religieuse. Il voit en elle une rééva-



56 GEORGES BERGUER

luation des valeurs (i), une reconstruction de l'entreprise de la

vie, un changement dans le désir et dans les fins de la conduite.
Il ne suffit pas tl'examiner ce que l'homme a été dans les phases

primitives de son développement pour connaître sa nature
religieuse ; il faut voir encore à quoi il tend, où le mènent les

fonctions mêmes de son âme. On se rendra compte alors que
les impulsions et les désirs primitifs se transforment, qu'ils ne
restent pas immuables mais qu'ils changent.

Malgré le peu d'inclination que M. Coe exprime en note pour
les théories de Freud et de l'école psycho-analytique, il s'en

rapproche plus qu'il ne le semble par le fond même de sa pensée.
En effet, qu'est-ce que la sublimation des désirs au sens de

cette école, sinon une transformation profonde et mystérieuse
encore qui, des impulsions instinctives de la brute fait peu à

peu, et par la fonction même de la vie, des aspirations d'un
tout autre ordre, morales, religieuses, et s'élevant jusqu'au
sublime Cette nouvelle orientation des idées est dans l'air.
Elle s'impose petit à petit aux psychologues des bords les plus
divers ; et c'est bien de ce côté-là que paraissent devoir s'accuser

les progrès qu'on attend encore de la psychologie de la
religion. Il devient de moins en moins possible de considérer la

religion d'un point de vue statique ; l'étude même des états
d'âme conduit incoerciblement à la tenir plutôt pour un
dynamisme puissant qui fait évoluer le psychisme humain et crée en
lui du nouveau avec l'ancien ou sur la base de l'ancien.

Le livre de M. Coe illustre cette manière de voir de façon
très intéressante. Il nous montre, par exemple, la religion du

groupe social passant par trois phases successives : i. — la foule
religieuse ; a. —le groupe sacerdotal ; 3. — le groupe délibératif.
Chez les meneurs religieux, il entrevoit une évolution analogue
qui nous conduit du shaman, à travers le prêtre, jusqu'au
prophète. Ces différents types de retigions et de meneurs
religieux demeurent, il est vrai, comme ties blocs erratiques au
sein des civilisations les plus avancées. Mais c'est assez qu'on
voie où vise l'évolution et à quelle ascension des désirs elle

correspond. La psychologie de la religion, sans perdre son

(ï) Cf. mon étude sur La notion de la valeur (Genève, Georg, 1908), où

j'arrivais à une conclusion analogue.



UN NOUVEAU MANUEL DE PSYCHOLOGIE RELIGIEUSE &"]

caractère de science, tend, dans ces pages, à devenir plus large
et plus humaine, à étendre ses investigations à ce qui est
vraiment vivant dans la religion, et non plus seulement à rendre
compte des phénomènes psychiques figés dans une immobilité
hiératique et conventionnelle, mais à les aborder dans la réalité
vivante de leur fonctionnement. C'est là le grand mérite de
M. Coe.

Les avantages d'une pareille méthode sont évidemment
accompagnés de certains inconvénients. A. ne rien risquer, on n'obtient

rien. L'auteur n'arrive pas toujours à une clarté parfaite.
Ainsi, dans son chapitre sur le problème psychologique de la
vie future, on ne parvient pas à saisir très bien ce que sera
l'intégration personnelle-sociale des désirs qui paraît devoir,
une fois, faire de la mort une alliée de la vie. Mais ce chapitre
n'en demeure pas moins intéressant ; il touche presque à ce

qu'on pourrait appeler le prophétisme psychologique. Il évoque
un avenir; il trace une tâche. En un mot, l'auteur, et nous saluons
là le génie protestant du pays des Puritains, ne se borne pas à

étiqueter des faits et à classer des observations, il veut agir,
écrire en vue de l'avenir, susciter la vie et la provoquer.

Ajoutons que le volume se termine par deux bibliographies
fort bien établies, l'une alphabétique et l'autre par ordre de
matières (topical).

G. Bkrguer.


	Un nouveau manuel de psychologie religieuse

