Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 6 (1918)

Heft: 29

Artikel: La philosophie de I'histoire de Saint Augustin
Autor: Logoz, Edouard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380006

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380006
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA PHILOSOPHIE DE I’HISTOIRE
DE SAINT AUGUSTIN

1. LA CREATION.

Compescat ergo humana lemeritas ot
id quod non est quaerat, ne id quod est
non inveniat.

(De Genesi contra Manich., 1, 2)
(C’est au platonisme, ou plus exactement c’est au néopla-
tonisme de Plotin qu’Augustin emprunta U'idée de Dieu-es-
prit qu’il substitua a la grossiére conception matérialiste d'une
divinité diffuse dans 'univers. Cetle découverte 'acheminait,
sans (u'il ait nulle part mentionné cette filiation, vers la
source du grand courant philosophique ou les Péres apolo-
getes avaient puisé¢ leur propre notion de l'absolu, l'esprit
pur, transcendant au monde, du platonisme. Mais la méta-
physique de Platon combinée peu a peu avec les doclrines
du Portique ne s’était perpétuée dans l'école d’Alexandrie
qu'en devenant un nouveau panthéisme, idéaliste désormais.
La foi chrétienne ne pouvait mieux s’en accommoder que du
dualisme manichéen. Augustin s’'en est clairement apercu.
L’ Un Premier de Plotin n’est transcendant au monde qu’en
apparence. Avant que le monde soit, il n’est en effet trans-
cendant a rien, et sous cet angle, il se réduit & n’étre que le
point de départ fictif du déploiement du cosmos. Dés que
P'univers existe, ce Dieu n’est plus qu'immanent au monde,
ce qui est encore une facon d’étre diffus, et les hypostases



282 EDOUARD LOGOZ

sont un pur arlifice dialectique pour résoudre 'antinomie de
I'étre et du devenir. En d’autres termes, I'nypothese de 'Un
Premier en soi est une satisfaction accordée a cet impératif
logique de la raison que nous appelons la loi de causalité.
Le monde se présente & la pensée comme l'effet ou la série
indéfinie des effets d’'une cause premiere, ¢’est-a-dire d’'une
cause sans cause {ixavoy cavtoy, undeves Osopevoy, Ennéades, 1, 8, 2).
A ce titee, mais a ce titre seulement, I’'Un Premier est sim-
ple et immuable. D’autre part, la cause impliquant l'effet,
Pabsolu n’a jamais été inactif, et son déploiement sous forme
de cosmos organisé se fait en vertu d’'une éternelle nécessité
de sa nature (I'éyove 02 (6 x6rp0c) ovmoc ov Joyioug 70b deiv yevesa,
aia Qlasws avelyrn, Knnéades, 111, 2). Le monde est done éter-
nel comme 1'Un Premier qui 'engendre et qu’il absorbe. Cax
le rapport de la pluralité engendrée & l'unité du premier
principe n’est pas seulement causal, il est substantiel (dolg &£
auTod, volv 2ol ovsiaw, Ennéades, 1, 8). Tout I'étre épandu dans
l'univers émane de Dieu. Plotin et son école avaient beau
imaginer les hypostases du v0g, ou monde intelligible, et de
la Wuy» 7o voouou, ou &me du monde, pour expliquer I'inexpli-
cable raison de I'’engendrement du monde par un étre réputé
simple et immuable. Une nouvelle difficulté surgissait aussi-
tot. Pourquoi la cause supréme, en se déployant, produit-elle
un effet inférieur a elle-méme ?

Bon gré mal gré il fallait admettre 'existence préalable
d’un principe de résistance a 'étre, dont 'intervention limite,
dégrade et annihile le déploiement de I"'Un Premier. De la
le non étre (un v, ddrfwes pn dv) éternel lui aussi, quelque
chose d’inconcevable qui détermine l'amoindrissement de
Pétre en acte..,

Alors, de deux choses 'une. Ou bien le non-étre est vrai-
ment le néant pur, et le monde réel serait une image (cidwov),
une projection dans le vide, un reflet (zo7omrpov) et méme
Pombre (swd) de I'étre infini, et nous avons l'idéalisme pan-
théiste de Plotin; et cela méme est absurde, car il faudrait
plutot nier la réalité du monde.



LA CREATION SELON SAINT AUGUSTIN 283

Ou bien le non-étre se confond avec une matiere éternelle
soumise a I'action d’'une force immanente et impersonnelle,
et nous retombons dans le panthéisme matérialiste de tous
les temps.

Négation de P'univers visible ou négation de Dieu, il n’y
a donc pas d’auire issue ouverte & la pensée spéculative deés
qu’elle pose en principe la dualité de I'esprit et de la matiére,
et qu'elle tente d’en réaliser I'impossible synthese.

Dans les deux cas le théisme chrétien apparait compro-
mis sans retour.

La sé¢duction de la philosophie régnante n’a pas empéché
Augustin d’en mesurer le péril. Dans I'élaboration du dogme
trinitaire, il avait déja pris des précautions infinies pour sau-
vegarder la transcendance du Dieu vivant, actif, se suftfisant
a sol-méme dans une ineffable béatitude, indépendamment
de toute créature. Cette préoccupation maitresse est ¢galement
a la base de la cosmogonie du pieux évéque.

L’univers existe. Or en méme temps que la vue de ce
monde impose & la pensé¢e le probleme de son origine, elle
en fournit immédiatement la réponse. Jai interrogé le ciel,
la terre, la lune, les étotles... et j'ai dit a tout ce qui m’en-
vironne : Vous m’'avez dit que vous n'éles pas mon Dieu,
apprenez-mot quelque chose de lut. — Lt ces choses oni crié
@ voix forte : Cest lui qui nous a faites. (1)

Ainsi ¢’est le monde lui-méme avec sa mutabilité parfai-
tement organisée, avec sa mobilité et le merveillenx agen-
cement de toutes les choses visibles qui proclame en quelque
Sagon par son stlence qu’il a été crée, et qu’il n'a pu étre
Ueeuvre que d’un Dieu d’une ineffable et invisible beauté. (2)

D’apres notre auteur, en ’absence de toute révélation sur-
naturelle, la seule considération du monde conduit & un dou-

(1) Enarratio in Psalm., 99.

(2) Mundum esse conspicimus, Deum esse eredimus... Mundus ipse ordi-
natissima sua mutabilitate et mobilitate et visibilium omnium pulcherrima
specie quodammodo tacitus et factum esse, et nonnisi a Deo ineffabiliter
atque invisibiliter pulchro fieri poluisse proclamat. (De Civitate, XI, §).



284 \ EDOUARD LOGOZ

ble postulat : le postulat d'une création et celui d'un créateur,
C’est une sorte d’intuition directe et irrésistible dans laquelle
convergent et se mélent les affirmations spontanées de toutes
les facultés de I'esprit humain, la raison, le sentiment reli-
gieux et le sens esthétique. C'est en outre la foi de 1'Eglise,
I'enseignement de I'Ecriture, Dieu lui-méme se faisant 'his-
torien de sa création (De Civitate, X1, 4).

Demandera-t-on maintenant ce qui distingue la foi des
chrétiens de l'opinion des philosophes sur cet important
article ? Pour les Platoniciens, Dieu n’est plus, s’il a jamais
¢té. Apres avoir produit le monde par une éternelle émana-
tion de sa propre substance, il y est diffus et dissous depuis
Iéternité. Zn tout cas il faut tenir d’'une maniére inébran-
lable que pour nous Dieu n’est pas ce monde, soit que ce
monde ait une dme, soil qu’il n’en ait pas. Car s’il a une
ame, celui qui Ua faite est notre Dieu, et s'il n’en a pas, ot
trouver dans un tel monde un Dieu quelconque, encore bien
moins notre Dieu. (1)

Le dogme de la création cnseigne donc (ue pour avoir
fait le monde, Dieu n’en reste pas moins identique & soi-méme
et au-dessus du monde. Or si U'univers n’est pas de la subs-
tance du créateur, il a été tiré du néant selon les Keritures.
Et qu’on ne cherche pas a concevoir le néant comme s’il
était quelque chose. Voit-on le vide ? Entend-on le silence ?
Lt qu’est-ce que le néant sinon le néant? (2)

Tout & 'heure nous avons signalé, sur les instances d’Au-
gustin lui-méme, une premiére divergence entre la pensée
chrétienne et la spéculation de Plotin. En voicl une seconde
qui touche au fond méme du débat. Si dans la doctrine de
I’école le monde esl U'eflet du déploiement de I'essence divine
au contact du néant, le néant est un principe réel, puisqu’il
agit. D’autre part si la eréation, d’aprés 'opinion constante
du penseur africain, est dans sa cause un acte pur de la

(1) Retractationes, 1, 11.
(2) Unde fecit ? Ex nihilo... quod nihil est aliud quam nihil.



LA CREATION SELON SAINT AUGUSTIN 285

volonté de Dieu et dans son eflet l'apparition miraculeuse
de choses jusqu’alors inexistantes, le néant n’est rien, et ce
mot ne sert qu'a suppléer, non seulement a 'insuffisance du
langage, mais encore 4 la radicale impuissance de l'esprit
humain & comprendre... 'incompréhensible. Nous constatons
i'effet, nous afiirmons la cause, mais uant au lien entre la
cause et cet eilel, nous ne pouvons ni 'apercevoilr ni le deé-
liniv, Le dogme de la création est article de foi; Dieu a eréé
le monde parce qu’il Ua voulu (1). Qu'on daigne en outre se
souvenir que dans l'étre absolu la volonté se confond avec
lamour, et que chacun de ses atlributs embrasse la totalité
de son essence simple et immuable; on verra que Dieu a
créé par amour, sans étre tenté d’en savoir davantage. On
ne peut donc rien irouver au-dessus de cette volonté su-
préme (2).

Bref, croire que Dieu a créé toutes choses, c’est affirmer
implicitement que la création n’a pas d’autre cause que la
libre volonté du créateur et que cette volonté est une volonté
d’amour pour ses créatures (3).

La masse des croyants, docile aux enseignements de
I'Eglise, n’éprouvait nul besoin de scruter plus outre le pro-
bléeme des origines. Le champion autorisé de la vérité catho-
liqque n’en était pas quitte & si bon compte. Il fallait défen-
dre Varche sainte contre les ennemis du dehors. Incontestée
au sein de U'Eglise, la doctrine de la création ameutait la
libre-pensée de I'époque et les objections se pressaient
incisives et redoutables. Le docteur Faustus, porte-parole
des Manichéens, dialecticien plein d’astuce qui tenait pour
I'éternité du monde, demandait avec ironie ce que faisait le
Dieu de I'Eglise avant qu’il lui prit fantaisie de créer. Au-
gustin ne pouvait se dérober a la controverse en répétant
avec un spirituel auteur que Dieu préparait alors de pro-

(1) Ad Orosium, I, 2 : Quia voluit, fecit.

(2) De Genesi ad litt., I, 1 : Nihil autem majus inveniri potest quam Vo-
Lantas Dei.

(3) Ad Orosium, 9.

19



286 EDOUARD LOGOZ

fondes géhennes a Uinsolence des curieux. La question n’était
pas de celle qu'on écarte avec une plaisanterie.

D’ailleurs I'Eglise elle-méme prétait follement le flanc aux
attaques insidieuses et aux sarcasmes des intellectuels paiens
avec sa manie puérile de vouloir préciser par des dates les
éventualités les plus obscures. On ne se bornait pas a spé-
culer sur 'échéance exacte de la fin du monde, on croyait
pouvoir fixer l'age de la création. A Toccasion, I'évéque
d’Hippone prétait I'autorité de son grand nom & ces réveries
apocalyptiques. Ce n’est pas sans surprise qu'on lit dans la
Cité de Dieu (XIII, 11) que la naissance du monde ne
remonte pas au dela de 'an 5611 avant la prise de Rome
par Alaric, ou que le nombre total des élus, calculé a I'aide
d'ingénieuses combinaisons sur le chifire des cent cin-
(quante-trois grands poissons pris dans le filet de Pierre, ne
dépasse pas 11 000. Les plus beaux génies, on le voit, paient
ainsi leur tribut aux faiblesses du commun des mortels.

C’est done 'erreur du vulgaire de se représenter I'éternité
sous la forme d’une durée infinie ou d’'un passé¢ et d'un
futur sans limite. L’éternité au contraire est un présent fixe.
Le temps est la notation du mouvement des créatures,
I’éternité est la maniere d’étre du eréateur. Entre I'immuta-
bilité¢ de 'absolu et la mobilité des étres créés, entre I'élre
et le devenir, entre l'éternité et le temps, il n’y a pas de
commune mesure.

Que faisait Dieu avant qu’il eut le bon plaisir de créer ?
La question décele une naive ignorance de la nature de
Dieu. En lui il n’y a ni avant ni aprés, puisqu’il n'y a ni
passé ni futur. Demander ce que Dieu faisait avant la créa-
tion c’est fournir la preuve qu’inapte & se dépouiller des
fantomes qui peuplent I'imagination charnelle on ne lest
pas moins a comprendre que le Dieu-esprit est au-dessus
de toute contingence temporelle, et que la durée a com-
mencé avec le monde créé. L’univers tout entier peut étre
emporté dans le tourbillon du temps, sans que le créateur
soit troublé dans son éternelle immutabilité. Il erée hors le



LA CREATION SELON SAINT AUGUSTIN 287

temps des étres (ui sont dans le temps. Quand on dit que
le temps n’est pas antérieur au monde, ne céde-t-on pas
déja a l'illusion qu’il puisse y avoir un temps avant le
temps ?

Augustin a poussé plus loin sa méditation sur ce grave
sujet. La durée est-elle vraiment un mode d’existence du
monde ? Le temps est-1l quelque chose dans les clioses ?
Il me parut que le temps n’est qu'un déploiement; mais de
quot? je Uignore et je ne serals pas surpris que ce soil le
déplotement de Uesprit lui-méme. (est en toi, 6 mon esprit,
que je mesure le temps (1). Le temps, simple forme de la
sensibilité, lunette de P'esprit humain !

Cependan!t le réalisme latin si vigoureux chez Augusiin
ne lui pas permis de tirer l'uliime conséquence d'une sug-
gestion qui meénerait toul droit & lidéalisme transcendantal
d’un Fichte. Il s’est born¢ sur ce point & devancer Kant.

D’ailleurs il restait & s’expliquer sur l'espace. La méme
nécessité logique qui oblige & coneevoir Dieu indépendant
du temps le suppose avec une égale force au-dessus des
contingences spatiales. L’¢tre divin ne peut pas étre dans
I’espace, sinon la pensée se trouverait acculée 2 une alter-
native impie, celle d'un Dieu localisé, isolé et inaccessible
dans quelque impénétrable solitude, loin d’'un monde aban-
donné i lui-méme, ou bien 'abominable fantome d'un Dieu
diffus dans l'univers infini. De toute facon, enfin, situer
Dieu dans l'espace ¢’est le matérialiser et le nier. Or Dieun
est esprit. S’il y a quelque moyen d’entrevoir la vérité sur
les relations que le créateur des esprits entretient avec l'es-
pace, c¢’est d'interroger 'ame humaine, de toutes les créa-
tions spirituelles celle qui se rapproche le plus de la nature
de Dieu. Or 'esprit de 'homme jouil de la triple propriété
d’étre indivisible, de n’occuper aucun siége particulier dans
le corps qu’il anime, et de manifester sa présence totale

(1) Confessions, XI, 26, 27 : Inde mihi visum est nihil esse alind tempus
quam distentionem; sed cujus rei, nescio, et mirum si non ipsius animi...
In te, anima mea, tempora metior,



288 EDOUARD LOGOZ

dans toutes les parties de ce méme corps sans cesser de
g’affirmer indépendant de la chair. L’esprit est soustrait aux
lois de l'espace occupé par le corps, puisqu’il y est & la fois
tout entier partout et nulle part en particulier.

Par analogie, on doit concevoir 'esprit infini au-dessus
des limitations de l'espace. Il est tout entier partout, aucune
étendue ne le contient ; il n'a aucune limite (1). Non qu’il
sotl diffus comme une masse a travers lUimmensite de telle
sorte qu’il se trouve partageé par moitié dans une moitié du
corps du monde, et pour une autre moili¢ dans une auire
mottie. Mais il est tout entier partout, tout entier dans le
ciel, tout eniier sur la terre. Aucune ¢etendue ne le limite,
el partout il est intégralement en lui-méme (2).

Ce que Dieu faisait avant la création? Vers 'an 4oo en-
core, Augustin avouait n’en rien savoir, pour éluder la dif-
ficulte de la question, el dans quelques rares passages des
écrits de U'époque il osait déclarer qu'avant de faire le ciel
et la terre, Dieu ne faisait rien (3). Déclaration déconcer-
tante puisqu’il avait déja élaboré sa fameuse théorie sur la
relativité de 'espace et du temps, a la suite de Plotin, et
que cette théorie devait lui servir & résoudre la dilficulté.

En effet si la création a eu lieu dans le temps et dans
l'espace, on se heurte au plus redoutable dilemme. Ou bien
il faut admettre en Dieu un état d’inaction suivi d'une ére
d’activité créatrice, ce qui implique une modification de
I'essence divine; et 'immutabilité de Dieu, pivot de toute
la théologie augustinienne, devient un non-sens. Ou bien
I'immutabilité divine considérée sous l'angle de la durée
appelle la double éternité de I'énergie créatrice et de la

(1) De Civitate Dei, VIIL, 30 : Deus ubigque totus, nullis inclusus locis,
nullis vinculis alligatus.

(2) Epistola r37: Non tamen per spatia locorum quasi moles diffusus,
ita ut dimidio mundi corpore sit dimidius, et in alio dimidio dimidius,
atque ita per totum totus, et in coelo et in terra lotus, et nullo contentus
loco, sed in seipso ubique totus.

(3) Confessions, XI, 12: Audenter dico, antequam faceret Deus coelum et
terram, non faciebat aliquid.



LA CREATION SELON SAINT AUGUSTIN 289

création, a moins (ue, conséquence extréme et absurde, on
n'en vienne a nier la réalité du monde créé. Et ces trois sup-
positions sont également intolérables.

Comment l'univers peut-il avoir un commencement de
durée, sans porter atteinte & l'immutabilité du créateur au
moment de la création? C'était 1A pour Augustin le gros
probléeme & élucider.

D’abord gu’est-ce que le temps ?... Je le sais quand per-
sonne ne m’interroge, mais si on me le demande et que je
veuille Uexpliquer, je ne sais plus... Je déclare en effet
savoir avec certitude que st rien ne passait, il n’y aurail
pas de temps passé, que si rien ne devait arriver, il n'y
aurail pas de temps futur, el gque st rien n'était il n’y au-
rait pas de présent. (1)

Un examen plus attentif de cette triple division du temps
en passé, en futur et en présent fortifie la présomption que
le temps est une simple forme de la mutabilité. Le passé
n’est plus et le futur n’est pas encore. Nous nous rappelons,
il est vrai, un long passé, et nous imaginons un avenir
lointain ; mais dans le souvenir comme dans l'attente, nous
ne faisons pas autre chose qu’actualiser ou doter d’une exis-
tence illusoire ce qui n’est plus (praesens de praeterito) et
ce qui n'est point encore (praesens de futuro). Ni le passé,
ni le futur n'ont ainsi de réalité objective. Kntre ces deux
abimes sans fond d’ou surgissent et ou roulent les choses
fugitives, le présent est-il quelque chose ? Pas davantage.
Car I’heure qui passe, la minute actuelle, la seconde comme
le siécle est divisible par la pensée en un nombre infini de
particules qui appartiennent soit au passé¢ soit au futur.
Aucune n’est un présent réel. D’ailleurs, 'idée d’'un présent
absolu est inconcevable, car ce présent supposerait une
suspension de la durée, un arrét dans I'écoulement du futur

(1) Confessions, XI, 14 : Quid est ergo tempus ? Si nemo ex me quaerat,
scio 3 si quaerenti explicare velim, nescio... fidenter tamen dico scire me,
quod si nihil praeteriret, non esset praeteritum tempus, et si nihil adveni-
ret, non esset futurum tempus, et si nihil esset, non esset praesens tempus.



20 EDOUARD LOGOZ

dans le passé. Il n'y a pas de présent (1). De telle sorte que
nous ne pouvons pas dire en vérité que le temps existe, si
ce n'est dans ce sens qu’il tend au néant (2).

Cette analyse permettait & Augustin de distinguer entre
le temps, sphére de la mutabilité sans présent véritable, et
I'éternité, sphére de Dieu, qui est un présent sans passé ni
futar. Si, dit-il, on distingue correctement Uéternité et le
temps, le temps inconcevable sans quelque chose qui passe
et Uéternité qui exclut toul changement, qui ne voit qu’il
ny aurait poini de temps s’il n’y avait une création en
mouyvement. (3)

En conclusion, I'étendue est la condition de la corporéite,
et 'espace n’existerait pas sans un monde matériel. Peut-
étre méme l'espace est-il postérieur au temps dans 'ordre
de la succession -créatrice, puisque l'évéque d'Hippone
admet avec toute I'Eglise U'existence des anges, créatures
spirituelles antérieures a I'univers visible.

Il y a trois sortes de natures: Une nature qui se ineul
dans Uespace el le temps, c’est la corporéité; une autre na-
ture dont les changemenis ne se produaisent en aucune facon
dans Uétendue mais uniquement dans le temps, lelle Udme;
et enfin une nature qui ne peut éire déterminée ni par les-
pace ni par le temps, el c’est Dieu. (§)

La doctrine de la relativité de l'espace et du temps ¢tait
déja celle de Plotin. Dans les deux systemes elle protege
I'immutabilité de I'étec supréme. Le Pére de 'Eglise et le chel
d’école sont ainsi en plein accord aussi longtemps qu’ils spé-
culent sur le principe premier au repos, en sa qualit¢ d’en-
tité primordiale et unique. Ils bifurquent dés qu’ils en vien-

(1) In Johan. Evang. Tract., XXXIX, 10 : Praesens quaero, nihil stat.

(2) Confessions, XI, 14 : ...ut non vere dicamus tempus esse, misi guia
tendit non esse.

(3) De civitate Dei, X1, 6 : 5i recte discernuntur aeternilas et tempus,
quod tempus sine aliqua mobili mutabilitate non est, in acternitate autem
nulla mutatio est, quis non videat quod tempora non fuissent nisi creatura
fieret, quae aliquid aliqua motione mutaret.

(4) Epistola 17 (Coelestino).



LA CREATION SELON SAINT AUGUSTIN 201

nent a considérer Dieu dans sa fonction de cause premiere
en acte.

Pour Plotin, le monde, émanation de 1'essence de 'Un
Premier, est une combinaison de I'étre et du non-étre. Le
cosmos devient l'é¢ternel et nécessaire déploiement de la
substance divine dans des étres merveilleusement sériés, et
I'Un Premier n'est plus que la synthése idéale des forces
qui régissent le monde de toute éternité: ce que Plotin ex-
prime en disant que Dieu est partoul en soi-méme (Glov
mawtayob év oeowt). 1l en résulte que Dieu n’est transcendant
a rien, puisqu’il est immanent 4 un univers éternel comme

lui, et son immutabilit¢ aussi bien que sa transcendance

,
disparaissent dans ce panthéisme dynamique.

A I'émanatisme de P'école régnante, I'Eglise avait toujours
opposé la doctrine d'une création pure et simple, facilement
accessible au grand public, et d’ailleurs en parfait accord
avec l'esprit du christianisme.

Le Dieu sensible au cceur des croyants ne peut pas étre
le Dieu impersonnel et immanent des philosophes. Il n’est
vivant qu'a la condition d’étre personnel et la personnalité
implique la transcendance. D’autre part la piété le percoit
présent partoul. Et c’est le mystere de la foi que 'ame en
communion avec le Pere des esprits se sente sous la puis-
sance d'un étre qui la remplit et la domine simultanément,
sous la dépendance d'un Dieu qui 'anime du dedans et du
dehors. L’antinomie de la transcendance et de I'immanence
se résout ainsi spontanément sur le terrain de I'expérience
religieuse. En vertu d’'une nécessité morale irrésistible, 'ame
chrétienne transforme les données de I'expérience intérieure
en postulats d'une portée universelle en affirmant que le
Dieu vivant, transcendant et immanent au ceeur P'est égale-
ment au monde entier.

Ici se creuse 'abime qui sépare 4 jamais la religion de la
philosophie rationnelle. En opposition a la piété, la raison
formule le probleme de la transcendance et de l'immanence
divines sous la forme d’une antinomie irréductible, et la



292 EDOUARD LOGOZ

philosophie sera toujours déiste ou panthéiste (Pathéisme
étant une variété du panthéisme), parce que la raison loca-
lise, c’est-a-dire finit fatalement par matérialiser son Dieu,
soit qu’elle l'isole quelque part dans une transcendance soli-
taire, soit qu'elle en remplisse l'univers. Kt dans les deux
cas Dieu n’est plus ni une personne ni un esprit, mais une
foree. La théologie d’Augustin et en particulier sa doctrine
de la relativité¢ de I'espace, supprime le probleme et ignore
I'antinomie redoutable. Dieu est esprit, et en tant qu’esprit
n’est pas soumis a la nécessité matérielle d’occuper une por-
tion seulement ou la totalité de I'espace infini.

Précisons. Avant que le monde fut, il n’y avait ni espace
ni temps, I'Eternel se suffisait pleinement & soi-méme; le
Dieu triple et un, dont I'essence est I'amour, trouvait dans
sa triplicité 'objet parfait de son amour. Le monde pouvait
ne pas étre, et s’il est, ¢’est que Dieu I'a voulu. La volonté
libre et inconditionnée du Tout-Puissanl constitue ainsi
Punique raison d’étre de l'univers. C’est le miracle des mi-
racles, celui dont I'évidente réalité justifie la foi a tous les
autres : il n’y avait rien et le monde fut.

Eb. Locoz.



	La philosophie de l'histoire de Saint Augustin

