Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 6 (1918)

Heft: 28

Artikel: Kant, rénovateur de la méthode en philosophie
Autor: Miéville, Henri-L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380004

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380004
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KANT, RENOVATEUR DE LA METHODE

EN PHILOSOPHIE

L’un des hommes qui ont le plus profondément étudié Kant
résume dans cette formule frappante 'atlitude prise par le grand
penseur a l'égard des problémes métaphysiques: « La Criligue
de la raison pure affirme le monde métaphysique, mais elle nie
la valeur de la métaphysique comme science » (1). C'est pourquoi
Iintérét de la doctrine kantienne réside moins dans les idées
métaphysiques qu'elle soutient que dans la méthode qu’elle inau-
care, méthode qui renouvelle, élargit et transforme profondé-
ment le rationalisme philosophique dont elle recueille I'héri-
tage. Comme d’ailleurs la maniére nouvelle dont la Critigue
pose et résout les questions philosophiques n’est pas sans réagir
profondément sur les concepts familiers du rationalisme classi-
que, c’est a l'examen de la méthode qu'on est ramené méme
si I'on aborde le kantisme avec des préoccupations métaphysi-
ques. (2)

Deux conceptions fondamentales dominent la théorie criticiste
de la connaissance. Li'une est la thése que Kant expose pour la
premiére fois dans la Dissertation de 1770, c'est lidéalite du
temps et de Uespace. L'autre est la déduction iranscendantale

(1) A. Rignr, Der philosophische Kritizismus, 2° Auflage (Leipzig 1908)
_ t. 1, p. 584. Nous recommandons cet ouvrage a ceux de nos leeteurs qui
voudraient g’'initier & la philosophie critique.

(2) Kant lui-méme présente son ceuvre maitresse comme un « traité de la
méthode ».



KANT 223
des catégories, dont on ne trouve encore nulle trace dans la
Dissertation, mais dont I'importance est plus grande encore,
puisque en définissant les conditions qui rendent la connaissance
possible — ou si I'on veut qui en garantissent l'objectivité —
Kant en venait a distinguer un usage légitime et un usage illé-
gitime des « concepts purs de 'entendement » et critiquait toute
métaphysique qui prétendrait, a linstar des grands systémes
rationalistes, déduire de certains concepts une science de I'étre
en soi.

Cette science, il 'admettait encore dans la Dissertation, il la
condamne dans la Critigue et dans les ouvrages subséquents
sans jamais revenir sur son verdict.

Pourquoi M. Werner veunt-il & tout prix qu'en dépit des textes
les plus clairs et des déclarations formelles de Kant, la doctrine
de la Dissertation représente, en ce qui concerne l'usage et la
portée de I'entendement, la pensée permanente et fondamentale
du philosophe ? C’est la, si je ne fais erreur, une opinion que
M. Werner est seul a professer parmi la foule des interprétes et
des critiques de Kant. Il faut des arguments bien forts pour
soutenir pareille gageure.

Avant d’examiner ceux quavance M. Werner, marquons plus
nettement ce qui sépare le point de vue de la Critigue de celui
de la Dissertation; nous verrons ensuite s’il est possible de
soutenir que « Kant n’a pas varié » sur la question capitale du
role qu’il assigne a l'entendement dans la connaissance.

Sur un point déja la Dissertation avail fait ceuvre critique :
elle s’efforgait d’établir que le temps et 'espace ne peuvent pas
étre considérés comme des réalités indépendantes de lesprit,
mais quil faut y voir des lois inhérentes a notre facon de per-
cevoir le réel : leges insitae. 1l en résultait que la connaissance
sensible — celle qui a pour objet ce qui nous est donné dans
le temps et I'espace — est affectée quant & sa forme d'un carac-
tére de subjectivité. Elle ne nous fait pas connaitre les choses
telles qu’elles sont en elles-mémes, les « choses en soi » ou « 'en
sol des choses », comme le pense le réalisme naifl, elle ne mnous
révele que notre facon d’étre affectés par elles et de les repré-
senter.

A la connaissance sensible Kant oppose dans la Dissertation
la connaissance par lI'entendement concue comme une connais-



224 HENRI-L. MIEVILLE

sance a priori, comme une science de l'étre qui serait tirée des
concepts purs de I'entendement.

(C’est sur ce point trés précis qu'ont porté dans la suite les
réflexions et les doutes du philosophe. Gest a cette doctrine
qu’il faisait allusion plus tard, lorsqu’il parlait du « sommeil
dogmatique » qu’il avait fini par secouer. De ses méditations
est sortie une conception nouvelle et toute différente des con-
ditions de la connaissance.

Nous savons par la fameuse lettre de Kant 4 son ami Herz (1)
quelles sont les réflexions qui ont donné le branle a sa pensée.
il y confesse avoir négligé jusqu’alors de poser la question capi-
tale qui doit étre le préambule de toute recherche métaphysique:
« Sur quoi se fonde le rapport de ce que nous appelons une
représentation avec son objet » (2), ce qui revient & dire: sur
quoi repose et de quelles conditions dépend I'objectivité de ceux
de nos jugements qui prétendent nous faire connaitre le réel?

Au fond, Kant reprenait en des termes plus précis un pro-
bléeme que Descartes déja s’était posé. On sait qu’infidéle
a lesprit de la méthode qu’il avait inaugurée, Descartes
invoquait, pour le résoudre, la véracité divine — le deus ex
machina — tandis que ses successeurs et en dernier lieu Leibniz
avaient recours a l'idée d'une harmonie préétablie entre la pensée
et son objet. Kant reconnait la vanité de ces expédients d’une
philosophie «paresseuse ». Il s'agit de savoir quelles conditions
nos concepts doivent remplir pour avoir le droit de prétendre &
la valeur objective de connaissances et 'on répond en admettant
d"emblée, avant que ces conditions aient été fixées, la valeur
objective de certains concepts métaphysiques ! Kant cherchera la
solution dans une autre voie: il fera l'analyse des conditions
de la connaissance et n'invoquera pour les établir d’autre critére
que l'évidence, c’est-a-dire le principe méme que Descartes
avait proclamé, le seul dont on puisse s’inspirer, si I'on entend
pratiquer une méthode vraiment philosophique.

La question formulée dans la lettre a Herz devient surtout
brialante, lorsqu’on s'apercoit que nos représentations, en tant

(1) Lettre du 21 février 1772.

(2) « Auf welchem Grunde beruht die Beziehung desjenigen was man in
uns Vorstellung nennt auf den Gegenstand? »



KANT 295

précisément qu'elles veulent étre des connaissances objectives,
sont des synthéses complexes ou les impressions immédiates qui
nous paraissent venir directement des choses, ot le donné n'entre
jamais que pour une part, fait capital que les analyses de Locke
et surtout de Hume avaient eu le grand mérite de mettre en
lamiére et dont elles avaient souligné l'importance épistémo-
logique.

Lorsque nous disons quun phénomeéne A est la cause d’un

phénoméne B — par exemple le froid, la cause de la congéla-
tion de I'eau — nous dépassons ce qui nous est immédiatement

donné, l'impression de froid, la vue de leau qui se congéle,
pour affirmer un fait geénéral et un rapport objectif. Nous ne
voulons pas dire que notre impression de froid est cause de la
congélation de I'eau, mais que le froid — phénoméne qui exisie
dans la nature et non pas seulement en nous — ameéne l'eau a
se congeler — autre phénoméne qui se passe hors de nous et
indépendamment de la perception que nous pouvons en avoir,

Qu’est-ce qui nous autorise a passer de la constatation d'une
succession d'impressions en nous a l'affirmation d'un fait géné-
ral, d'un rapport objectif entre les choses de la nature? Notons
que ce rapport nous le définissons au moyen de deux concepts
auxquels nous reconnaissons ainsi une portée toute péciale : les
concept de substance et celui de causalité. Le concept de subs-
tance, puisque I'eau, qui tout d’abord est liquide et qui passe a
I’état solide, est congue comme le sujet permanent d’une trans-
formation qui ne touche que sa maniére d’étre; et le concept
de causalité, puisqu’un changement survenu dans l'état de I'at-
mospheére est concu comme entrainant a sa suite un changement
dans I'état de l'eau.

Discutant la notion de substance Locke avait constaté qu’elle
ne se tire pas des données sensibles. C’est une notion dont nous
nous servons pour coordonner et grouper ces données en les
rapportant a des étres dont nous posons l'existence objective.
Mais que vaut cette opération ? Peut-on la justifier rationnelle-
ment? Sur ce point la doctrine de Locke restait flottante et
vague. (1)

(1) Dans son Essai philosophique sur Uentendement humain Locke sem-

ble considérer la notion de substance comme résultant d’une illusion créée
par le langage, mais ailleurs, dans une lettre a Stillingfleet (citée par Riehl



220 HENRI-L. MIEVILLE

On sait que Hume s’attaqua plus spécialement au probléme
de la causalité. Analysant les impressions qui nous sont données
sous forme de successions de sensations et d’'images; il n'y
trouve rien qui puisse justifier I'affirmation d’'un rapport causal.
Comme d’autre part il avait montré qu'on ne saurait tirer de la
notion méme de causalité la démonstration de sa valeur objec-
tive, renoncant dés lors a fonder rationnellement I'objectivité de
la science — c’est la le scepticisme de Hume — il se cantonna
dans une interprétation purement psychologique du processus
de la connaissance et considéra les notions de cause et de
substance comme des habitudes de pensée toutes subjectives
créées par la répétition des mémes séries d'impressions.

Deux conclusions se dégageaient de la philosophie de Hume :
la présence dans nos jugements d’éléments intellectuels, de
concepts irréductibles aux données sensibles et qui cependant
jouent un role essentiel dans la connaissance, puisque sans eux
nous ne pourrions dépasser nos impressions subjectives pour
affirmer les objets et leurs relations. D’autre part, I'exemple
de Hume montrait que la valeur objective des concepts de I'en-
tendement n’est point évidente par elle-méme et qu’il est néces-
saire de montrer dans quel sens et pourquoi ils peuvent étre
considérés comme des instruments de connaissance (1).

Cn voit comment Kant subissant l'influence du philosophe
anglais fut amené a prendre dans la Critiqgue de la Raison pure
une attitude toute différente de celle qu’il avait encore dans
la Dissertation. Admise sans examen dans la Dissertation, la
valeur objective des concepts purs de l'entendement devient
pour lut le grand probléme a résoudre. Aussi bien quand
M. Werner croit pouvoir affirmer la permanence chez Kant

Op. cil., p. 73-74) postérieure & I'Essai il reconnait que la substance est une
idée nécessaire de l'entendement. Il ne conleste pas la légitimité de son
emploi et se borne a établir que la relation qu’elle affirme entre les qua-
lités ou caractéres d’'un méme objet reste inconnaissable. La critique de
Locke condamne irréfutablement tout emploi spéculatif de la notion de
substance, elle nous prépare & conecevoir son rodle comme celui d’'une caté-
gorie de I'entendement, mais sans le définir encore avec précision.

(r) Hume lui-méme n’avait-il pas admis, sans se rendre compte de 'incon-
séquence quil commettait & son point de vuae, la portée objective des juge-
ments par lesquels il affirmait les lois psychologiques de l'association et
de habitude ?



KANT 227

d’'une doctrine de P'entendement conforme a celle de la Disser-
tation, il ne tient aucun compte de l'événement capital qui a
aiguillé la pensée du philosophe dans une voie nouvelle qu’elle
ne devait plus quitter désormais. Ce n’est qu’a partir du moment
ou Kant a été ¢branlé dans son assurance dogmatique concer-
nant la valeur de la connaissance a priori que la Critigue pou-
vait naitre.

Mais, dira-t-on peut-étre, 'examen auquel l'auteur de la Cri-
tigue soumet la connaissance a priori n'aura-t-il pas pour résul-
tat de la justifier & nouveau? Ne peut-on pas affirmer avec
M. Werner que « Kant n’a pas cessé d’admettre que la connais-
sance a priori est vraie, c'est-a-dire objective » ?

En s’exprimant ainsi on créerait une équivoque. La connais-
sance a priori que Kanl admet dans la Critique et les ouvra-
ges subséquents n'est pas la méme que celle qu'il admet dans la
Dissertation. Sans doute elle est encore une connaissance par les
purs concepts, mais — et c’est la le point capital — cette connais-
sance n'a plus le méme objet, elle ne nous révele plus 1'étre en soi
comme dans la Dissertation, elle ne constitue pas a coté de la
connaissance sensible ou phénoménale une connaissance intellec-
tuelle dont la portée serait plus profonde et l'objet différent.
Dans la phrase que je citais tout a I'heure, M. Werner entend
par connaissance objeclice une connaissance portant sur le réel
en soi. Cest precisément ce genre d'objectivité qu'a partir de
la Critique Kant refuse aux concepts de I'entendement. Dans la
Critiqgue et a partir d’elle la connaissance a priori n'est plus
aux yeux de Kant une connaissance des choses, elle n'est que
la connaissance des formes que revél nécessairemenl nolre
représentation des choses.

Nous ignorons par exemple ce que peuvent étre la substan-
tialité ou la causalité dans le réel, dans les choses en soi; nous
I'ignorons aussi bien pour les étres matériels que pour les étres
spirituels. La critique de Locke et de Hume garde a cet égard
sa pleine valeur. Mais il est certain a priori que si des objets
s'offrent &4 notre perception, nous ne pourrons les concevoir
comme tels qu'a la condition de leur attribuer une permanence,
une continuité d’étre a travers les changements et d’admetire
entre eux une réciprocité d’action. Ainsi les notions de subs-
tance et de causalité sont des catégories: elles ont pour fonc-



228 HENRI-L. MIEVILLE

tion non pas de nous renseigner sur la nature des choses, mais
de nous permettre de rapporter nos perceptions & des objets,
elies sont constitutives de la notion méme d’objet telle que notre
entendement mu par ses lois propres a été amené a la conce-
voir au contact des choses. Elles définissent « le concept d’objet
en général » (Begrift eines Gegenstandes tiberhaupt) et sont par
la méme des conditions ou des formes a priori de toute expé-
rience, de toute connaissance se rapportant au réel.

Nous pouvons déterminer les catégories en analysant la struc-
ture logique de nos jugements. Les concepts purs de¢ l'entende-
ment ne sont pas autre chose en eflet que « les formes logiques
du jugement mises en rapport avec la notion d’existence objec-
tives ». (1) Cette découverte Kant ne l'avait pas encore faite,
quand il écrivit la Dissertation. Elle ouvrait la voie a la Crili-
que, car elle conduisait au méme résultat que les analyses des
philosophes anglais, elle tendait a faire concevoir les catégories
non comme des formes de l'étre, ainsi que le voulait 'ancienne
métaphysique, mais comme des formes de la connaissance de
Pétre et elle suggérait & Kant une idée nouvelle et féconde qui
lui permettait de dépasser le point de vue de l'empirisme
anglais, I'idée que c’est précisément en vertu de leur caractere
purement formel que les catégories jouent un role nécessaire et
fondamental dans la connaissance.

I’ancienne métaphysique réalisait les concepts de l'entende-
ment, elle les prenail sans autre examen pour des [ormes de
I'étre, elle croyait instituer de cette maniére une science de
I'étre en soi. Clest cette doctrine, dont il n’était point encore
dégagé dans la Dissertation, que Kant répudie dans la Critiqgue,
non seulement parcequ’elle est arbitraire, mais surtout parce-
qu’elle est incapable d’expliquer et de justifier la valeur objec-
tive de la connaissance. Devant les critiques de Hume l'ancienne
métaphysique est désarmée ; elle aboutit au sceplicisme.

(1) Victor DEersos, La philosophie pratique de Kant (Paris, 1905), p. 199.
Pour nous en tenir aux deux catégories dont nous avons déja parlé et dont
le role est particuliérement important, Kant retrouve dans le rapport de
substanece a aceident celui de sujet a attribut tel qu'il est impliqué dans
tout jugement d’attribution; dans le rapport de cause a effet il reconnait
une spécification de la relation de principe a4 conséquence dont I'expression
la plus générale est le jugement hypothétique: si A est, B est.



KANT 229

L'erreur qu’elle commettait en réalisant les concepts de len-
tendement était de ne point apercevoir que toul jugement qui
pose une réalité contient deux opérations distinctes : concevoir
une chose et la concevoir réelle sont deux actes de pensée diffé-
rents dont I'un ne renferme pas la justification de l'autre. Le
passage de Uessence a lexistence, du concept a l'étre a besoin
d’une justification extra logique. Pour que la connaissance soit
possible, il ne suffit pas du concept, il faut que I'élre nous soit
donné dans une intuition.

Telle est la découverte qui creuse un abime entre la Critigue
et la Dissertation. Le probléme, tel que Kant se le pose désor-
mais, ne pourra étre résolu par les moyens de l'ancienne méta-
physique. C'est pour l'avoir formulé en termes précis et pour
s’étre appliqué le premier a en trouver la solution que Kant est
devenu pour la philosophie moderne le rénovateur de la méthode.

L'intuition est encore une forme de la pensée, mais distincte
de I'entendement logique. IL’intuition n'est pas discursive, elle
proceéde par vues globales; le tout y précéde et y conditionne
la partie. La seule intuition que nous connaissions est U'in{uition
senstble. Kant désigne par ce terme — qu’il est trés important
de bien comprendre — toute donnée qui a forme d’espace ou
de temps (1).

Par opposition a I'entendement qui est activité intellectuelle
notre sensibilité est « réceptive ». Elle nous met en présence d’un
donné qui n’est point notre ceuvre. L'intuition sensible offre a la
pensée une multitude d’objets dont nous nous distinguons nous-
mémes et par rapport auxquels nous saisissons notre propre
existence et notre propre activité dans le temps et dans I'espace.
Elle ne se confond pas avec le réel lui-méme, comme l'ensei-
gnera Bergson, elle représente notre facon d’étre affectés par
les choses, Veffet immédiat de notre rencontre avec elles anté-
rieurement 4 toute élaboration intellectuelle.

Au sujet de la forme nécessairement temporelle ou spatiale
de Tl'intuition, nous avons vu que dans la Dissertation déja Kant
soutenait 'apriorité et l'idéalité du temps et de l'espace. L'a-

(1) L’intuition sensible ne se borne pas aux données de nos sens exté-
rieurs, elle comprend outre le domaine de la perception externe tout ce qui
est objet d’introspection. Dans la terminologie de Kant sensibie n’est donc
pas synonyme de matériel.



230 HENRI-L. MIEVILLE

priorité se dégageait pour lui surtout du fait que I'espace et le
temps sont nécessairement concus comme des touts infinis et
continus, toute portion d’espace et toute durée ne pouvant étre
concus que comme une limitation de l'espace total et du temps
total. L'intuition du temps et de l'espace déborde nos percep-
tions toujours limitées ; en outre il est manifeste que seule
I'apriorité de ces deux formes de notre sensiblité peut rendre
compte du fait qu'étant des individus distincts nous concevons
I'espace comme unigue et le temps de méme et qu'a l'avance
nous savons que tout corps aura nécessairement une position
dans cet espace unique et tout phénomeéne une place dans le
temps. Quant a I'idéalité du temps et del'espace, elle résulte des
considéra tions suivantes : nous pouvons concevoir des durées
el des éten dues réelles, concrétes, déterminées, a la condition de
les rapporter a d’autres durées ou étendues de méme nature, mais
Pespace et le temps absolus qui comprendraient toutes les
¢tendues et toutes les durées échappent précisément a la condi-
tion qui nous permettrait de les déterminer comme réalités. En
tant que totalités, l'espace et le temps sont nécessairement
idéaux et pourtant ils conditionnent notre intuition des étendues
et des durées concrétes, ils n'en dérivent pas, ils la rendent
possible puisque toute étendue déterminée suppose l'espace total
et toute durée déterminée, le temps. (1)

(1) On se fait une idée inexacte de la doctrine kantienne de I'idéalité
de I'espace et du temps, lorsqu’on en conclut que pour Kant il ne sau-
rait y avoir de durées ni d’étendues réelles. La réalité que Kant dénie
au temps et a I'espace n’est pas celle qu’ils ont dans notre expérience
dont ils sont les conditions, c’est 'existence absolue, l'existence hors
de notre pensée. Nous ne saisissons en effet le temps et I'espace que
sous la forme de pensées et 'analyse de ces pensées ou de ces intui-
tions montre clairement qu'on ne saurait les détacher de Pesprit qui
les pense. Elles ont en effet pour caractére commun la continuiié, ¢'est-
a-dire 'homogénéité et la divisibilité indéfinies. Or le continu, sous
quelque forme qu’il se présente, ne saurait étre considéré comme un
donné extérieur ala pensée, car ¢'il était cela, I'homogénéité de ses
parlies apparaitrait comme un fait contingent qu’'une expérience pour-
rait contredire an lien d’étre une loi constitutive de sa nature méme.
Enfin sa divisibilité indéfinie ne pourrait éire affirmée a priori; il n’y
aurait aucune raison de admettre au dela du point ou la division
effective a 6té poussée. Mais I'espace sensible et le temps concret, la



KANT 231

li s’en faut d'ailleurs que par elle-méme lintuition sensible
satisfasse aux conditions d'une .véritable connaissance. « Par
Iintuition, dit trés justement Riehl, des objets nous sont donnés,
mais il faut les concepts pour que ces objets donnés puissent
étre pensés comme objets. »

durée vécue, possédent-ils ces mémes caractéres de continuite et
d’homogénéité ? Et si tel n’est pas le cas, s’il faut reconnaitre l'exis-
tence d’un minimum perceptible d’étendue et celle d'un minimum per-
ceptible de durée, que devient I'argumentation (ui prétend établir
Pidéalité du temps et de 'espace ? — Elle subsiste, car si I'on examine
par exemple I'idée que nous pouvons nous faire d'un minimum per-
ceptlible de durée, on s’aperceit que cette idée n’est possible que
grace A lintuition d’un temps conticu et hornogéne. Pour pouvoir é&ire
déclaré plus court que les autres, il fant quno moment de la durée
puisse leur étre comparé, il faut qu’il existe entre eux une commune
mesure. Ainsi le temps homogeéne est présupposé toutes les fois qu'il
est question d'une durée limitée, d’'une durée concrete. La forme que
revétira cette durée vécue, non pas en tant qu'elie englobe tels ou tels
événements, mais en tant que durée, procédera des lois de la repré-
sentation ; on n’'aura pas le droit d’en faire une forme de I'étre. Il
résulte de tout cela que la réalité empirique des durées concrétes —
et des étendues concrétes, car les considérations précédentes peuvent
s’appliquer aussi 4 'espace — a pour condition lapriorité et ['idéalité
des formes de I'espace et du temps. [l y a entre elles non pas opposi-
tion, mais corrélation. Cela ne nous étonnera pas, si nous songeons
que la réalité empirique, c’est la réalité en tant que percue et repre-
sentée par nous.

Quant a la question de savoir quelle peut étre la signification méta-
physique du temps et de I'espace, la méthode méme de Kant lui impo-
sait & ce sujet la plus grande réserve. L’idéalité des formes de I'espace
et du temps, il ne l'affirme pas en un sens qui 'empécherait d’admet-
tre que rien de réel ne corresponde a ces deux notions dans le monde
des choses en soi. 1l doit y avoir une raison qui fait que notre sensi-
bilité réagissant au contact des choses coordonne ses impressions sui-
vant le schéme de 'intuition spatiale et de l'intuition temporelie. Mais
il est impossible de définir ce « fondement objectif» gque Kant recon-
nait expressément aux formes subjectives du temps et de l'espace.
( « Das rdume ich génzlich ein, écrit Kant, dass Raum und Zeit su-
gleich subjektive und objektive Griinde baben, ich behaupte nur, dass
in diesen Grinden oder diesem Substrate, Raum und Zeit nicht die
Bestimmungen desselben an sich, sondern bloss des Subjektes sind »,
passage cité par Rienr, Op. cit., p. 476.)



232 HENRI-L. MIEVILLE

Quand je vois de 'eau se congeler & la température de zéro
degré, j'ai des impressions soit simultanées soil successives,
nais ces impressions auraient beau se répéter, elles resteraient
des états de conscience purement subjectifs, de simples frag-
ments de mon existence personnelle, si elles ne m’obligeaient en
(quelque sorte a les dépasser par la pensée et a former des con-
cepts. Quand je dis : la température de zéro degré améne la con-
oélation de l'eau, les concepts qui interviennent dans cette pro-
position et le lien que j'établis entre eux sont considérés comme
possédant une signification objective, ils désignent non plus seu-
lement des états d'un sujet, mais des réalités ou des rapports
de réalités identiques pour tous les sujets.

Ainsi la connaissance ne s’achéve que par le concept et ce
role capital le concept ne peut le jouer que s’il n'est pas un
simple résidu de sensations. 5’1l n'était que cela, comme le
veulent les théoriciens de l'empirisme, il serait de nature sub-
jective et ne pourrait signifier un objet identique pour tous les
sujets (1).

Tel est le sens profond de 'apriorisme kantien. On I'a souvent
mal compris, parcequ’on s’est achoppé au caractére artificiel du
tableau des catégories tel que Kant I'établit sous l'influence des
classifications trop extérieures de la logique aristotélicienne. On
se méprend fréquemment sur la nature et la vraie fonction des
catégories. On y voit des sortes de cadres rigides ot I'entende-
ment ferait rentrer de force les objets d’expérience et l'on
s'étonne de la complaisante docilité que Kant parait leur suppo-
ser. (Gest la une interprétation des plus superficielles de la
Critique. l.es catégories n’existent pas dans notre esprit indé-
pendamment des jugements que nous formons sur les choses et
les objets d’expérience ne préexistent pas comme tels, c’est
a dire comme représentations, a l'acte intellectuel qui les sou-
met aux catégories. Ce qui nous est donné ce n’est pas ce que
le Jangage courant désigne par le terme objets d'expérience, ce

(1) L'intuition sensible élaborée en conc-pts placés sous la juridiction
des catégories porte dans le systéme kantien le nom de phénoméne. Dans
les passages ont Kant tient a étre tout a fait préeis, il distingue le phéno-
meéne, Phdnomenon, de Uintuition sensible qu’il appelle Erscheinung, lors-
qu'il la considére par rapport aux objets et sinnliche Anschauung, lors-
qw’il souligne son caractére d’intuition. Cf. Rigar, Op. cit., p. 435.



KANT 233

sont des impressions purement individuelles que la pensée
¢labore conformément a ses lois propres et dont elle tire
un systéme de concepts qui a pour fonction de figurer une réalité
objective identique pour tous les sujets et distincte par consé-
quent des perceptions individuelles dont elle détermine et
explique I'accord. (1) Cette opération de la pensée n’est possi-
ble que griace aux catégories; elle ne s’achéve notamment que
par 'emploi des catégories de substance et de cause. 1l en suit
que sans les catégories nous ne saurions concevoir des objetls
d’expérience quels quils soient. L'idée d'objet dont les catégories
nous fournissent les déterminations générales précéde logigue-
ment — Kant ne dit pas chronologiquement — celle de n’importe
quel objet particulier. Elle n’est pas consécutive a 'expérience,
elle rend l'expérience possible, elle en est la condition a priori.

Ajoutons enfin que I'apriorisme kantien n’est pas une théorie
psychologique tendant a déterminer l'origine des concepts de
I'entendement. C’'est la un autre préjugé courant. Au point de
vine psychologique Kant se borne a constater que les concepts
de I'entendement ne se laissent pas tirer des données sensibles
a l'occasion desquelles la pensée les a congus. Il n'est pas
nécessaire d’en savoir plus long sur leur origine pour aborder
le probléme tout différent de leur fonction épistémologique. (2)
A ce point de vue, qui est celui de la Critiqgue, les concepts de
I'entendement sont déclarés a priori, parce qu’ils doivent étre
préalablement posés comme galables pour que devienne possible

(1) Ainsi nait I'image que nous nous faisons du monde, image que les
conceptions de la science ne font qu’épurer en la dépouillant de ses aspects
purement individuels el incommunicables. Considérons par exemple un
principe comme celui de la conservation de la mati¢re ou celui de la
conservation de I'énergie. Ces principes expriment d’une part certains rap-
ports constants de nos impressions subjectives, mais ils vont au dela,
puisqu’ils prétendent étre des lois de la nature. En tant que telles ils posent
Pexistence de réalités subsistant indépendamment de nos perceptions
individuelles et capables d’en déterminer le cours.

(2) Aux yeux de Kant les formes a priori de la sensibilité et les caté.
gories sont des acquisitions de la pensée; il le déclare expressément en
parlant de lintuition spatiale. Telle qqu’elle est, elle n’est point innée: ader
erste formale Grund der Moglichkeit einer Raumanschauung ist allein
angeboren, nicht die Raumvorstellung selbst. » (cité par Rienr, Op. cif.,
p- 390.)



234 HENRI-L. MIEVILLE

I'élaboration d'une expérience commune, la création d'une science
des existences objectives identiques pour tous les sujets et
saisissables sous la forme de phénoménes.

Cela étant, il reste & montrer comment se fail cette sorte de
pénétration du concept et de la donnée sensible dont le phéno-
meéne est le produit et qui fonde la connaissance.

Elle devient possible grace au fait qu'une certaine organisa-
tion et unification des données sensibles est déja partiellement
réalisée par la forme spatiale ou temporelle qu’elles revétent. Le
temps surtout exerce a cet égard une fonction médiatrice.

Nous ne concevons l'étre qu’avec les déterminations de la
substantialité et de la causalité. Mais comment ces notions pure-
ment formelles acquerront-elles un contenu concret ? Comment
déterminer ce qui, dans le donné, est substance et cause? La
subslantialité et la causalité ne sont pas des caractéres inhérents &
certaines parties du douné intuitif, puisque ce donné est repré-
sentation, mais en constatant la permanence dans le temps de
certaines qualités ou de certains groupes de qualités sensibles,
la pensée passant de l'ordre des impressions subjectives a celui
des existences objectives symbolisées par le concept, inter-
préte cetle permanence comme la manifestation d’une substance
et considére l'uniformité constatée de certaines successions de
phénomeénes comme l'indice d'un rapport objectif de causation.

On voit comment et & quelles conditions la catégorie peut
devenir un instrument de connaissance. La science est possible
bien qu’elle ne porte pas sur l'étre en soi directement; c’est
méme grice a ce fait que sa possibilité peut étre expliquée et
démontrée. Elle est possible, parce que Ilintuition sensible,
parce que le phénomeéne ol nous saisissons la présence des cho-
ses est déja un produit de la pensée qu'elle a marqué de son
sceau en l'élaborant conformément aux lois de la sensibilité et
et de I'entendement. Klle est possible enfin dans la mesure seu-
lement ou le réel est pour nous objet d’intuition sensible. Cela
résulte de la thése précédente. Tel est, sommairement indigqué,
I'objet du chapitre fameux de la Critigue intitulé la Déduction
transcendantale des calégories.

I’exposé trés succinct que nous venons de faire achéve
d’éclaircir la différence de point de vue qui sépare la Critique
de la Dissertation. Dans la Crifigue la sensibilité et I'entende-



KANT 235

ment, tout en ayant des fonctions distinctes, ne sont plus sépa-
rés, occupés a des besognes qui peuvent se faire 1'une sans I'au-
tre, ils collaborent d'une facon intime et c’est leur concours
uniquement qui rend la connaissance possible. Alors que dans
la Dissertation la connaissance sensible était concue comme un
mode de connaissance inférieur, la Critigue n’admet plus de
connaissance d'ordre purement sensible, pas plus qu’elle n’ad-
met de connaissance purement intellectuelle : si les catégories
sont « vides » sans l'intuition qui leur fournit une matiére, l'in-
tuition de son coté est « aveugle», c’est-a-dire n’est point une con-
naissance, si elle nerevét forme de concept, processus qui impli-
que une détermination par les catégories de l'entendement.
Comment, dons ces conditions, supposer qu’au fond le philo-
sophe est toujours resté fidele a la doctrine de la Dissertation?
M. Werner cite le passage des Prolégomeénes sur les objets
symétriques. Peut-on 'expliquer autrement que « par une corres-
pondance qui est admise entre I'entendement et le réel en soi»?
— Nous répondrons : c’est précisément la seule explication qui
soit nettement exclue et par le texte de Kant et d’'une facon géné-
rale par leprobléme lui-méme. Kant montre que I'existence d’ob-
jets symétriques échappe a la commpréhension du pur entendement.
Ce qui différencie la main droite de la main gauche ne peut étre
exprimé par aucun concept, car cette différence ne concerne
que la position dans l'espace; il faut que nous en ayons lintui-
tion pour pouvoir la saisir (1). Partant, elle ne s’explique que si
les objets symétriques sont des phénomeénes dont la forme est
déterminée par les lois de notre sensibilité (2). Sans doute ces
phénoménes révelent la présence de choses en soi qui affectent
notre sensibilité, mais la question est ici de savoir si la consi-
dération des choses en soi peut nous aider & comprendre la
notion de symétrie. 1l n'en est rien. Le réel en soi c’est le réel
considéré comme existant indépendamment de Iintuition que

(1) « Wir konnen den Unterschied ahnlicher und gleicher, aber doch
incongruenter Dinge durch keinen einzigen Begriff verstindlich machen,
sondern nur durch das Verhaltnis zur rechten und linken Hand, welches
unmittelbar auf Anschauung geht». Prolegomena, 1'¢* Teil , § 13.

(2) «Es sind sinnliche Anschauungen d. i. Erscheinungen, deren Moglich-
keit auf dem Verhaltnisse gewisser an sich unbekannter Dinge zu etwas
anderem, namlich unserer Sinnlichkeit, beruht ». 1bid.



236 HENRI-L. MIEVILLE

nous en avons. Or le caractére de symétrie est essentiellement
relatif & cette intuition; sa définition échappe a l'entendement.
Comment dés lors trouverait-il son explication dans une cor-
respondance admise entre l'entendement et le réel en soi ?
Comment prétendrait-on en tirer la preuve que les concepts
a priori de I'entendement nous procurent la science de l'en-soi

des choses ?

*
%k *k

L'objectivité de la connaissance n’est garantie que par le
concours de Uintuition et du concept, cette découverte de Kant
le mettait en possession de ce qui avait manqué jusque-la aux
philosophes les plus perspicaces, elle lui fournissait une idée
précise des conditions de la connaissance et partant un critére
pour déterminer la valeur théorique des notions essentielles de
la raison — qu’on songe par exemple aux fines analyses que la
Critique du jugement fait de la notion de finalité — un critére
aussi pour juger la prétention des métaphysiques a s’ériger en
science du réel en soi. L’'agnosticisme de la (riligue en matiére
métaphysique n'est que le corollaire des théses essentielles de
la théorie kantienne de la connaissance.

Cependant M. Werner croit y discerner une contradiction
fondamentale. Il se constitue le champion de toutes les méta-
physiques dont l'ambition est d’aller «droit & I'absolu » et «de
faire découler toutes choses de 'absolu ». Selon M. Werner la
théorie de Kant revient a affirmer que «le sensible n’a rien de
commun avec la réalité » ; d'ou résulterait cette contradiction
que les concepts de l'entendement, dont la fonction est de ren-
dre la connaissance possible, «ne portent que sur un phéno-
meéne qui est radicalement étranger au réel». Kant tomberaiy
ainsi dans une sorte de scepticisme.

Cette critique est-elle justifiée ? Je cherche vainement ou Kant
a pu déclarer ou laisser entendre que le phénoméne est radica-
lement étranger au réel. Le phénoméne est représentation et
comme tel il est engagé dans une double relation : il a rapport
a I'esprit, puisqu’il est pensée et il a rapport au réel, puisqu’il
est la pensée de quelque chose, de ce qui, du réel. nous est
donné dans Uintuition. 11 a — pour employer un autre langage
— un coefficient de réalité et un coefficient d'intelligibilité ou de
rationalité qui se conditionnent mutuellement : le rapport du



KANT 237

phénomeéne au réel ne peut étre affirmé si le phénoméne ne pos-
sede un minimum d'intelligibilité ; il ne devient connaissance
qu'en prenant forme de concept. D’auire part un objet de pen-
sée qui ne posséde que la seule intelligibilité — par exemple les
concepts mathématiques ou les concepts purs de I'entendement
— ne représente que la forme vide d'une connaissance simple-
ment possible.

Au fond M. Werner reproche 4 Kant de ne point avoir
admis sur le terrain de la connaissance théorique une définition
du réel qui I'identifie avec « I'intelligible », définition ¢u’il n'aurait
cessé d’admettre par devers soi. Kant aurait méme eu le tort
de présenter parfois la réalité « comme une chose en soi (qui
serait radicalement étrangére a l'esprit ».

En ce qui concerne cette derniére assertion, je cherche de
nouveau vainement ott Kant a pu énoncer une idée que sa con-
ception de la chose en soi n’entrainait aucunement. Ce que les
choses sont ou ce qui fait que les choses sont indépendamment
de Uintuition oit nous ne saisissons d’elles que leur présence
et leurs relations avec nous, en un mot ce quon entend par
Ven-soi des choses échappe nécessairement a toute détermination
précise et n’est point objet de connaissance, puisque toute con-
naissance prétendant a l'objectivité a besoin de pouvoir s’ap-
puyer sur l'intuition. Voila ce qu'enseigne la Critigue. 11 n'en
résulte nullement que I'en-soi des choses soit étranger a I'esprit.
(C’est la un contre sens, une grave faute de raisonnement que
M. Werner préte a Kant d'une facon toute gratuite.

Mais n’aurait-il pas di identifier sur le terrain de la connais-
sance théorique la chose en soi avec I'intelligible ?

Que faut-il entendre par'«l'intelligible » ? S’agit-il des concepts
purs de l'entendement? Conformément aux suggestions du
rationalisme classique, Kant pense que l'étre en soi, sl
pouvait étre saisi par nous dans une intuition qui lui fat adé-
quate, se révélerait intrinsequement conforme aux catégories,
mais — et c’est ici que se manifeste 'originalité de la méthode
critique — cette supposition n’est pas une connaissance : du
point de vue de la connaissance, elle ne peut avoir qu'une por-
tée toute problématique, car I'en-soi de I'étre ne nous est point
donné dans une intaition et les concepts purs de 'entendement
pris en eux-mémes sont vides. Leur fonction n’est pas ni ne

16



HENRI-L. MIEVILLE

23

r-v

saurait étre de nous procurer la connaissance du réel en soi.
Il est vrai que les choses changent quelque peu d’aspect, si
I'on se place non plus au point de vue d'une impossible science
de I'étre en soi, mais qu'on se tourne vers le sujet qui poursuit
Pecuvre de la connaissance. A ce point de vue l'idée de l'intelli-
gibilité du réel prend une valeur positive, elle est impliquée dans
I'idée méme de science. En opposant sans cesse aux résultats
partiels dune science toujours inachevée I'idée d'une réalité
intégralement assimilée par la pensée et conforme & ses exi-
gences, elle stimule a de nouveaux efforts notre volonté de con-
naitre et « traduit & notre usage la signification inconditionnée
qui appartient aux choses en soi » (1). Le monde des choses en
soi est en effet posé comme un absolu par la pensée, l'existence
en général n’étant point susceptible d’explication. L’espéce de
rationalité que cette notion comporte au regard de notre enten-
dement réside dans le fait que toute existence particuliére est
nécessairement conc¢ue comme résultant d’autres existences par-
ticuliéres qui la conditionnent. En tant que totalité, le monde
réel est donc pour unotre pensée un inconditionné qui contient
le principe dune synthése indéfiniment extensible du condi-
tionné, c'est-a-dire du phénoméne seul accessible a4 notre
connaissance. L'idée de l'intelligibilité du réel prescrit & la con-
naissance sa tache infinie, mais on voit que méme investie de
cetle importante fonction, elle ne constitue point une science du
réel en soi. Il lui manquera toujours, pour pouvoir y prétendre,
les déterminations précises que lintuition seule, une intuition
coextensive a la réalité totale nous permettrait de lui donner.
Nous trouvons dans la lettre de M. Werner une phrase quel-
que peu énigmatique ou il cherche a définir ce qu’il croit étre
la véritable pensée de Kant, celle que la Gritigue aurait facheu-
sement obscurcie. Kant, écrit M. Werner, considérait la réalité
« comme un étre intelligible, un « nouméne » qui correspond a la
synthese qu'accomplit 'entendement ». — De quelle synthése M.
Werner veut-il parler? Kant distingue les synthéses empiriques
et les syntheéses a priori ou catégories qui les rendent possibles.
97il s’agit de ces derniéres. nous venons de voir quon ne sau-
rait en tirer une science de la chose en soi; si au coniraire

(1) DrLBOS, Op. ¢it., p. 202.



KANT 239

c’est aux synthéses empiriques que M. Werner fait allusion, il
faudrait entendre par la les phénomeénes. Mais Kant n’en-
seigne pas que l'en-soi des choses « correspond » aux phéno-
ménes, ce qui ne voudrait rien dire du tout. M. Werner a donc
probablement voulu faire entendre que dans la doctrine de Kant
la chose en soi, le noumeéne, est constitué par l'activité synthé-
tique de 'entendement. L'intelligible, ce serait la raison elle-méme.
Cest en effet ce que Kant admet dans la Critique de la Raison
pratiqgue. Aurait-il da introduire cette thése dans la Crilique
de la Raison pure?

On pourrait a ce sujet argumenter comme suit : lactivité de
la pensée, qui est la condition du phénomeéne, est elle-méme dépour-
vue de phénoménalité, pourtant elle est réelle, elle est donc
d’ordre nouménal, et voila la chose en soi identifiée, semble-t-il,
avec l'intelligible. Cela ne nous oblige-t-il pas & renoncer a
I'agnosticisme profess¢ par la Critigue & l'endroit de la chose
en soi?

Mais prenons garde. Cet agnosticisme n'est que relatif. Kant
admet la nécessité, pour la pensée, de poser l'existence des
choses en soi en rapport avec le phénoméne et d'utiliser pour
cela certaines catégories. (1) Mais il n'en reste pas moins que, toute
intuition faisant ici défaut, cette détermination des choses en
soi est insuffisante pour constituer une connaissance. Au regard
de la connaissance proprement dite étoffée par Uintuition, elle
n’est qu'une sorte d'ébauche toute schématique.

J’ai déja fait remarquer dans mon précédent article comment

(1) Nous rappellons les textes cités par Rieni, Op. cif. p. 569 : « Der
Begriff der Kausalitat kann auf Gegenstande angewandt werden, sie mogen
sinrlich oder nicht sinnlich gegeben werden, wie wohl er im letzteren
Falle keine bestimmte, theoretische Bedeutung hat, sondern blosseinforma-
ler, aber doch wesentlicher Gedanke von einem Objekte @berhaupt ist. »
« Es ist sehr wohl moglich sich der Kategorien nicht bless in Ansehung
der Gegenstande der Sinne, sondern fiir Dinge tiberhaupt zu bedienen, aber
pur fiir etwas, was wir sonst nicht erkennen, als nur dass es nicht
Erscheinung ist. » M. Delbos parlant de la notion de causalité définit le
point de vue de Kant dans les termes suivants : « C’est le sens strict de la
causalité d’établir des rapports dynamiques du conditionné a la condition
sans étre tenue de représenter ces rapports dans lintuition sensible, des
qu’elle ne vise pas d une connaissance.» Alors «elle ne conclut & des objets
que pour leur existence. » Op. cit., p. 217.



240 HENRI-L. MIEVILLE

se vérifient ces distinctions qui paraissent subtiles mais qui, a
I'usage, se révelent profondes. J'ai pris 'exemple du moi. Il est
évident que nous ne saisissons notre pensée que dans ses pro-
duits ; son en-soi échappe a toute détermination précise étant
dépourvu de phénoménalité. (2) Si lactivité de la pensée était un
objet de connaissance, les questions délicates qui concernent
I'origine des concepts, la part qu’y prennent le sujet et l'objet,
recevraient une solution expérimentale et 'on devrait pouvoir
décider, par I'observation, si le moi humain est libre, en quoi il
I'est et dans quelle mesure.

Sur le terrain de la théorie de la connaissance, 'identification
de la chose en soi avec l'activité de la raison rencontrait encore
un autre obstacle. En effet autre chose est d’admetire que la
pensée est une réalité qui passe le phénoméne un noumene, autre
chose de décider que I'en-soi des choses, de toutes choses, est
pensée, activité rationnelle.

Rien n'autorisait une pareille affirmation tant que Kant se
bornait & analyser les conditions de la connaissance. Elle ne
devenait possible qu’a partir du moment ou il edt trouvé dans
la loi morale un principe qui 'autorisait, qui I'obligeait méme
pensait-il, a postuler l'existence de la finalité dans le monde.
Du point de vue de la connaissance théorique la finalité n’est
qu'une idée possible dont on ne réussit pas a démontrer l'ob-
jectivité. Elle prend un auntre aspect, elle devient I'objet d'une
certitude morale, d'une foi rationnelle, quand on serend compte
qu'elle est liée a I'nsage pratique que nous faisons de la raison,
lorsque, cédant a l'injonction souveraine de l'impératif catégo-
rique, nous prenons la décision de travailler a la réalisation de
I'idéal moral.

I est donc vrai que l'idée d'un monde intelligible, c’est-
a-dire d'une réalité qui, dans son fond, est « activité et ten-

(1) Cest d’ailleurs la conclusion & laquelle aboutissent de leur coté les
psychologues. « Une joie profonde, un effort intérieur, ne sont ni l'objet
d’un doute, ni d’'une croyance ;ils sont vécus purement et simmplement, incom-
municables, inexprimables méme. Le sujet pur qui les vit,... principe spon-
tané de toute adaptation et de tout jugement, échappe lui-méme a toute
définition et a tout jugement. » Ruvssen, L’évolulion psychologique du
jugement, p. 357.



KANT 241

dance a la perfection » domine la pensée de Kant comme elle
avait déja inspiré celle de Platon et celle d’Aristote.

Mais, sans parler du fait que la doctrine kantienne de la
liberté et celle du mal radical marquent une différence profonde
entre sa conception et la métaphysigne intellectualiste des pen-
seurs antiques, la méthode qu’inaugure la Critiqgue suffit a elle
seule pour donner a l'affirmation kantienne du monde intelli-
gible une portée toute différente. Il faut, dira Kant, poursuivre
I'ceuvre de la science comme si un ordre rationnel pénétrait et
dominait toutes choses, et travailler a la réalisation de l'idéal
moral comme si le déploiement de la raison était le principe et
la fin de tout. L'idée du monde intelligible ne peut pas pré-
tendre constituer une connaissance du réel en soi, elle n'est
qu'un principe directeur de la pensée, mais comme tel, elle a
rapport tout a la fois a la pensée et & son objet: du réel elle
exprime dans une formule qui n'a qu'une portée analogique la
rationalité intrinséque inaccessible a nos intelligences finies; &
la pensée elle prescrit de continuer la recherche scientifique
et & I'homme tout entier la poursuite de 1l'idéal moral sans
jamais se fixer une limite, « car personne ne peut et ne doit
déterminer (uel peut étre le plus haut degré auquel 'humanité
doit s’arréter et combien grande peut étre, par conséquent, la
distance quisubsiste nécessairement entre l'idée et sa réalisa-
tion» (1).

On voit ce qui fait I'intérét et l'originalité du kantisme. Par
une transposition hardie il cherche & sauver I'héritage du ratio-
nalisme classique transformé et approfondi, tout en battant en bre-
che le réalisme conceptuel qui en était chez un Platon, un Aristote

ou un Descartes le fondement épistémologique.

*
% ®

C’est ce dernier fait qu’il nous importait de mettre en lumiére,
parce qu’il a des conséquences dont doivent tenir compte tous
les constructeurs de métaphysiques sous peine de batir leurs
systémes sur du sable mouvant.

Avant que Kant ne le fit, nul ne s’était avisé de poser claire-
ment et nul n’avait tenté de résoudre la question qui est le point
de départ de la Critigue: comment, a quelle conditions, la con-

(1) Cité par Deupos, Op. cit., p. 205.



42 HENRI-L. MIEVILLE

naissance a priori, la connaissance par les concepts est-elle pos-
sible ? Faute de s'étre posé cette question et de l'avoir éclair-
cie, on crut pouvoir se servir du concept comme d’'un instrument
de connaissance dont l'emploi était illimité sous la seule con-
dition de ne point heurter les lois de la logique formelle et
Fon s’imagina faire de la science avec des idées (qui n’étaient souvent
que des métaphores. Il y eut ainsi toute une floraison de sys-
témes que des esprits conciliants se sont parfois efforcés d’ac-
corder ensemble. Cette sorte d’éclectisme parait avoir trouvé en
M. Werner un nouveau représentant. S’il faut l'en croire, les
grands philosophes — comme les Péres de 'Eglise — bien loin
de se contredire, ne font que se compléter. Cest la substantifi-
que moélle de toutes les grandes philosophies que M. Werner
pense exprimer en proposant de considérer «le sensible» comme
« l'aspect extérieur de la réalité », « le noyau substantiel » des
choses étant «l'intelligible». Le sensible dira-t-il aussi «contient
en soi lintelligible », le fini l'infini, car lintelligible n’a pas
d’existence séparée, il n'existe que « réalisé dans le sensible ».

Les métaphores de M. Werner sont elles plus heureuses?
Avons-nous une idée plus claire, je dirai méme une idée quel-
conque de la relation du sensible avec lintelligible, lorsque
nons définissons le premier comme « l'aspect extérieur » du
second, ou lorsque nous disons que le premier « contient» le
second ? On voit immédiatement que les deux images ne s’ac-
cordent méme pas entre elles: si le sensible n’est que l'aspect
de quelque chose d’autre qui est l'intelligible, il ne peut en étre
le « contenant » surtout si on assimile le sensible au fini et l'in-
telligible & l'infini! (1) J’entends bien que ce ne sont que des images

(1) Cette assimiliation est d’aillenrs arbitraire. Elle résulte chez M. Wer-
ner de l'identification du sensible avec la matic¢re et procede d'un décret en
vertu duquel la matiére est déclarée « finie ». — Mais en quel sens la ma-
tiére serait-elle finie ? S’agit-il de Vextension dans Pespace ou du nombre
des particules ultimes dont elle serait composée? Il y a longtemps que
Iarbitraire et les impossibilités de ce finitisme-la ont été démontrés. La
notion d’atome en particulier, qui a subi dans la physique moderne une si
profonde transformation, ne se préte nullement & des spéeculations ou il
n’est tenu ancun compte de son caractére symbolique, c’est a dire, en style
kantien, du fait qu’elle n’est pas & proprement parler une forme de l'étre,
mais une forme progressivement élaborée de notre représentation de la
réalité matérielle. — M. Werner veut-il dire gue le matiére est tinie non



KANT 243

et je sais que depuis Bergson les images sont de nouveau fort
en vogue parmi les métaphysiciens. Mais c’est précisément ce
qui m’inquiéte : la puissance suggestive de l'image est grande,
elle nous fait merveilleusement oublier que nous transportons a
des objets dont nous n’avons point d’intuition des relations
qui n’ont de sens précis qu’entre objets d’intuition.

Au fond le probléme du rapport entre le sensible et I'intelligi-
ble ne se distingue pas pour M. Werner du probléme métaphy-
que du rapport de l'esprit avec la matiére et ce fait a lui seul
est significatif. Il est caractéristique du réalisme précritique et
contraste de la facon la plus frappante avec la méthode kan-
tienne.

Pour Kant, la question du rapport du sensible avec l'intelli-
gible a tout d’abord un sens épistémologique, clle ne peut pren-
dre qu'en second lieu un sens métaphysique et ce sens méta-
physique, est nécessairement déterminé en partie par les résul-
tats de l'analyse épistémologique. Avant toute entreprise méta-
physique il s’agit en effet de savoir a quelles conditions est
soumise I'appréhension de 'étre par un sujet qui a une sensibilité
et un entendement? De I'examen de ces questions préalables résul-
tent d'importantes conséquences. Faute de distinguer avec assez
de netteté les conditions de la connaissance qui est phénoménale
des conditions différentes auxquelles est soumise l'affirmation
de I'étre en tant qu’il dépasse le phénoméne, les métaphysiciens
que pour cette raison Kant appelle dogmaliques tombent dans
Parbitraire et parfois dans la contradiction. Croyant s’élever
jusqu’a la connaissance du réel en soi, tantdt ils substantialisent

plus quantitativement, mais en quelque sorte qualitativement, dynamique-
ment ? Toute puissance de création et de renouvellement étant attribuée a
Pesprit, la matiére serait-elle le fini en ce sens qu’elle serait 'inerte ? Mais
ce nouveau sens donné au lerme fini est des plus vagues et crée de facheu-
ses confusions, car il n’y a plus aucun rapport entre lui et l'acception
premicre et seule précise des termes fini et infini qui est l'acception ma-
thémathique. Enfin cette définition de la matiére serail arbitraire elle aussi.
L’inertie, dont Pexpression scientifique est tantot l'inertie méeanique, tan-
Lot le principe de la conservation de I'énergie ou celui de la conservalion
de la mati¢re, ne représente jamais que l'un des facteurs auxquels nous
avons recours pour expliquer l'évolution d’'un processus matériel. Nulle
part ce facteur ne se suffit & lui-méme. 1l en résulte qu'on réaliserait ume
abstraction dépourvue de sens en définissant la matiére par linertie,



244 HENRI-L. MIEVILLE

les notions les plus abstraites de I'entendement, tantot ils réa-
lisent des concepts évidemment tirés du phénoméne et qui
deviennent contradictoires lorsqu’'on leur donne une portée
absolue.

M. Werner a-t-il pu éviter cet écueil? Nous pensons au con-
traire que la facon dont il traite le probléme métaphysique du
rapport de l'esprit avec la matiére fournit une confirmation
indirecte des theses critiques de Kant. Je n'oublie pas que
M. Werner ne nous propose qu'une esquisse. Mais cette esquisse,
trés nette au point de vue des intentions de l'auteur, suffira
amplement & notre propos.

Ce qui surprend d’emblée, c'est que M. Werner traite les
notions de maticre et d’esprit comme des notions dont le sens
serait clair et précis et n’exigerait aucune discussion préalable.

La notion de matiére, par exemple, est fort obscure, des
quon cherche a la préciser. Les physiciens qui en traitent se
divisent en partisans de 'énergétisme et en partisans du méca-
nisme et parmi les philosophes les uns proposent une interpré-
tation idéaliste, les autres une interprétation réaliste du concept
de matiére. M. Werner ne fait pas la moindre allusion a ces
débats et décide que la matiére doit étre définie un principe
de dispersion et d’extériorité. M. Werner pense-t-il que cette
formule mettra tout le monde d’accord et pourra servir de
base aux spéculations du philosophe? Il est permis d'en
douter. Bornons-nous a une simple remarque. Puisque les parti-
cules de matiere agissent les uns sur les autres, leur nature
n'est point suffisamment définie lorsqu'on dit que la matiére
est un principe de dispersion. La notion d’énergie sous ses dif-
férentes formes joue un trop grand roéle dans les sciences phy-
siques pour qu'on ait le droit de la négliger dans une définition
de la matiére. Dira-t-on que tout ce qui crée entre les particules
matérielles une réciprocité d’action et de réaction, tout ce qui
les empéche de se disperser a l'infini n'est plus d’ordre matériel ?
Mais de quel ordre alors? De l'ordre de l'esprit? Qu’en sait-
on et de quel droit en déciderait-on dans une simple défini-
tion ? (1)

(1) En réalité, nous ne savons pas ce qu’est I'énergie, mais nous parlous

d’énergie toute les fois que certaines transformations matérielles ont lieu
selon des lois que nous pouvons seules essayer de déterminer. L’en-soi de



KANT 245

Mais passons, quelque graves que soient les réserves que
nous venons de faire. Variant quelque peu les formules em-
ployées précédemment pour caractériser la relation de l'esprit
avec la matiére, M. Werner pense échapper aux difficultés
quelles soulévent en déclarant que lesprit séparé de toute
matiére n'est quune simple virtualité, la matiére étant sa con-
dition de réalisation.

Mais alors, dirons-nous, de deux choses 'une: ou la matiére
crée a l'esprit des conditicns de réalisation qu’il ne tire pas de
lui-méme, ou l'esprit, en suscitant la matiére, crée lui-méme les
conditions de sa propre réalisation. L'une et I'autre hypotheése
conduisent a une impasse.

La premiére entraine cette conséquence que la matiére doit
étre posée comme actuelle et pleinement réelle avant que 'esprit
ait atteint la méme réalité, car si la matiére est la condition de
réalisation de l'esprit, il faut que celte condition soit elle-
méme plus qu'une simple virtualité. Or de quel droit affirmerait-
on que la matiére peut étre pleinement réelle sans le concours
de Vesprit? Ge serait la constituer arbitrairement en absolu
en oubliant que nous n'avons aucune définition de la matiére
qui mne soit tirée des sensations et de leurs rapports,
c’est-a-dire de phénoménes ol la matiere est intimement unie
a Pesprit. L'incohérence de cette hypothése se trouverait encore
aggravée par la définition que M. Werner donne de la matiére.
Notez en effet que si la matiére est essentiellement principe de
dispersion et d’'extériorité, on en viendrait 4 admetire comme
réelle une multiplicité sans aucun lien d’'unité et cette multipli-
cité inconcevable agirait sur l'esprit pour le tirer des limbes de
sa pure virtnalité | — Mais ne pourrait-on supposer que l'esprit,
bien que pure virtualité, est en quelque sorte sous-jacent a la
matiére & laquelle il assurerait le minimum d'unité dont elle a

Vénergie nous échappe aussi bien que 'en-soi de la matiére; au fond nous
ne saisissons jamais que des sensations ou des relations de sensations que
nous interprétons comme des manifestations de la matiére et de I'émergie.
On voit par cette simple remarque qu’on ne saurait aborder un probléme
comme celni de la matiére sans une critique préalable de nos instruments
de connaissance. Avant d’entamer aucune question métaphysique mnous
devons mnous demander quelle est la portée des concepts qui figurent
dans I'énoneé du probléme.



)

246 HENRI-L. MIEVILLE

besoin pour étre? — Cette correction apportée-a l'hypothése
que nous discutons ne réussit pas a la sauver. On tourne dans
un cercle vicieux: comment la matiére peut-elle avoir pour con-
dition d’'existence un esprit qui ne serait que v1rtuahte pure
tant que la matiére n’agit pas sur lui ?

Il reste l'autre hypothése a laquelle M. Werner semble se
rallier, lorsqu’il écrit que la matiére « exprime l'effort que fait
I'esprit pour se donner un corps, pour parvenir i l'existence
réelle ». Il est vrai que le mot « exprime » est équivoque. S’il
signifie détermine, conditionne, nous retombons dans l'hypo-
thése précédente déja écartée. Mais la phrase de M. Werner
peut vouloir dire que la matiére est un effet qui résulte de l'ef-
fort de l'esprit tendant vers sa réalisation. Il faudrait admettre
que l'esprit, pour créer les conditions de son plein épanounisse-
ment, commencerait par tirer de lui-méme la matiére. — Est-ce
12 une conception viable, sommes-nous arrivés 4 chef? Non
point. Sila matiére est la condition de réalisation de l'esprit,
on ne peut sans inconséquence commencer par la considérer
comme une réalisation — fat-elle partielle — de U'esprit.

Mentionnons enfin la difficulté supplémentaire qui résulte de
cette affirmation de M. Werner que la matiére serait une
« chute » en méme temps que l'effort de l'esprit vers sa pleine
réalisation, car si la matiére par le fait méme de son existence
erée des conditions défavorables au développement de lesprit,
si elle est une chute, on comprend de moins en moins comment
elle peut étre en méme temps sa condition de réalisation.

Il est manifeste que ces spéculations décevantes — qui
toutes ont déja une date dans Thistoire — trahissent un vice
fondamental. Je vois bien comment on peut dire, sans sortir du
monde empirique ot l'observation est possible, que la matiére,
Je corps et ce qui le fait vivre est la condition du développe-
ment de l'esprit ; je vois aussi que la matiére peut étre lins-
trument de sa dégradation. La pluralité des consciences disper-
sées dans des corps séparés est souvent un obstacle & l'unité
morale bien qu’'a certains égards elle la conditionne, puisqu’il
faut étre plusieurs pour pouvoir s’unir dans les mémes senti-
ments et les mémes pensées. Mais ce que je ne vois pas, c’est
que ces quelques observations banales et d’autres semblables
qui portent sur les conditions empirigues de lavie spirituelle



A

KANT 247

puissent suffire pour résoudre le probleme métaphysique des
rapports de I'esprit et de la matiére. Car la différence est sen-
sible entre ces deux choses : constater dans quelles conditions
se développe et s’épanouit ou au contraire s’atrophie et se cor-
rompt la vie spirituelle telle qu’elle se manifeste dans les étres
humains ou dans les étres vivants en général et décider dans quel
rapport sont l'esprit et la matiére partout dans l'univers, expli-
- quer enfin pourquoi il fallait une matiére, quelle est son origine
- et sa fonction dans I'ensemble. Faut-il s’étonner que des con-
cepts et des images empruntées sans examen critique préalable
au domaine de l'expérience commune, aun « phénoméne» pour
parler le langage de Kant, nous jettent dans des impasses et
des contradictions, lorsque nous essayons de nous en servir
pour résoudre les problémes derniers et construire ce que
M. Werner croit pouvoir appeler « une véritable explication
des choses » ?

Pourquoi le probléme de l'esprit et de la matiére a-t-il défié
les efforts des plus puissants penseurs ? La raison n’en est pas
difficile a trouver : il nous manque une expérience qui réu-
nisse ces deux termes opposés dans une méme « intuition »
comme dirait Kant ; leur en-soi échappe aux conditions de la
connaissance et si nous sommes obligés de les poser l'un et
Pautre et 'un en rapport avec lautre, les quelques idées de
relation que nous possédons, l'idée de cause et celle de condi-
tion se trouvent aussi impuissantes que l'idée platonicienne de
la participation ou l'idée aristotélicienne de la forme & saisir et
a exprimer la nature de ce rapport.

Bien des esprits trouveront sans doute peu satisfaisant
Pagnosticisme relatif de la théorie kantienne de la connaissance.
Mais leur impatience du frein ne prouve pas que cette théorie
ne soit pas adaptée a la condition humaine. En attendant que
M. Werner ait bati une théorie de la connaissance capable de
soutenir le poids de sa métaphysique, en attendant qu’il ait
réfuté les théses essentielles de la Critigue, nous serons obligés
de borner nos ambitions. Notre entendement n’est qu'un enten-
dement fini — bien qu’il conc¢oive la notion abstraite d’infini —
et notre intuition ne saurait se prétendre adéquate au réel.

Hst-ce manquer & l'esprit philosophique que de reconnaitre
cela sans ambages ? Nous pensons tout juste le contraire. Il sied



248 HENRI-L. MIEVILLE

aun philosophe de pousser jusqu'au bout le e seavtiv, dit-il
en résulter la conviction qu'il lui faut renoncer a « aller droit &
I’absolu pour en voir découler toutes choses». lLa connaissance
des limites de notre faculté de connaitre n’est point un scepti-
cisme. Ni la morale, ni la religion ne s’en trouveront ébranlées,
si tant est qu’elles répondent & la nature profonde de 'homme.
Elles auront au contraire tout & gagner a ne point tenter le vol
d’lcare en demandant un appui trompeur aux ailes de cire d'une
métaphysique qu’il faut décidément se résoudre a déclarer pé-
rimée.

Qui sait d’ailleurs, il se peut que notre évolution ne soit pas
terminée. Il n’y a pas de raison a priori pour nous croire enfer-
més a jamais dans les conditions qui sont actuellement celles on
se développe notre vie spirituelle. Un jour peut-étre nous sorti-
rons de la caverne de Platon, mais aucune métaphysique ne
peut nous donner dés maintenant une idée de ce que nous ver-

rions, s'il nous était possible d’en sortir.

*
* %*

J'al voula montrer dans cet article pourquoi Kant doit étre
considéré comme le rénovateur de la méthode en philosophie.
Il a posé des questions précises dont on ne méconnait pas
impunément la portée et il a ouvert des voies nouvelles ol la
pensée philosophique, pour autant qu'elle est encore soucieuse
de rigueur et de précision, reste engagée apres lui.

Ce qui reste vivant de la pensée de Kant, ce n’est pas une
métaphysique, ce n'est pas non plus le détail de sa théorie de
la connaissance, c’est une méthode.

Kant a révolutionné la théorie de la connaissance en distin-
guant nettement lintuition du concept au double point de vue
de leur structure et du réle qu’ils jouent dans la connaissance.
Il a montré que le concept ne peut rejoindre I'étre que par le
médium de I'intuition, comme d’autre part l'intuition a besoin
d'une élaboration intellectuelle pour devenir connaissance. L’a-
nalyse qu'il fit des conditions de la connaissance amena Kant a
distinguer d'une part enire le contenu et la forme de l'intuition
sensible et d’autre part entre les concepts empiriques et les ca-
tégories ou concepts purs de l'entendement. Il en vint ainsi &
concevoir une notion nouvelle d'une capitale importance, l'idée
d'un a priori qui n'est point la connaissance innée de quoi que



KANT 249

ce soit, mais un principe de coordination opérant tantét sous
I'espece des formes a priori de la sensibilité pour constituer nos
perceptions spatiales et temporelles, tantot sous l'espéce des
formes a priori de I'entendement, quand nous fixons le contenu
objectif de notre expérience.

L’évolution ultérieure de la pensée philosophique n’a fait que
confirmer dans ses lignes essentielles cette détermination positive
des conditions de la connaissance ainsi que les conséquences
négatives qui en découlent, savoir I'impossibilité d'une science
du réel en soi. L'une des critiques que l'on peut faire a la
théorie kantienne de la connaissance, c’est qu’elle parait séparer
d'une facon trop radicale les formes a priori de la sensibilité de
celles de I'entendement. A lire Kant il semble que la notion
d’espace a trois dimensions et celle de temps se constitue et
s’achéve sans aucune intervention de 'entendement. Des analyses
plus récentes ont montré que tel n'est pas le cas. Certaines
déterminations de l'espace géométrique, la notion de di-
mensions opposables entre elles, par exemple, celle entin de
temps mathémathique ou de durée mesurable supposent une
élaboration intellectuelle de I'intuition sensible. Mais ces correc-
tions nécessaires dont quelques-unes sont de simples compléments
a la théorie kantienne ne touchent pas a I'essentiel. Car il reste
vrai que ni la continuité spatiale ni la continuité temporelle,
considérées dans ce qu’'elles ont de spécifique, ne se laissent ra-
mener aux formes logiques de 'entendement. Ellessont denature
intuitive et possédent le caractére de synthéses a priori comme
le prouve le fait que nous ne concevons aucun «trou » dans
Pespace ou dans le temps, alors que nous concevons fort bien
une rupture de continuité, une interruption momentanée ou dé-
finitive de la série de nos perceptions individuelles.

Il faut remarquer enfin que les modernes se font des ressour-
ces de 'entendement une conception assez différente de celle de
Kant. Leurs travaux ont montré que I'entendement posséde une
souplesse d’adaptation, une faculté de varier ses théories pour
serrer 'expérience de plus prés dont, a I'époque de Newton et
de Kant, on ne pouvait encore se faire une idée. Mais il ne
semble pas que cette découverie soit de nature & infirmer les
~ théses essentielles du criticisme kantien. A la base de toutes
les théories de la mathématique et de la physique modernes



250 HENRI-L. MIEVILLE

nous retrouvons en effet des notions fondamentales comme Ia
continuité spatiale ou temporelle, le nombre et la notion de loi
gui jouent a I'égard de l'expérience concréte le role de formes
a priori de notre représentation des choses.

De la théorie de la connaissance passons a la métaphysique.
Depuis que Kant a écrit la Critigue, bien des philosophes ont
cru pouvoir s’élancer a la conquéte de 'Absolu, mais on peut
dire que la vanité de leurs tentatives s'accuse dans le fait méme
de leur inconciliable opposition.

Les uns se sont dit : ce qui limite la connaissance humaine,
c'est le fait qu'elle a pour condition un donné qui parait imposé
du dehors. Il suffira de montrer que la « matiére » de la con-
naissance n'est, elle aussi, que I'expression de cette méme acti-
vité intellectuelle qui se manifeste dans sa « forme », pour que
nous puissions nous flatter de saisir dans la pensée le principe
créateur de toutes choses, ’Absolu. Ainsi sont nées les philoso-
phies idéalistes qui depuis Fichte ont exécuté sur ce théme fon-
damental des variations plus ou moins ingénieuses.

Le point faible des spéculations de ce genre est précisément
le point sur lequel elles croient pouvoir s’éloigner de la théorie
criticiste de la connaissance. Suivant la doctrine de Kant len-
tendement humain est actif, mais il n’est pas créateur (1).
Aucune des philosophies dont nous parlons n'a pu établir que
la matiere de la connaissance, le donné intuitif, est engendré
par la méme activité intellectuelle, par le méme entendement
qui se manifeste dans I'élaboration des concepts. La science a
beau élargir son domaine et par ses formules précises anticiper
I'expérience, diit-elle perfectionner encore ses équations, il ne sera
jamais possible d’en faire dériver le donné empirique en sa
concréte réaliié @ la réalité donnée contiendra toujours quelque
chose de plus et quelque chose d’autre que nos formules.

(C’'est ce qui pousse les philosophes intuitionnistes & prendre
le contrepied des systemes intellectualistes : nous n’aiteindrons
ie réel en soi, I'Absolu, ainsi raisonnent-ils, que sinous purifions
I'intuition du donné de toutes déterminations qui relévent de I'in-
tellect. Ces déterminations impliquent un morcelage de la donnée

(1) Voir la déelaration qu’il fait & ce sujet dans la lettre & Herz citée
plus haut.



KANT ab1

intuitive, puisqu’elles la résolvent en une multiplicité d’objets
distincts ayant les uns avec les autres des relations variables.
Or il y a quelque chose d’artificiel dans ce morcelage qui se
fait en fonction des besoins pratiques de notre organisme; il a
pour effet de nous voiler l'unité primordiale de I'étre. Cette
unité nous la pouvons saisir en revenant a lintuition pure.
L’intuitionnisme bergsonien, le type le plus moderne des doc-
trines de ce genre(1r), est-il parvenu a édifier une nouvelle
métaphysique sur les ruines du criticisme? Nous voyons au
contraire qu’il est incapable de rester conséquent avec lui-méme.
Pour expliquer le morcelage auquel procéde notre entendement
et qui, selon Bergson, ne saurait avoir de réalité¢ objective, ce
philosophe fait intervenir des considérations biologiques: les
nécessités de laction. Mais cette thése n'a de sens que si
l'on accorde une portée réelle a la distinction qu'elle
implique de notre corps et du milieu changeant ou il se
meut. On a d’autre part relevé avec force les difficultés que
souléve la notion bergsonienne de l'intuition. (1) Cest la durée
concréte que Bergson désigne par ce terme et il croit pouvoir
la définir comme une pure multiplicité qualitative en 'opposant
radicalement au temps homogéne des physiciens, dont Kant
faisait une forme a priori de la sensibilité. Mais la durée concréte
ne peut étre saisie comimne durée si I'on fait abstraction de toute
référence a des événements distincts, qui en jalonnant la ligne
du temps nous permettent de saisir I'écoulement de la durée réelle
dans un sens déterminé. Percevoir la durée, c’est déja rapporter
une durée & une autre durée, c’est comparer des durées entre
elles. Or cette opération implique, nous I'avons vu plus haut,
la notion du temps homogéne. Il se tronvedonc que la notiondn
temps homogéne (2) est un ¢lément constitutif, une forme
nécessaire de toute perception d’une durée concréte. D'ou il suit
que notre intuition de la durée concréte n’a pas le sens que
Bergson lui donne; elle n'est pas une prise de possession de

(1) Voir & ce sujet la pénétrante étude de René Brmrrarvor : Un roman-
tisme utilitaire, étude sur le mouvement pragmatiste, le pragmatisme chez
Bergson (Paris, 1913).

(2) Non pas, cela va sans dire sous la forme abstraite que nous lui don-
nons en la définissant, mais en tant que loi de noire représentation sensible.
erster formaler Grund unserer Zeitvorstellung, dirait auteur de la Critique.



202 HENRI-L. MIEVILLE

I'absolu. Sans doute elle porte sur le réel, mais ne lui est point
adéquante, car elle est représentation et comme telle soumise
aux lois d'une sensibilité et conditionnées par les procédés
d’'intellection d’un entendement fini.

Et nous voici une fois de plus ramenés sur le terrain délimité
par la théorie criticiste de la connaissance. Le probléme reste
posé dans les termes que Kant a définis: c’est de l'interpé-
nétration de I'intuition et du concept que nait la connaissance.
et cette condition a laquelle elle reste soumise détruit la préten-
des métaphysiques & saisir I'en-soi des choses, Klle trahit en
effet I'hétérogeéncité relative de U'étre et de Uentendement logigue
en méme temps qu'elle fait pressentir enitre eux lexistence
d'un rapport dont la définition nous échappe. De ce rapport
aucun metaphysique ne semble pouvoir nous donner la formule.
Nous savons seulement qu’il exisle et qu'il se manifeete dans
Uwuvre méme de la science.

Ainsi les notions nouvelles et plus précises que Kant a intro-
duites dans la théorie de la connaissance ont agi comme des
ferments. Elles ont renouvelé cette discipline et suscité des
recherches nombreuses. Cest par elles que se perpétuent la
méthode et l'esprit de la philosophie critique et ce sont elles,
ce sont les exigences de rigueur dont elles procédent, qui cons-
tituent aujourd’hui encore les plus stirs garants du progres,
parce qu'elles sont le seul préservatif efficace contre le danger
qui menace tout homme qui philosophe : le verbalisme méta-

physique.
| Hexri-L. MIgviLLE.



LAUSANNE — IMPRIMERIE COOPHERATIVE LA CONCORDE



	Kant, rénovateur de la méthode en philosophie

