
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 6 (1918)

Heft: 26

Artikel: Edmond de Pressensé

Autor: Visme, Jean de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379993

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379993
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EDMOND DE PRESSENSE

1. LE LIVRE (i)

Il était attendu et désiré depuis longtemps. On s'étonnait
du retard qu'il mettait à paraître. Car, tandis que Frédéric
Godet, Charles Secrétan, Ernest Naville (pour ne parler
que des principaux) avaient déjà trouvé leurs biographes,
vingt-six années s'étaient écoulées depuis la mort de de
Pressensé et sa vie, si intéressante, était encore à raconter
Cependant les événements avec les années s'accumulaient
entre cette grande mémoire et nous et la peur nous venait
parfois qu'il n'y en eût trop bientôt el que le lointain ne
devint trop grand pour qu'il fût possible, même à un récit
ties plus fidèles, de nous rendre, avec la couleur et le relief
que réclamait notre amour, cette personnalité inoubliable.

Pourquoi ce long retard Celui qui en est responsable
s'en est expliqué dans la belle préface qu'il a mise au
volume que nous annonçons. Il a fait mieux : il a su découvrir

les mains expertes et vaillantes auxquelles il a pu
remettre sa tàcite; et ces mains, il faut le reconnaître, s'en

(ï) Edmond de Pressensé el son temps (1824-1891), par Henri Cordey,
ancien pasteur de l'Eglise ïaitbout à Paris, avec une préface de Philippe
Bridel, professeur à la Faculté de théologie de l'Eglise libre à Lausanne,
uo illustrations. 1 vol. in-8. Lausanne, Georges Bridel. Paris, Fischbaclier,
(10 francs).



JEAN DE VISME

sont acquittées avec une célérité aussi étonnante que le

plein succès qu'elles ont obtenu.
Elle était, cependant, cette tâche, singulièrement difficile.

Retracer la vie et la carrière du philosophe de Genève, de
celui de Lausanne ou du théologien de Neuchâtel, c'était,
on peut le dire, sans rien ôter du mérite de ceux qui l'ont
fait avec ia distinction que l'on sait, chose relativement
aisée, en raison des limites locales dans lesquelles ces vies
s'étaient renfermées et de la ligne droite et simple suivant
laquelle ces carrières s'étaient déroulées. Il n'en allait pas
de même avec la vie et la carrière d'Edmond de Pressensé.
Et cela, non seulement parce que, citoyen de Paris, la grand'-
ville et doué d'une mobilité exceptionnelle, il avait « rayonné »

dans toutes les directions de la chrétienté ; mais encore
parce que son ardente activité s'était dépensée dans les
domaines les plus divers et partout avait profondément
marqué sa trace. M. Cordey dit quelque part (p. 3o4) : « Le
lecteur se doute bien de la difficulté d'une biographie telle

que la nôtre. » Eh, oui! nous faisons même plus que nous en
douter: nous la sentons, cette difficulté, grandir en quelque
sorte, de page en page, à mesure que nous avançons dans
votre attachant récit et nous admirons finalement que vous
vous en soyez si bien tiré. Car nous avons là un livre dont
on pourrait dire qu'il réalise l'idéal du genre, puisque, tout
bien ordonné qu'il est dans son ensemble, il donne, pourtant,

par ce qu'il a de touffu, de surplein et même, en
certains endroits, d'un peu chaotique, l'impression directe de

l'homme et de la vie qu'il raconte. C'est un fleuve puissant,
qui recouvre par moments ses berges, mais pour y rentrer
toujours et sans jamais perdre sa direction.

« Bien ordonné », avons-nous dit. C'était, en effet, là la
grande difficulté. Il fallait, avec l'ordre chronologique,
indispensable dans toute biographie, combiner une
distribution de la matière telle que, sans obliger à trop de retours
en arrière ou trop d'anticipations, elle présentât des masses

assez grandes pour qu'il fût possible de suivre l'homme dans



EDMOND DE PRESSENSE

ses activités multiples et de se rendre compte de son
développement dans chacune.

Nous ne pouvons que rendre le plus complet
hommage au labeur du biographe et à son succès. Nous avons
bien dans ce récit un peu « haletant » parfois (le mot est
de M. Cordey lui-même) l'image A^raie de l'homme étonnant
dont il nous retrace la carrière ; à telles enseignes qu'il nous
le fait aimer encore plus qu'admirer — et ce n'est pas peu
dire, — et qu en posant le volume, lecture achevée, on
éprouve quelque chose du regret même avec lequel on voit
finir une grande et belle vie.

Nous sera-t-il permis, après cette juste part d'éloges
dictés par le sentiment le plus sincère, de formuler une
seule critique de fond et, en vue des éditions subséquentes,
deux desiderata.

La critique a trait au chapitre où nous est raconté ce

qu'on a appelé tt l'évolution de M. Bersier ». Il y a là un
effort d'objectivité visible et très honorable, mais selon nous,
insuffisant. M. Cordey, ancien pasteur de Taitbout, a bien
senti lui-même, en abordant ce sujet, que le recul
manquait pour le traiter avec toute l'impartialité désirable. Il
manquait, en effet, et — qu'il me permette de le lui dire —
il manquait surtout à lui. Aussi, bien qu'il ait retenu toute

expression dont aurait pu souffrir la mémoire de l'homme
excellent el distingué dont il parle, on sent trop qu'au fond
il lui donne lort cl qu'à ses yeux Bersier a manqué à sa

propre gloire en ne restant pas aux côtés de son collègue,
ami et parent de Pressensé dans sa lutte en faveur du
principe des Eglises libres. Que ce soit le sentiment de

M. Cordey, nul ne songerait à s'en étonner. Mais nous
aurions aimé que, se bornant à la citation des lettres et
autres documents relatifs à ce fait, il se fût abstenu de

toute appréciation personnelle. Le lecteur, informé par le
récit lui-même, d'ailleurs très complet, préférerait (c'est, du
moins notre cas) être laissé, quant à la moralité à en tirer,
à ses propres réflexions.



ö JEAN DE VISME

Nous avons 'annoncé deux desiderata. Ce sont deu\
tables récapitulatives que nous voudrions voir ajouter au
volume. L'une, de toutes les publications d'Ed. de Pressensé
dans leur ordre chronologique. L'autre, par ordre alphabétique,

de tous les personnages nommés dans la biographie.
Ces deux tables faciliteraient beaucoup les études dont ne

manquera pas d'être l'objet, celui que nous ne craignons
pas de dire l'homme le plus eminent que le protestantisme
ait eu en France dans la seconde moitié du XIXe siècle, (i)

Il ne saurait être question de tracer ici un tableau complet

de la vie et des travaux d'Ed. de Pressensé. Peut-être,
d'ailleurs, une telle étude ne serait-elle pas à sa place dans
cette Revue. Elle y prendrait, en tout cas, trop d'espace,
étant donné la prépondérance qu'a eue, dans cette vie et
ces travaux, l'action sur la pensée pure. Et toutefois, celle-
ci, sous les espèces théologie et philosophie, y a joué un
trop grand rôle, pour que nous puissions nous dispenser
de dire (aussi brièvement qu'il nous sera possible), ce que
furent l'homme et son œuvre.

2. l'homme

Prêterons-nous au reproche d'être un laudator temporis
acti si nous disons que la seconde moitié du XIXe siècle

a été la grande époque du protestantisme français moderne
Touteslessociétésreligieuses créées sous l'inspiration du Réveil

(i) Et ceci justifiera, sans doute, une dernière demande. Le livre de M.
Cordey est volumineux et coûte 10 francs, ee qui n'est pas du tout cher vu
sa valeur, mais ce qui empêche qu'il ne soit à la portée de toutes les bourses

et qu'il ne devienne jamais populaire. Pourquoi n'en serait-il pas fait
un abrégé, dans lequel cette vie d'une si belle tenue, ramenée à ses traits
essentiels, serait présentée à l'admiration du peuple de nos Eglises Celles-
ci ne mériteraient-elles pas trop souvent, dans la pratique, le reproche fait
à tort par Brunetière à la Réforme calvinienne Ne leur arriverait-il pas
d'oublier qu'il ne doit y avoir dans les richesses de l'Evangile aucune part
faite aux privilégiés d'une classe aristocratique Or ce sont richesses de

l'Evangile que les vies et les morts chrétiennes dans lesquelles l'Esprit du
Christ s'est manifesté avec puissance.



EDMOND DE PRESSENSE

étaient en pleine activité ; les hommes qui les dirigeaient
marchaient en tête et non à la remorque des événements ;

plusieurs étaient éminents ; tous remplis de zèle ; les grands noms
de l'époque précédente subsistaient encore ; d'autres
montaient à l'horizon qui devaient parcourir une brillante
carriòle ; des deux côtés de la bataille théologique et ecclésiastique,

il y avait des penseurs et des écrivains remarquables

; prédicateurs, polémistes et publicistes avaient un
renom qui dépassait souvent l'enceinte confessionnelle ;

nos Eglises voyaient venir à elles des prosélytes de marque ;

il y avait enfin un protestantisme français qui comptait
dans la vie nationale pour beaucoup plus que ne le
comportait le nombre officiel de ses adhérents. Cette époque,
nous vivons de ses restes et ils disparaissent rapidement.
Or entre tous les noms qui en firent l'éclat, de Pressensé

nous apparaît, sinon comme le plus grand, du moins
comme le plus brillant.

Quel est l'homme tie notre génération qui ne se

souvienne, qui ne tressaille encore au souvenir de l'attrait que
ce nom, sur le programme de quelque solennité, exerçait
sur nous? Ce n'est pas que l'apparence extérieure lut chez

de Pressensé comme chez Bersier, tout de suite prenante.
De taille moyenne et plutôt, massive, le dos un peu voûté,
tomme il arrive aux ouvriers de la plume ; des traits
quelconques, sauf le front vaste et lumineux; l'œil doublement
voilé par la myopie et l'absorption intérieure, peu expressif,
par conséquent, à l'état de repos ; la voix un peu rauque
en commençant — tout cet ensemble déconcertait d'abord
ceux qu'avait amenés sa grande réputation et qui le

voyaient pour la première fois. Mais dès qu'il parlait, tout
changeait. Son verbe ferme et martelé témoignait d'une
telle maîtrise, il se jetait si promptement in médias res ;

il y portait aussitôt tant de lumière et de chaleur ; il avait
de telles envolées ; la cause qu'il soutenait apparaissait si

juste et si généreuse ; on sentait enfin dans sa parole et
toute sa personne une telle loyauté et lanl de conviction



JEAN DE VISME

Et puis, surtout, avec lui, on se sentait sorti du coin dans

lequel tout protestant français, selon le mot de Guizot,
se trouve relégué de par sa naissance. On le savait en
rapports avec tout ce que la patrie avait d'illustre dans les

lettres, les arts, la politique, la vie sociale. 11 semblait
qu'en lui on communiât soi-même, en quelque mesure, avec
ce que la nation avait de meilleur et de plus intelligent.

C'était là, en effet, l'un des traits distinctifs de sa physionomie.

Français de race et fils d'un de ces prosélytes dont
je parlais, Ed. de Pressensé ne consentit jamais à cet « exil
à l'intérieur » qui fut pendant un temps la situation faite en
France aux proscrits de Louis XIY. Jamais son style, parlé
ou écrit, n'eut saveur de « refuge ». Il revendiqua ses

entrées partout el doué de cette vivacité d'esprit, de cette

promptitude de répartie et de cette parfaite courtoisie qui
font ce qu'on appelle l'homme du monde, partout il se fit
remarquer et rechercher.

Peut-être même, y aurait-il eu là pour lui un piège dont
il se serait, tout seul, mal défendu : celui de trop se prendre

aux charmes des « salons » qui existaient encore à celte
époque, de trop se plaire aux succès de société. Mais il trouva
dans sa noble compagne, sous ce rapport, une seconde
conscience qui le sauva. Son gendre, Alfred Bœgner, nous
disait un jour : « Un homme donne sa mesure par le mariage
qu'il fait ». Ed. de Pressensé avail fait le mariage le plus
propre, non seulement à donner sa mesure, mais à le mettre

à même de la remplir ; mariage vraiment idéal, car le

bonheur qu'il leur donna à tous deux et qui fut aussi grand
qu'ils avaient pu le rêver, n'eut jamais d'autre effet que de

favoriser leur ascension en commun vers les plus hautes
cimes de la vie morale. « Je ne saurais dire », a-t-il écrit
sur un de ces feuillels sacrés qu'il laissa aux siens « ce

qu'a été pour moi ma bien-aimée Elise, non seulement palle

bonheur qu'elle m'a donné, mais encore en tendant à

m'élever par son niveau moral, au-dessus des misérables

préoccupations personnelles ».



liDMOND DE PRESSENSE

Le fait esl — et c'est sans doute la principale raison du
charme extraordinaire qui émanait de sa personne et que
ressentaient ceux mêmes qui ne l'approchaient qu'un instant,
le fail est qu'avec une nature très personnelle qui aurait

pu le rendre distant, égotiste et hautain, de Pressensé, à

mesure qu'il grandit en talent et en réputation devint
toujours plus simple, plus avenant, plus sympathique : l'avocat
désigné de toutes les causes justes, le champion dévoué de

toutes les doléances fondées, avocat et champion que l'on
sentait oublieux de lui-même, prêt à sacrifier son intérêl
propre à ce qu'il regardait comme son devoir de chrétien et
de serviteur des autres. Le livre de M. Cordey est plein de
faits qui nous le présentent sous cel aspect.

Un dernier trait sous lequel nous le revoyons souvent
dans nos souvenirs : Peu d'hommes, nous semble-t-il, ont
réuni au même degré que lui ce qu'on appelle a l'esprit » et
la bonté du cœur. De l'esprit, il en avait bien assez pour
être méchant, s'il l'eût voulu ; il n'en usa jamais, croyons-
nous, que de la manière la plus inoffensive. En voici deux
exemples qui le caractériseront sous ce rapport : Dans une
réunion où la parole était tenue par un digne et éloquent
professeur, émigré de Strasbourg, qui, très naturellement,
mais non sans un peu d'excès, revenait sans cesse sur le
malheur des Alsaciens séparés de leur pays, le couplet
attendu arriva. Aussitôt de Pressensé de glisser dans l'oreille
de son voisin ces trois mots : Sut prata biberunt — et l'autre
n'avait pas eu le temps de sourire, que lui, déjà, sérieux et
la bouche entrouverte, il avait repris l'altitude de, l'auditeur
le plus attentif. Une autre fois, c'étail en Ecosse, à la suite
d'une discussion théologique où des orateurs, tous fanatiques

tcatotallers avaient pourfendu certaines hérésies chères
à notre éloquent compatriote : « Ils soni absurdes, nos chers
frères écossais, s'écriait-il en sortant; c'est à croire que leur
eau fraîche leur monte au cerveau. » Chez lui, d'ailleurs,
l'intelligence était en grande partie sous la dépendance du
sentiment, preuve en soit ce petit l'ait dont nous garantissons



JEAN DE VISME

l'authenticité : Un dimanche matin, comme il partait pour
aller prêcher à Taitbout, un de ses enfants fut pris en flagrant
délit de mensonge. Le culte terminé el ie pasteur rentré
chez lui, sa femme lui dil : « Ton sermon aujourd'hui, mon
ami, n'avait ni queue ni tête, qu'as-tu donc voulu nous
dire? » — « Hé je n'en sais rien moi-même, répondit-il. Cet

enfant est détestable. »

C'est ce naturel primesautier, uni à une bonté foncière
qui lui gagnait aussitôt tous les cœurs.

Tel fui l'homme que connurent ceux qui n'étaient pas de

ses intimes. Quant à ces derniers, qu'on lise dans le livre
de M. Cordey (p. 286-240) le témoignage qu'ils lui rendent

par la plume de Gabriel Monod.

Celait cependant une grande et puissante inlelligence que
possédait cet homme, dont nous essayons de faire
ressortir la physionomie. Nous avons décrit sa personnalité
morale, qui nous charmait; l'homme intellectuel nous
émerveillait. Il semblait que rien ne lui fût étranger des plus
nobles objets de la pensée humaine : lettres, arts, philosophie,

politique, questions sociales, théologie, il prenait position,

dans tous les domaines, entre les écrivains les plus
lus et les orateurs les plus écoutés. Doué d'une étonnante
facilité d'assimilation et d'élocution, il était toujours prêt,
pour quelque sujet que ce fût, à émettre une opinion et à la
soutenir par les meilleurs arguments. Ce qu'il faut ajouter, c'est

([ue jamais cette facilité ne lui fut un oreiller de paresse. La
puissance de travail, chez lui, était à la hauteur de ses dons
naturels. Ses lectures étaient immenses et sa mémoire
merveilleuse. A la source de ses plus brillantes improvisations,
il y avail des études approfondies.

Ecrivain infatigable, sa propre revue (La Revue
chrétienne), dans chaque cahier mensuel de laquelle, sans compier

nombre d'articles de fond, il donnait en quelques pages



EDMOND DE PRESSENSÉ 1J

colorées et pittoresques, émaillées de mots trouvés et avec

un art des transitions des plus délié, le tableau du mouvement

littéraire, politique et religieux du mois, ne lui suffisait

pas. Le Temps, Les Débats, La Revue des Deux Mondes et
d'autres grands périodiques de France et de l'étranger
accueillaient sa prose avec faveur. Et pendant que se prodiguait

ainsi sa plume, on apprenait qu'il faisait des cours
suivis à l'Ecole libre des sciences théologiques el qu'il se

mettait en mesure d'être nommé titulaire d'une chaire dans
la Faculté qui allait s'ouvrir ; qu'il donnait des conférences,
parfois deux séries en même temps, dans telle ou telle ville ;

qu'il représentait les Eglises de France dans les grandes
assises du christianisme évangélique en Angleterre, en
Allemagne, en Italie ; qu'il avait parlé dans une réunion populaire,

fait un discours à la Chambre, au Sénat. Avec tout
cela, il restait fidèle à sa vocation première : pasteur :

s'il laissait à d'autres la cure d'àmes, il ne renonçait pas à son
tour de prédication, et ses volumes de sermons et d'études
évangéliques témoignent qu'il apportait là aussi tous les
Irésors de son cœur et les efforïs de sa pensée. Mais ce n'est

pas tout : quand, dans cette vie en apparence semée à tous
les vents, on le voyait, trouver encore le temps de composer
des ouvrages de longue haleine et de grande érudition —
son Histoire des trois premiers siècles, par exemple — alors

on restait confondu de ce quJun tel labeur pût tenir dans

une vie humaine. J'entends encore Ernest Naville, récemment

revenu de Paris, dire à sa façon tranquille et fine :

« Je me suis informé à bonne source pour savoir si M. de
Pressensé mangeait et dormait comme tout ie monde et on
me l'a affirmé ».

Et comment ne pas citer ici cette page d'Auguste Sabatier

que reproduit M. Cordey (p. 467) : « Cm s'est demandé
comment la journée d'un homme pouvait suffire à tout ce

que fait M. de Pressensé. C'est le secret de son genre
d'esprit. Cet esprit est tout verbe, une flamme perpétuelle
qui se nourrit de tout objet, qui se renouvelle sans cesse,



I/i JEAN DK VISME

que le moindre souffle fait monter et luire. Tl esl bien rare
de rencontrer à un degré pareil la spontanéité de la pensée
et de la parole. M. de Pressensé n'est pas le maître de se

contenir,... il est comme la proie des pensées el des événements

du jour. L'impression éveille le sentiment ; celui-ci
excite l'esprit, les idées jaillissent, irrésistibles, et

l'éloquence coule »...
Elle coulait, en effet, elle coulait intarissable ; non pas

seulement dans ses discours, qui n'étaient jamais trop longs,
mais dans ses livres, tous écrits avec une émotion communicative

; dans ses moindres brochures, ses articles et jusque

dans ses entretiens et les saillies subites de son esprit.
L'éloquence était la marque distinctive de tout ce qui tombait

de ses lèvres ou de sa plume, si bien qu'aujourd'hui,
dans la perspective du passé, il nous apparaît, lui-même,
comme un orateur toujours en action et sa vie comme une
puissante parole consacrée à la plus grande des causes.

3. l'œuvre

Ceci m'amène à mon dernier objet : dire ce que fut son
œuvre propre dans la génération au sein de laquelle il
brilla comme une étoile de première grandeur.

Il m'a souvent semblé qu'on pouvait établir entre les
hommes supérieurs cette distinction : ceux qui laissent

après eux plus de traces que de vide et ceux qui laissent
après eux plus de vide que de traces Qu'on me comprenne :

traces et vide marquent toujours le passage des hommes
vraiment supérieurs ; la différence est dans la prépondérance

de celui-ci sur celles-là ou l'inverse. Veut-on un
exemple Que Ton compare, à ce point de vue, Vinet el de
Pressensé. Certes, en disparaissant à l'âge de cinquante ans,
Vinet a laissé un vide que l'on dut, dans le premier moment,
croire à toujours béant. N'est-il pas vrai, cependant, que
son œuvre, demeurée entière, a comme comblé ce vide et
l'a fait oublier C'est l'inverse qu'il faut dire de de Pres-



EDMOND DE PRESSENSE

sensé : son œuvre a été considérable, elle présente à qui
s'y reporte par la pensée un ensemble imposant. Mais
n'est-il pas vrai que ce qu'il en reste aujourd'hui est peu de

chose en comparaison de l'image laissée dans nos souvenirs

par l'homme même Stai magni nominis umbra.
Mais puisque j'ai rapproché ces deux noms, marquons

de suite le rapport qui les unit.
Trois hommes surtout semblent avoir exercé sur de

Pressensé une influence décisive. Ce sont : Adolphe Lèbre,
Neander et Vinet. Mais celui à qui, incontestablement, il
dut le plus, c'est le dernier. Celui-ci achevait sa carrière

trop loi interrompue, quand de Pressensé se préparait à la
sienne. Ils n'eurent, semble-t-il, que juste le temps de
s'entrevoir : c'en fut pas assez pour se comprendre et s'apprécier
mutuellement. Le jeune homme, plein de feu et d'aspirations

illimitées, avait trouvé son maître; le penseur, mûri

par la souffrance et parvenu à la plénitude de son génie,
avait trouvé son disciple. Il y eut là une conjonction qui
l'ait date dans l'astronomie du monde spirituel. Toute l'œuvre

de de Pressensé dans son inspiration fondamentale, sa

directive — selon l'expression consacrée aujourd'hui —
relève de ce que lui donna Vinet. C'est avec une parfaite
justesse de coup d'œil que M. Cordey, Aoulant, avant de

conclure, donner ce qu'il appelle le testament théologique
de son héros (et nous verrons que le théologien fut bien
chez lui « l'homme caché dans le cœur ») est allé le chercher

dans les articles, que, atteint déjà du mal qui devait
l'emporter, de Pressensé publia dans sa Revue (années 1889

et 1890) sous ce titre : Alexandre Vinet, d'après sa
correspondance inédite avec Henri Lutteroth. C'est là, en eiïet,

qu'il parle de lui-même comme du « jeune étudiant qui
eut le privilège de s'asseoir au pied de la chaire de Vinet de

1842 à 1843 pour devenir à jamais son disciple ». Mais

disciple n'est pas assez dire. Vinet, on le sait, avait exprimé
le vœu d'être traduit. Ed. de Pressensé dans toute son
œuvre a été, non le traducteur mais la traduction de Vinet



it) JEAN DE VISME

et jamais traduction ne fut à la fois plus fidèle et moins
servile : fidèle, car toute la pensée de son maître semble
avoir passé en lui ; non servile, car, pour la mettre en œuvre,
cette pensée, sous toutes ses faces, il n'eut besoin que dêtre
lui-même.

Et précisément parce qu'il fut lui et qu'il possédait une
des plus riches natures qui se puisse rencontrer, il ne se

pouvait pas que sa traduction de Vinet ne portât sa marque
personnelle et bien originale, il ne se peut pas qu'elle ne
vaille, à ce titre, d'être étudiée en elle-même.

Ce qui étonne en elle tout d'abord, c'est la multiplicité
de ses aspects. Et pour commencer par le plus extérieur,
disons un mot de lui comme « homme de lettres ».
De Pressensé eut à un haut degré le goût et le talent d'écrire.
Dans sa jeunesse, il se crut, un moment, une vocation de

poète et les vers restèrent jusqu'à la fin sa langue réservée

pour l'expression de sa vie profonde. Lorsqu'une vocation
plus haute encore, celle de prédicateur de l'Evangile, se fut
emparée de lui, jamais sans doute il ne cultiva la forme

pour elle-même, mais il la soigna toujours pour l'amour de
la vérité qu'il servait. Le meilleur de ses livres, sous ce

rapport, fut, comme il convenait, Jésus-Christ el son temps.
La dernière page semble en avoir été écrite à genoux et
c'est un pur diamant. Mais jamais l'art pour l'art ne l'eut
pour sectateur. Son ancien professeur resté son ami, Ch.

Secrétan, lui écrivit un jour: « N'improvisez rien, concentrez-

vous; polissez et repolissez le métal jusqu'à ce qu'il
étincelle ; donnez-vous à une œuvre qui soit votre œuvre
définitive et qui dure et qui donne votre mesure toute
entière ». Il n'en fit rien. De trop grands objets l'appelaient
pour lesquels il se dépensait sans compter. Et néanmoins,
comme polygraphe dont les écrits sont tous marqués au
coin de la langue la plus pure et la plus noble, si une
stricte équité présidait toujours aux jugements de la critique
littéraire, il aurait sa place marquée dans le tableau des

lettres françaises de son époque et n'en déplaise à Sainte-



EDMOND DE PRESSENSE I7

Beuve, une place autrement haute que celle d'un M. de
Pontmartin protestant.

De Pressensé s'est fait comme homme politique une
place non moins grande et moins contestée dans l'histoire de

son temps. Né à la vie publique à ce moment du siècle

(1847-1850) où, par la révolution de février et ses suites,
les plus grandes questions politiques et sociales passionnaient

les esprits, il se jeta dans la lutte avec toute l'ardeur
de la jeunesse et toute la passion d'une àme assoiffée de

justice et de liberté. Sa première publication en volume fut,
si je ne me trompe, ses conférences sur Le christianisme
dans son application aux questions sociales (1849).

« Il est nécessaire, disait-il dans l'avant-propos, de
protester contre toute violence insultante pour l'âme humaine,
soit qu'elle éclate dans une émeute, soit qu'elle passe dans
la loi, et de montrer que l'issue de la crise où nous nous
trouvons depuis un an ne peut être que dans une rénovation

morale aboutissant à une rénovation sociale. C'est la
pensée fondamentale de ces conférences. » Et après avoir dil
qu'il combattra les idées à ses yeux fausses « sans aucune
amertume pour les hommes qui les représentent», il ajoute :

« C'est dans un développement de la vérité chrétienne que
je mets toute mon espérance : là est le remède à notre mal
si compliqué et si grave... Il ne s'agit point d'obtenir pour
la religion chrétienne plus de protection et de faveurs; bien
au contraire : cette protection et ces faveurs sont un danger

pour elle : quelquefois elles la compromettent ou plutôt
ce qui passe sous son nom dans des entreprises soi-disant
religieuses et qui sont tout simplement criminelles ». Tout
de Pressensé comme écrivain politique, orateur de réunions
populaires, député et sénateur, est dans ce programme de

sa vingt-cinquième année. Et ce fut là, dans ce domaine,
son originalité ; car une telle alliance, un tel alliage, plutôt,
du plus complet libéralisme et de la foi religieuse la plus
positive, sans être inouï dans ce milieu, n'y était vraiment
représenté que par lui. Avocat attitré de toutes les causes



l8 JEAN DE VISME

où la liberté de conscience était intéressée, champion généreux

de tous les droits méconnus; dénonciateur intrépide
de toutes les iniquités, de celles-là surtout qui s'abritaient
sous l'égide de la loi, rien n'égalait la loyauté de son attaque

que la courtoisie des formes qu'il y mettait. Il s'était
acquis, avec l'estime de tous ses adversaires, une réelle
autorité dans son groupe politique, qu'il présida souvent.
Si parmi les lois qui, à son époque, jalonnèrent la route du
progrès vers la justice, il n'en est pas une qui porte son
nom, peut-être n'en est-il aucune non plus au succès de

laquelle il n'ait contribué par l'appui de sa plume ou de sa

parole. On sait que jusque sur son lit de mort, l'une de ses

plus vives préoccupations fut la campagne qu'il menait
avec son collègue, le sénateur Bérenger, contre la littérature

pornographique. De Pressensé comme homme politique
a le droit de ne pas être oublié et ne le sera pas.

Considérable est aussi son œuvre comme historien.
Son grand ouvrage, dans ce département, fut conçu à

l'âge des longs espoirs et des vastes pensées. C'est son
Histoire des trois premiers siècles de l'Eglise chrélienne,
en six volumes. Les deux premiers parurent en i858 (l'auteur

avait trente-quatre ans) ; les deux suivants en 1861 ;

le cinquième en 1869 et le dernier, quand de Pressensé

avait cinquante-trois ans, en 1877. « Ce livre, disait-il
dans la préface du dernier volume, commencé il y a plus
de vingt ans dans les jours vaillants de la jeunesse, a été

interrompu par les luttes ardentes de la vie publique aux
jours les plus douloureux et les plus difficiles de notre
histoire nationale. Je l'achève avec une conviction plus
ferme que jamais que le dix-neuvième siècle a autant
besoin du christianisme de l'Evangile que le premier siècle
de notre ère et que notre effort doit être de nous élever au-
dessus des formes souvent misérables sous lesquelles
l'immortelle vérité est emprisonnée dans les diverses Eglises
contemporaines, pour ressaisir son type primitif. C'est à

cette hauteur que la liberté et la foi religieuse pourront



EDMOND DK PRISSSENSE ItJ

se rejoindre. » Cet ouvrage, qui eut un réel succès, car il
fut traduit en anglais et en allemand et l'auteur en préparait,

sur son lil de mort, une troisième édition des deux
derniers volumes, de Pressensé en dut sans doute l'inspiration

à son autre maître vénéré, Neander. Mais ce n'est pas
une simple transcription des travaux du maître ou de ses

émules allemands. C'est une œuvre dans une grande
mesure originale, où l'on sent, en tout cas, le contact incessant

des sources. Et parce qu'il y mit toute son âme et que
l'histoire n'est jamais que le passé vu au travers d'une âme

d'homme, son livre se lit encore et se lira même après que,
pour la documentation, il aura été de longtemps dépassé
On peut en dire autant de son livre sur L'Eglise et la
révolution, qui eut trois éditions de son vivant et fut, avec le
volume des Origines dont je vais parler, au nombre des

principaux titres qui lui ouvrirent les portes de l'Institut
dans la section des Sciences morales et politiques.

Ce qu'on doit dire, cependant, — car cela n'est pas vrai
seulement de son Histoire du concile du Vatican et de

son petit volume sur Le j8 mars — c'est que jamais
l'historien, chez de Pressensé, ne rompit compagnie avec le

publiciste engagé dans les conflits du jour. Et c'est là ce qui
lui ole le droit de prendre rang parmi les maîtres de
l'histoire. La restitution du passé eut toujours pour lui son
principal intérêt, dans les leçons à en tirer pour le temps
présent. Il écrivait non ad narrandum sed ad probandum
et il ne s'en cachait pas, parce que celte préocupation de

la thèse à prouver, si elle a pu parfois fausser son regard,
n'a jamais fait dévier sa plume. On peut lui reprocher ce

que les Anglais appellent Onesidedness, mais non la
falsification volontaire d'un seul fait. C'en est assez, cependant,

pour empêcher qu'aucun de ses livres d'histoire devienne
classique, c'est-à-dire occupe en possesseur incontesté le
terrain où il s'est établi.

Je viens de mentionner son volume intitulé Les origines.
Il est unique de son espèce dans l'œuvre de de Pressensé.



JEAN DE VISMK

Et par ses dimensions, par les questions qu'il embrasse et
la manière dont elles y sont traitées, par le succès, enfin,
que le livre obtint — car non seulement il emporta les
suffrages des hommes de la partie, mais il eut, lui aussi,
plusieurs éditions du vivant de l'auteur — il témoigne d'une
virtuosité de plus de ce merveilleux esprit. C'est de la
philosophie, non pas pure, mais appliquée à la défense des

bases de la vie morale et religieuse. A ce titre, cet ouvrage
est peul-être de tous ceux de l'auteur, celui qui révèle le
mieux chez lui, ce que les Allemands appellent Gründlich-
heil, le besoin de sentir tout l'édifice de ses connaissances
fondé sur le tuf des faits primordiaux de la nature et de la

raison humaine. On s'en rendra compte en lisant dans le

livre de M. Cordey comment de Pressensé fut amené à

composer ce volume, qu'il appelle lui-même, quelque part,
son grand livre et qu'il caractérise dans la préface comme
le simple « bulletin d'une bataille d'avant-garde où sont
engagés les premiers intérêts de l'humanité ».

La philosophie et la théologie voisinent et sont souvent
l'une chez l'autre. De Pressensé, je l'ai dit et il ne faut pas
craindre de le redire, fut, avant et après tout, un théologien.

On l'a défini tout entier quand on l'a appelé, comme
Boger Hollard à ses obsèques, « un homme de foi ». Sa

vocation pastorale ne fut pas un accident, mais l'effet naturel

et l'expression dernière des aspirations maîtresses de

son âme une fois orientées par la grâce. Que la cure
d'âmes, dans le détail, n'ait eu qu'une faible part de son
activité, c'est la richesse même de ses dons combinée avec les

appels des circonstances qui en fut la cause. Mais les
aptitudes à celle partie de la tâche du pasteur ne lui faisaient

pas défaut : le P. Hyacinthe et bien d'autres de moindre
envergure, en témoigneraient. Ses sermons aussi, dont nous
avons plusieurs volumes, ne le cèdent en puissance
d'édification qu'à un petit nombre de ceux de nos meilleurs
prédicateurs. Je citerai, en particulier, dans ses Etudes
évangéliques ses six méditations sur La douleur et ses deux



EDMOND DE PRESSENSE 31

discours sur La voix de l'Eglise et le cri du cœur chrétien
et sur Le mysticisme chrétien. Mais ce qu'il faut dire, c'est

que sa mission spéciale était ailleurs. Il m'apparaît comme
le serviteur du Christ à qui son divin Maître avait confié la

tâche, pastorale, certes, au premier chef, de vivre de la

pleine vie de son temps dans tout ce qu'elle avait de
compatible avec Son Esprit et de montrer ce qu'une telle vie

pouvait être, étant toute consacrée à son service.
Or la partie intellectuelle de cette tâche, c'était la théologie

dans sa vraie définition: fides quaerens intellectnm.
Il n'y a point failli. Ce n'est pas à dire qu'il ait été un
théologien compiei. La théologie a son encyclopédie propre
dont plusieurs disciplines lui sont restées fermées. A vrai
dire, il n'en cultiva aucune en tt professionnel ». Même la

dogmatique, ce sacro-sanctum «le la science qui a pour
objet Dieu et l'homme dans leurs rapports et pour matière

l'expérience religieuse, n'a jamais été traitée par lui avec
tout l'appareil scientifique et l'étalage d'érudition qu'on
exige aujourd'hui de celui qui fait œuvre de théologien.
Nous avons de lui des études sur l'inspiration el l'autorité
des Saintes Ecritures, sur la rédemption, sur les miracles,
sur la divinité du Christ, etc. Aucune n'est au sens plein de

ce mot exhaustive. De plus, disons-le sans ambages, il
serait, d'un médiocre intérêt d'exposer ici les solutions qu'il
a tentées des problèmes abordés par lui. Et cela, non
seulement parce que, souvent, elles manquent de précision et

ne forment pas entre elles un système achevé, mais aussi

et surtout parce qu'il n'est pas une de ces solutions qui soit

encore admise telle quelle par ceux qui ont le plus pieusement

recueilli son héritage et parce que lui-même ne les

admettrait plus telles quelles aujourd'hui.
Et ici qu'on nous permette une parenthèse qui sera peut-

être de quelque étendue. De Pressensé a beaucoup discuté,
beaucoup bataillé pour faire prévaloir ses vues en théologie.
Il avait affaire à la gauche qui lui reprochait son conservatisme

el à la droite qui l'accusait de latitudinarisme. C'est



JEAN DE VISME

donc qu'il prenait position entre les deux. «Théologie de

juste milieu », disent avec une nuance d'ironie les esprits
absolus de l'un et de l'autre parti. Vermittlungstheologie,
prononcent avec dédain les extrémistes d'Outre-Rhin. Est-

on bien sûr que ce ne soit pas là, après tout, je ne dis pas
la seule théologie qui nous soit permise (tout est permis,
si tout, n'édifie pas), mais la seule théologie qui nous soit
vraiment utile? Les deux termes, allemand et français, que
nous venons de rappeler, ont, nous le savons, un sens

péjoratif qui justifie l'ironie ou le dédain qu'on y attache.
Si le juste milieu est cherché dans la conciliation des
contraires ou un éclectisme superficiel, dans quelque système
hybride dont l'effet ne peut être que de frapper de stérilité
les esprits qui s'y arrêtent, la théologie ainsi caractérisée
n'est pas la foi qui cherche à se comprendre elle-même, ce
n'est qu'un vain exercice de logomachie. Mais n'y a-t-il
pas un tt juste milieu » qui ne serait après tout que la situation

normale de l'esprit créé et borné que nous sommes?
Et n'est-ce pas ce que nous a rappelé Pascal dans son célèbre

fragment sur les « deux infinis » Suspendus entre deux
abîmes qu'il nous est impossible de sonder jusqu'au fond,
deux abîmes où, par conséquent, il nous est également
interdit d'aller prendre notre point d'attache, que nous
reste-t-il à faire, pour penser notre foi, si ce n'est de partir
de quelque fait positif, autant que possible fondamental
qui soit à notre portée et de nous en tenir à ce qui en
découle logiquement Que si Ton veut appeler cela Ver-

mitllung.stheologie, à la bonne heure pourvu qu'on
entende par là, non quelque accommodement boiteux entre
les partis opposés, mais une transition ménagée entre deux
états d'esprit dont l'un fut. et l'autre sera, et que la théologie

ainsi caractérisée apparaisse comme le travail intellectuel,

qui permet à la pensée croyante de se transmettre d'une
génération à l'autre, toujours fidèle à elle-même, dans
l'incessante évolution des formules dogmatiques dont elle se

revêt successivement.



EDMOND DE PRESSKNSÉ a'I

Objectera-t-on que cette notion de la théologie est faite

pour décourager les tentatives de ces grands penseurs, qui,
d'époque en époque, construisent ces systèmes achevés, à

l'abri desquels la foi peut vivre pendant plusieurs généra-
lions? — Non! ces hommes-là ont leur mission et ils
la rempliront toujours. Mais leurs systèmes, qu'on y prenne
garde, n'ont jamais servi tels quels qu'à leurs auteurs
mêmes. Pour les autres, ce sont les morceaux qui en onl
été bons, soit que les esprits moins absolus s'y ménagent
des abris temporaires qui leur suffisent, soit que le commun

des fidèles se contentent de moins encore et pratiquent
leurs croyances sans se mettre en peine de beaucoup les

raisonner.
De Pressensé n'a pas été un constructeur de systèmes, il

a eu sa théologie du juste milieu, sa Vermittlungstheologie
dans le bon sens de ces termes. Ce qui ne veut pas

dire qu'il ait. flotté à tous les vents, oscillé entre les partis,
amalgamé des. pensées contradictoires. Nul peut-être, entre
les théologiens de son temps, n'a été plus constamment
d'accord avec lui-même, plus ferme sur sa base avec plus
d'ouverture d'esprit el une plus merveilleuse faculté d'adaptation

à tous les appels justifiés du siècle. Son point d'attache

— et il n'en a jamais varié — fut la conscience morale,
le devoir: Kant, si l'on veut, mais Kant complété par
Calvin, la prédestination (fiorribile decrelum seule exceptée ;

Kant avec Pascal et Vinet. Partant de ce « je dois » absolu

que l'homme se dit à lui-même et qui le fait homme, il a

trouvé dans la révélation biblique ou (ce qui est la même

chose) la tradition chrétienne, ces deux affirmations de faits

tpii se conditionnent l'une l'autre : la chute et la rédemption

et il en a fait les deux pôles de sa pensée croyante sans
reculer devant le corollaire epii en découle nécessairement :

le surnaturel affirmé dans le Christ, dans la vie chrétienne
et dans l'Ecriture Sainte. Avec cette théologie, il a traversé

victorieusement et il a aidé beaucoup de ses contemporains
à traverser de même la plus grande crise peut-être que la



a4 JEAN DE VISME

loi chrétienne ait connue depuis ses origines jusqu'à nos
jours.

Il y a un moment, surtout, de cette crise qu'il vaulla peine
de rappeler ici. Il coïncida avec le milieu de la carrière de
de Pressensé et celui-ci se trouva en plein dans le tourbillon

d'où les uns — dont il fut — émergèrent à la foi, tandis

que les autres s'engloutissaient. Rappelons en quelques
mots les faits.

Scherer avait rompu avec l'école ultra-conservatrice des

Merle et des Gaussen. La Revue de Strasbourg venait de

se fonder avec Colani pour directeur. De Pressensé était
l'ami personnel de Scherer et de Colani et jusqu'alors avait
été leur frère d'armes. Qu'allail-il faire? Il salua d'abord
avec joie l'apparition de la nouvelle Revue. Il écrivit à son
ami de cœur Jean Monod que c'était là qu'il porterait
désormais ses efforts et qu'il l'engageait, lui aussi, à porter
les siens pour travailler à la rénovation théologique désirée.
Et il donna, en effet, à la Revue de Strasbourg un article

ce fut tout. 11 avait compris que sous l'apparence
d'aspirations et même de certaines affirmations communes,
un abîme le séparait de ses collaborateurs du moment.

Quel était cet abîme? Un incident survenu en i858 le

mit pleinement à découvert. C'est la controverse qui
s'engagea à propos d'une édition des Pensées de Pascal,

publiée par Astié. La question était : l'apologie du christianisme,

telle que l'avait conçue Pascal et qu'elle se laisse

entrevoir dans l'état chaotique des Pensées, a-t-elle encore
quelque valeur aujourd'hui? ou les croyants du XIX' siècle

n'ont-ils plus rien à en tirer? Nous ne raconterons pas
cette controverse. On en trouvera un récit abrégé dans le

livre de M. Cordey et un exposé en somme exact, bien que
tendancieux, de la plume de Sainte-Beuve, dans une note
du troisième volume de son Port-Royal (2e édition).
Nous n'en retiendrons que l'épisode de la sortie de

Scherer contre de Pressensé. Ce dernier resta d'abord
spectateur du débat, jusqu'au moment où Scherer intervint par



EDMOND DE PRESSENSE 33

un article, où iJ établissait, avec ce ton tranchant qui lui
était eoutumier, que rien ne restait debout de l'argumentation

de Pascal et qu'il ne fallait plus voir en lui que l'un
des plus éloquents de nos moralistes. C'en était trop. De
Pressensé ne put se contenir. Car, enfin, le fond de l'apologie

de Pascal, c'était la preuve interne, l'accord profond
de l'Evangile avec les besoins de pardon, de liberté, de

sainteté et d'espérance de l'àme humaine. C'était le propre
terrain sur lequel, après Vinet, avec Scherer lui-même
pendant un temps, il avait soutenu le bon combat. En voyant
aujourd'hui cet esprit si ferme et si fin, pour lequel il avait
une grande admiration, jeter, avec cette désinvolture,
pardessus bord, les éléments mêmes de toute foi, il ne put retenir

l'expression de sa douleur. Il l'exprima dans les termes
les plus modérés et les plus respectueux ; mais il n'en blessa

pas moins au vif l'amour-propre de son adversaire. Celui-ci
répondit, dans la Revue de Strasbourg, par un article
court, mais cinglant comme un coup de fouet en plein
visage (ï).

L'honorable directeur de la Revue chrétienne, disait-il
en substance, a la bonté de s'occuper souvent de moi : je
l'en remercie, mais je proteste contre ses procédés de
discussion qui tt frisent l'impertinence » el « ne sont pas ceux
de gens bien élevés ». Il s'indigne de mes opinions au lieu
de les réfuter. 11 remplace les arguments par des lamentations

qui me rappellent les prières publiques qu'on faisait,

pour moi à Genève lorsqu'on sut que je rejetais la

théopneustie. D'ailleurs ces lamentations ont le lori de ne
rien prouver du tout et M. de Pressensé devrail être le pre-

(i) U adressa ensuite à de Pressensé une « lettre ouverte » qui parut
dans le n° d'octobre (1808) de la Revue chrétienne, et cette lettre, d'où toute
expression offensante avait disparu, fut, sans doute, le produit d'un
mouvement de repentir de la violence montrée dans la première réponse. Mais
comme c'est cette violence même qui nous intéresse ici, nous négligeons la
lettre ouverte, dont cependant, île Pressensé, dans la réplique dont il la lit
suivre immédiatement et dont nous allons citer quelques passages, eut la
bonté de s'occuper uniquement.



ali JEAN DE VISME

mier à le savoir, lui qui, pour avoir récemment, dans son
Histoire des trois premiers siècles, dévié tant soit peu de

l'orthodoxie, s'est vu l'objet des mêmes imputations et de la

même consternation indignée dont il m'accable aujourd'hui.

Et le critique, passant de la défense à l'attaque et

toujours plus ironique, après s'être attribué modestement à

lui-même pour tout mérite, comme écrivain, le souci de

l'exactitude, ajoutait : « M. de Pressensé, de son côté, est

un homme très instruit ; les nombreux ouvrages qui sortent
de sa plume, les nombreux livres qu'il cite dans ses ouvrages,

les nombreux théologiens dont les noms viennent
s'entasser au bas de ses pages et se ranger à l'appui de son
opinion, tout annonce que le champion de notre théologie
évangélique renouvelée n'est pas moins remarquable par
l'étendue de son savoir que par les grâces de son style.
Malheureusement, avec tout ce savoir, il manque à M. de
Pressensé une qualilé d'un ordre très humble, celle-là
même que je revendiquais tout à l'heure pour moi. Il sait

l'hébreu, mais il inventera des mots hébreux qui n'ont
jamais existé ; il sait le grec, mais il ne distinguera pas la
seconde personne du verbe substantif de la troisième (i) ;

il sait la géographie, mais il placera la Samarie sur les contins

de la Phrygie ; il est versé dans les Pères, mais il citera
le canon d'Eusèbe de manière à l'aire croire qu'il ne l'a
jamais lu. Il se plaît à la controverse et il est constamment
à côté des questions. Le Rédempteur fourmillait de

négligences de ce genre; j'ai rempli jadis des pages à les énu-
mérer. Les nouveaux volumes de M. de Pressensé ne sont

pas moins remarquables par ce genre de défauts et je m'en-

(i) Pareils accidents peuvent arriver aux hommes les plus savants. A-ton

jamais relevé le contre-sens absolu commis par Beuss dans la
traduction d'un passage de Jérôme à propos de la canonicité de l'épitre aux
Hébreux (Histoire du Canon, édit. de i863, p. i65) — Contre-sens qui
consiste à prendre quasi comme t'équivalent de ut et qui s'aggrave du
fait que Reuss part de là pour reprocher à Jérôme la tt légèreté » avec

laquelle il « ne craint pas de tomber dans les contradictions les plus lla-
S tantes ».



EDMOND DE PRESSENSE

gage à lui fournir pour sa seconde édition une formidable
liste d'errata. »

On conviendra que pour une gifle bien envoyée, celle-là
en était une el que Sainte-Beuve avait raison de dire que
dans ces quelques lignes « l'école critique avait l'ait sentir
son nerf à l'école sentimentale ».

Mais qu'esl-ce donc qui avait agacé à ce point le théologien

émancipé de Genève Nous avons eu la curiosité de

lire l'article incriminé de de Pressensé (Revue chrétienne,
septembre i858) et, nous devons le dire, nous n'y avons
rien trouvé qui justifie une pareille fustigation. Le ton de
tristesse sur lequel il est écrit — Voici, à ce sujet, la réponse
de M. de Pressensé lui-même: « Il (Scherer) s'étonne de ce

(fue Ton ne garde pas un calme absolu, une sérénité imper-
iurbable en discutant ses idées. Mais ce qui est inconcevable,

c'est son étonnement. Il sait mieux que personne
qu'il renverse les fondements mêmes de nos croyances les

plus chères et il trouve étrange que le cœur soit ému dans

une pareille polémique » La réponse est lopique, semble-t-
il. Quant à ces « cris d'indignation », à ces « mains levées

au ciel en témoignage de douleur devant Dieu et devant
les hommes », non! si Scherer a vu et entendu cela dans
l'article de son adversaire, il a été victime d'une hallucination

dont l'explication est à trouver. Et où serait-elle, si ce
n'est dans la justesse de l'analyse que de Pressensé avait
faite des idées de Scherer pour lui en montrer l'aboutissant
inévitable et désolant? On n'aime pas d'être mis en
présence de soi-même quand on se sent en mauvaise voie et

qu'on veut y persévérer. Or voici qu'au lieu de réfuter
dans le détail les allégations du critique en ce qui concerne
l'apologie de Pascal, de Pressensé s'était borné à l'examen
très fouillé de la position prise par Scherer vis-à-vis de

l'ordre moral et religieux. Il avait montré avec une clarté

implacable que cette position, fournie au critique par la

philosophie de Hegel, était au fond la négation de tout
autre absolu que l'universel relatif el qu'à se placer sur ce



a8 JEAN DE VISME

terrain, ce n'était pas « l'exhaussement du sol sous les pieds »

(expression de Scherer dans son article sur Pascal) à (moi
l'on devait s'attendre, mais son effondrement, entraînant
dans une ruine complète et loute foi et tout devoir et tout
motif de vivre.

Et qui pourrait lui donner tort, quand l'événement
devait, si promptemenl, lui donner raison N'est-ce pas
Scherer qui, entre les années 1861 et 1862 (trois ou quatre
ans après la polémique que nous venons de rapporter),
terminait deux articles sur Sainte-Beuve dans Le Temps par
ces lignes demeurées célèbres: «Fugitive illusion qui se

dessine un instant sur l'Océan de l'illusion universelle
Est-ce donc en ces termes que se résume l'expérience des

siècles!... Est-ce là le dernier mol de lout Et osez-vous bien
nous exciter à des efforts qui doivent être récompensés
d'une si pâle couronne — Et pourquoi non S'il y a quelque
grandeur dans le roseau qui sent ses faiblesses, n'y en a-l-il
aucune dans la vanité qui se comprend?... L'illusion qui
se connaît est-elle d'ailleurs une illusion? Ne triomphe-telle

pas en quelque sorte d'elle-même? N'atteint-elle pas à

la souveraine réalité, celle tie la pensée qui se pense,
celle du rêve qui se sait rêve, celle du néant qui cesse de

l'être pour se reconnaître et s'affirmer? » On ne peut
guère pousser pfus loin soit l'art de parler pour ne rien dire,
soit (selon le mot tie Pascal) t< le doute qui s'emporte soi-
même ».

Or, pendanl tpie « l'école critique » dans son plus illustre

et logique représentant aboutissait là, « l'école sentimentale

» (disons plutôt l'école du juste milieu), représentée

par de Pressensé, un homme en qui tt le cœur » el la tête

voulaient rester d'accord, se maintenait en contaci avec la

partie vivante de l'Eglise et fournissait à la foi traditionnelle
(la seule vraie, après tout), l'armature mentale qui lui
permettait de rester debout sous l'assaut le plus formidable
de toutes les forces ennemies qu'elle ait jamais eu à

supporter.



EDMOND DE PRESSENSE a«)

Et c'est en cela, selon nous, en dernière analyse que
consiste essentiellement l'œuvre à laquelle le nom d'Edmond
de Pressensé est et restera attaché dans la reconnaissance

impérissable des Eglises. De la même famille d'esprits que
ces hommes des second et troisième siècles qu'il a tant
aimés, les Clément d'Alexandrie, les Origene et les Tertullien,

il a été le grand apologète de la religion chrétienne
en sa génération. Il l'a été par la parole, par la plume et

par l'action. Il l'a été comme homme de lettres, comme
homme politique, comme historien, comme philosophe et

comme théologien. Il l'a été par l'effort constant de sa vie
employée tout entière à repousser les attaques dont la foi
chrétienne était l'objet et à mettre en lumière les trésors de

vérité, de consolation et de force qu'elle renferme. Il l'a été

par la démonstration d'esprit et de puissance qu'a été, dans
tous les domaines où elle s'est dépensée, son activité si

pleine, si variée et si bienfaisante. Il l'a été enfin, par son
caractère, dans lequel toutes les qualités d'une nature généreuse

et chevaleresque s'alliaient avec les vertus de sobriété,
de pondération, d'humilité, de charité que la grâce engendre

dans l'âme de qui se livre à son action. Et pour qu'il
ne manquât rien à son apologie de la religion chrétienne,
il a scellé le témoignage de toute sa vie active du sceau
d'une mort lente et douloureuse comme un martyre, dans

laquelle sa foi, non seulement n'a pas un seul instant
fléchi, mais s'est développée et manifestée avec une
puissance qui a profondément impressionné tous les témoins.
Si le monde avait des yeux pour voir et des oreilles pour
entendre (il est vrai qu'alors il ne serait plus le « monde »),

il suffirait d'un lit de mort tel que celui d'un Adolphe Monod

ou d'un Edmond de Pressensé pour lui révéler, dans l'Evangile,

la vérité divine qui donne à la vie humaine son sens et

sa valeur.
Ne semble-t-il pas que les deux noms dont le rapproche-



3o J KAN DE VISME

ment vient de s'imposer à notre pensée nous ramènent à la

distinction, que nous avons faite, des hommes qui laissent
plus de traces que de vide et de ceux qui laissent, plus de

vide tpie de traces? Ad. Monod est de ceux-là, Ed. de
Pressensé de ceux-ci. L'œuvre du premier nous reste
entière et subsistera ; mais pourrait-on dire que sa présence
personnelle manque à la génération actuelle Il se peut
que les ouvrages du second ne soient plus au point ; en
tous cas, il n'y seront plus demain ; mais qui a pris et qui
prendra sa place au milieu de nous Et de quelle force
ne nous sentons-nous pas privés par son absence

Nous ne poserons pas la plume sans remercier encore
une fois M. Cordey du beau ei bon livre qu'il nous a

donné. La richesse extraordinaire de la matière aurait pu
l'effrayer, elle semble plutôt l'avoir soulevé et porté comme
un flot puissant un nageur expérimenté.

Mais le charme particulier de cette lecture tient au
milieu familial dans lequel elle vous plonge ; milieu dont la

personne centrale, toujours vibrante, vous communique
quelque chose de toutes ses émotions. Rien de plus
attachant que le tableau de cette vie de famille dans laquelle
toutes les commotions du dehors viennent retentir, mais
où Dieu règne sur les cœurs et les pensées et où l'on voit
de tout près, et, pour ainsi dire, du dedans, des âmes d'élite
aux prises avec des luttes et des épreuves dignes d'elles et
dont elles sortent victorieuses et grandies. Et ce qui ajoute
au bienfait, le charme, c'est la poésie qui coule abondante
et pure au travers de tout le livre et par moments jaillit
avec une telle puissance que vous en êtes comme inondé
et vous en éprouvez, au plus profond de l'âme, le plus
délicieux frisson. Poésie, avons-nous dit, mais réalité aussi et

de la plus poignante ; seulement une réalité toujours éclairée

d'en haut par l'idéal céleste.



EDMOND DK PRESSENSÉ 'il

C'est pourquoi, ce livre restera. Il ira ou plutôt il est déjà
allé prendre sa place entre les belles biographies que nous
avons nommées en commençant. Et à cette place, iront
souvent le reprendre ceux qui voudront passer quelques
heures à communier avec une grande et belle âme toule
pleine de Dieu et d'Humanité.

J. DE VlSME.


	Edmond de Pressensé

