
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 6 (1918)

Heft: 27

Artikel: Les frères moraves en Suisse romande au XVIIIe siècle

Autor: Wernle, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379999

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379999
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES ERERES MORAVES EN SUISSE ROMANDE

AU XVIIIe SIÈCLE

Le xvme siècle a été, pour le calvinisme suisse comme poulie

protestantisme en général, une époque de lente mais
continuelle désagrégation. Les influences dissolvantes provinrent
de deux côtés. Un piétisme exclusif fit de la conversion et de

la vie ascétique la marque du vrai christianisme, mit l'inspiration

laïque en opposition à toute étude théologique et éloigna
ses adeptes de l'Eglise et des pasteurs ; la dissidence s'implanta
parmi nous. D'autre part, l'esprit nouveau de ce siècle
philosophique déteignit sur la théologie ecclésiastique ; le Neuchâtelois

Ostervald, le Genevois Alphonse Turrettini et leurs disciples

soulignèrent avant tout, dans la doctrine chrétienne, la
pensée rationnelle et l'idée morale, en faisant passer miracles
et mystères au second plan ; à vrai dire, ils les laissèrent bien
subsister dans l'histoire, mais pour ne leur accorder aucune
place dans la pensée et la vie religieuses contemporaines. Sous

l'influence de ces théologiens s'élabora une orthodoxie nouvelle
et ce raisonnable » qui évita sans doute de rompre avec les
anciennes confessions de foi et ne voulait rien avoir de commun
avec le déisme et le socinianisme, mais qui était fortement entamée

par l'esprit du temps et ne pouvait pour ainsi dire plus
comprendre l'Evangile des réformateurs.

L'œuvre des Frères moraves en Allemagne et en Suisse (i)
doit être considérée comme une première réaction contre l'es-

(i) Notre travail a pour base les pièces suivantes des Archives de l'Unité
des Frères, à Herrnhut : R 19 C 1, 2a, 4 et 5. Je suis particulièrement recon-



LES FRERES MORAVES EN SUISSE ROMANDE 119

prit de cette orthodoxie rationnelle, comme un réveil avant le

Réveil du xixe siècle. Dans la religion du comte de Zinzendorf,
Luther avait repris vie ; non pas le Luther correct et orthodoxe
de l'école, mais un Luther compris par le cœur, le sentiment,

l'imagination d'un laïque fervent et remis à la portée des
milieux laïques pieux, loin du monde et de sa culture. Dans

ces cercles-là on ne se préoccupait pas d'avoir des idées ce

raisonnables » sur Dieu et le monde, on vivait de la croix avec

tout ce qu'elle a de paradoxal ; loi, morale, ascèse, tout cela

leur était étranger, mais on mettait au tout premier plan la

grâce pour le pécheur, et l'on cherchait la direction du Saint-

Esprit ; c'était un christianisme de paix profonde, de joie
merveilleuse, de félicité, de confiance totale en Dieu qui n'avait
besoin d'aucune démonstration. Assurément, ces expériences
précieuses s'accompagnaient d'un embrouillamini incroyable de

représentations mythologiques et fantastiques, et d'expressions
paradoxales à plaisir, qui appelaient irrésistiblement la plaisanterie

et la critique ; mais il y avait là un attrait d'autant plus
puissant pour nombre d'âmes simples, et même des esprits plus
cultivés pressentaient au travers de tout ce désordre de la pensée

quelque chose de la puissance et de la paix de Jésus.

Dès l'origine, l'attitude des Frères moraves à l'égard des

Eglises protestantes fut frappante. Ils ne voulaient pas entendre

parler de dissidence ; ils travaillaient au contraire avec
ardeur à ramener partout les séparatistes à leurs Eglises. Mais
cela ne les empêchait pas d'avoir pour eux-mêmes, à Herrnhut
et à Herrenhaag, leur Eglise idéale, et ceux d'entre eux qui
aspiraient au salut parfait, cédant à la poussée intérieure,
quittaient leurs Eglises pour entrer dans l'une ou l'autre des ce

communautés ».

Au début, Zinzendorf témoigna beaucoup moins d'intérêt à la
Suisse romande qu'aux protestants français du voisinage et aux
Vaudois du Piémont. Leurs persécutions avaient éveillé chez lui
une vive sympathie et il aurait accueilli avec joie certains d'en-

naissant à la direction de ces Archives de m'avoir communiqué ces
documents en temps de guerre. Pour que l'étude fût complète, il aurait fallu
encore consulter les archives genevoises et neuchâteloises ; mais notre
esquisse n'en saurait prendre une tournure bien différente. Nos emprunts à

la littérature spéciale seront indiqués ci-après.



120 PAUL WERNLE

tre eux, avec des réfugiés de tous les pays, dans ses propriétés
de Saxe ou sur d'autres territoires amis. Il y avait déjà eu en
1731 des rapports de correspondance entre lui et Antoine Court,
à Lausanne ; mais il n'en était rien résulté, parce que l'ambition

de Court, qui était de sauver le calvinisme en France
même, était contraire aux idées du comte (1). Dans la suite et

grâce à ses relations avec la famille de Watteville, à laquelle
appartenait son meilleur ami, son attention fut attirée sur le
domaine de Montmirail, à la frontière du pays de Neuchâtel,
domaine que possédait cette famille depuis 1722 (2) : un homme
comme Zinzendorf vit aussitôt en imagination tous les services

qu'une propriété semblable, en des mains pieuses, pourrait rendre

à la cause de Dieu : des protestants français persécutés y
trouveraient peut-être un jour asile. Mais lorscjue Zinzendorf
fut exilé de la Saxe luthérienne et que Herrenhaag eut été

fondé en 1738, en Wettéravie réformée, son attention se porta
aussitôt sur les Eglises réformées d'Alsace et de Suisse. Sa

préoccupation fut, comme autrefois dans les milieux luthériens,
de rechercher parmi les calvinistes la communion avec les
enfants de Dieu, et de voir si le message du Sauveur, tel que
Zinzendorf venait précisément de le découvrir, était demeuré
vivant ou s'était évanoui.

C'est en avril 1739 que le premier Frère morave, Friedrich-
Wilhelm Biefer, arriva à Genève, s'y étabiit pour pius de quatorze
semaines et y posa les premiers fondements d'une communauté. Il
y vint en compagnie de sa femme et du marchand saint-gallois
Giller, epui avait précédemment vécu à Lyon et avait l'habitude
des milieux français. C'est Saint-Gall, en effet, qui fit le pont
entre les Moraves et Genève ; une autre saint-galloise, Jeanne

Zollikofer, établie à Genève, fut en relations soit avec son
compatriote Giller, soit avec des âmes réveillées appartenant aux
milieux piétistes genevois, deux demoiselles Vergnes, filles du

pasteur de Rolle. Ces relations s'étendirent à d'autres Genevoises

pieuses, notamment aux de la Tour et aux Bauiïn ; ce fut

(1) Voir Edm. Hugues, Antoine Court, t. 2.

(2) Voir notamment le Souvenir du Jubilé séculaire de Montmirail (1867).



LES FRERES MORAVES EN SUISSE ROMANDE 121

la maison de la Tour qui devint la maison des Frères. Mais on
n'en resta pas à cette simple communion avec quelques sœurs
célibataires ; Biefer chercha, comme il l'avait fait à Bâle, à

entrer en rapports avec de jeunes ecclésiastiques, spécialement
avec des candidats en théologie ; si l'Evangile devait trouver
un terrain favorable, c'était là. La différence de langues créa

tout d'abord des difficultés. La femme de Biefer ne savait pas
un mot de français, ce qui ne l'empêcha pas du reste de se lier
intimement avec ses amies genevoises. Son mari se donna beaucoup

de peine pour faire des progrès en français, cependant
Gilfer l'accompagnait en qualité d'interprète dans toutes les

circonstances importantes, comme les entrevues avec les autorités

civiles et ecclésiastiques. Le fossé était bien plus profond en

matière spirituelle ; les théologiens genevois et le Morave
appartenaient à deux mondes absolument différents. C'est à peine
si, dans les sermons, on entendait prononcer le nom du
Sauveur et parler de foi en lui ; la loi et la morale étaient tout ;

c'était pour Biefer un salut sans Sauveur. Grâce à lui, le vieil
Evangile allait être annoncé de nouveau à Genève, ee On recommence

à parler ici de foi. et l'on entend de nouveau prononcer
le nom du Sauveur. » De jeunes candidats genevois acceptèrent
avec joie cette prédication nouvelle ; l'un d'eux déclara même
dans un sermon à l'Auditoire qu'il fallait ee avoir honte de
prétendre croire au salut, quand on n'en connaissait rien avant le

jour où Dieu avait fait venir du dehors des étrangers ». Biefer

jubilait : ce Quelque chose commence à fermenter dans cette ville,
on commence à s'apercevoir c[u'on y parle d'un ami des

pécheurs qui s'appelle Jésus ». Les pasteurs genevois de leur côté

se demandèrent quelle attitude ils allaient prendre à l'égard du
nouveau venu. Comme il ne faisait aucun effort en faveur de la
dissidence, on n'avait pas de motif direct de réclamer son exclusion.

Mais on désirait le sonder ; ii y eut des entretiens tout à

fait piquants entre les représentants de la Vénérable compagnie
et le Morave. On y discuta de guérison par la prière, de

prédestination, de bonnes œuvres. d'Eglise episcopale, enfin du sujet
capitai, Christ, la foi et l'Esprit. A propos de prédestination, les

pasteurs déclarèrent qu'ils commençaient à abandonner cette
doctrine, qu'ils étaient disposés à la tolérance ; mais ils n'étaient
apparemment pas à leur aise sur ce point. Quant aux « œu-



122 PAUL WERNLE

vres », ils reprochèrent à Biefer la trop grande sévérité des

Frères qui faisaient trop peu de différence entre les gens
vertueux et les méchants. Parler de sentiment de la grâce et de

l'Esprit dans les cœurs leur paraissait un langage de fanatiques.
Mais Biefer ieur opposa des affirmations catégoriques de Paul.

Il se rendit compte de l'ennui que son séjour à Genève causait
aux pasteurs devant l'insistance qu'ils mirent à lui demander
quand il pensait partir. Puis ils voulurent savoir encore s'il
participait à la sainte cène, et s'il la prendrait avec eux. En sa

qualité de luthérien, Biefer s'abstint de la communion à

Genève ; mais nous savons qu'il avait ee rompu le pain » dans un
tout petit cercle d'intimes en prenant congé d'un ami qui, au
cours d'un voyage, avait traversé fa ville. Un dernier grief des

pasteurs était qu'if n'avait aucune, iégitimation pour accompiir
sou travail. C'est ce qui l'engagea à demander à Zinzendorf tie

lui envoyer par écrit une pièce attestant ce qu'il voyageait avec
l'assentiment de la Communauté, et c{u'il avait reçu le mandat
d'entretenir en tous lieux les enfants île Dieu du grave sujet
de ta justification, de ieur transmettre la bénédiction de la
Communauté, comme de solliciter leur bénédiction et leurs
intercessions de membres du Seigneur, à quelque Eglise qu'ils
appartinssent ». En attendant, on se passa de cette légitimation ; une
visite au premier syndic arrangea les choses.

Les lettres de Biefer montrent à l'évidence qu'il attendait une
sorte de réveil en masse pour Genève, en quoi du reste il se

trompait. Lorsqu'il fut rappelé, en août 1739, il ne laissait que de

petits groupes d'âmes réveillées, surtout des femmes. Elles se

subdivisaient en six Classes ou Sociétés au-dessus desquelles était
une Conférence des sœurs dont faisaient partie les de la Tour et
les Beaufin. C'était au moins un résultat qui devait durer. L'année

suivante, un autre Frère, de langue française celui-ci, Henri
Cossart, vint à plusieurs reprises de Berne visiter la petite
communauté genevoise; il l'évaluait à quarante membres, sans

compter quelques fidèles détachés, et il vante la vie qui s'y
manifeste, spécialement parmi les sœurs célibataires, ce II naîtra
une communauté du Christ à Genève », écrit-il dans l'une de

ses lettres, et une autre fois : ee La bénédiction de Dieu est plus
sensible à Genève qu'à Berne ». Frère Biefer avait donc, malgré

les apparences, exercé une réelle influence.



LES FRÈRES MORAVES EN SUISSE ROMANDE 123

Mais ces modestes commencements devaient être éclipsés dans
le souvenir de la Société de Genève par les événements de l'an
1741. Lorsqu'on choisit plus tard le jour de fête de la classe des

sœurs célibataires, on le fixa au 5 février, parce que c'était la
date à laquelle, en cette année 1741, 1 ce Eglise des pèlerins »

avait fait son entrée à Genève (1). Zinzendorf y vint pour faire
connaissance du milieu où il voulait faire étudier son fils ; il
songeait aussi à établir des relations personnelles avec l'antique
Eglise de Calvin. Mais il voyageait accompagné de quarante à

cinquante personnes, y compris sa femme, qui formaient sa
ce compagnie » (Hausgemeinde) ; elle s'établit à Plainpalais ;

lui-même, arrivé le 9 mars, célébra selon son habitude, dans

ce grand cercle de famiife, toutes les cérémonies du culte qui
donnaient à chaque jour de la semaine, des premières heures
du matin aux dernières de la soirée, un caractère de solennité.

Ce n'est qu'exceptionnement que des étrangers, des

bourgeois de Genève étaient admis à ces cultes, précaution
prise pour éviter les tendances séparatistes. Par contre, on

voyait Zinzendorf et les siens le dimanche dans les temples
de la ville. Quelques-uns — probablement les Moraves réformés

— participaient même aux communions publiques, tandis

que le comte célébrait la sainte cène dans l'intimité avec
ses frères luthériens. Les amis genevois profitèrent naturellement

les tout premiers du séjour de Zinzendorf; ce fut pour
les de la Tour, les Beaufin et leur petit troupeau un temps
béni ; et l'heure la plus marquante pour la communauté
genevoise fut celle où le comte, peu avant son départ, réunit ses

membres par classes et leur adressa des exhortations en français.

Mais ses ambitions à lui allaient beaucoup plus loin que
ce petit groupe de fidèles ; il était préoccupé d'entrer en

rapport avec les autorités religieuses et civiles de Genève, tout
d'abord pour les mettre au clair sur ce qu'était et voulait la

Communauté des Frères, mais aussi pour voir si elles
continuaient à représenter fidèlement l'esprit evangèliche. C'est dans

(1) Voir, sur le séjour de Zinzendorf à Genève, notamment : la Semaine

religieuse, 1900, n05 33 et 34, d'après des communications du Journal de

l'Unité des Frères de la même année; et la Vie de Zinzendorf, de Spangen-
berg-, Ve partie, p. i3og et suiv., avec les pièces de la collection de Büdingen

qui y sont citées.



124 PAUL WERNLE

cette intention qu'il adressa à la Vénérable Compagnie sa Lettre

sur l'Eglise des Frères, leur origine, leur histoire, leur
discipline et leur croyance, et qu'après son départ encore il fit
parvenir spécialement au professeur Jacques Vernet et au
pasteur Amédée Lullin les Textes des années 1740 et 1741, traduits
en français par Cossart sous le titre de L'Agneau de Dieu
représenté au naturel dans la Sainte Ecriture. Mais ces efforts
de rapprochement n'aboutirent qu'à constater des deux côtés

une manière toute différente de comprendre le christianisme.
Le fait que Zinzendorf, obéissant à sa nature si spontanée, se

jeta un jour devant tout le monde au cou du pasteur Lullin
après une prédication qui lui avait plu, ne veut pas dire grand'
chose. L'appréciation que voici, issue de sa propre plume,
correspond beaucoup mieux à la réalité : ee Nulle part je n'ai
rencontré des théologiens dont la doctrine fût plus diamétralement
opposée à la nôtre ». C'est qu'en effet il s'agissait d'un côté
d'un christianisme de raison et de morale ; de l'autre, d'un
christianisme de la grâce et de l'Esprit. Du ccYté genevois on
avait la même impression. On traitait le comte avec la plus
parfaite politesse, on repoussa à une forte majorité, dans le

Conseil des Deux-Cents, la proposition de l'exiler de la ville,
on le remercia de la façon la plus aimable, au nom de la Vénérable

Compagnie, de l'écrit sur l'Eglise morave qu'il lui avait
dédié, mais on lui fit en même temps comprendre que ces
remerciements n'impliquaient aucune espèce d'assentiment à ses

doctrines particulières. Le jugement que Vernet et Lullin
émirent à l'occasion de la dédicace qui leur avait été faite des Textes

fut bien plus sévère encore ; ces théologiens influents
exprimèrent leur reconnaissance, mais non sans y ajouter leur vive
stupéfaction devant la bizarre prétention qu'il y avait eu à couvrir

de leurs noms les singularités de Zinzendorf (1). La grêle
de cailloux dont furent gratifiées pour finir, aux portes de
Genève, les voitures de l'Eglise des pèlerins au moment où
elle quittait la ville, le 16 mai, dut renseigner définitivement le

comte sur le peu d'écho que ses originalités avaient rencontré
dans la population. Il faut le dire sans détour : Zinzendorf

(1) Le texte des lettres des deux Genevois est reproduit dans une lettre
de Fischer à Cossart, du 11 août 1741 ; R. 19 C. 5, n" 5.



LES FRERES MORAVES EN SUISSE ROMANDE 125

échoua totalement à Genève. Ceux qui y donnaient le ton,
repoussèrent le Réveil d'abord poliment, pour finir de manière
grossière. Seule la petite poignée de sœurs et de frères garda
le souvenir de jours qui restaient pour eux inoubliables. Ils y
avaient fait l'expérience personnelle du Saint de Dieu, du
Héraut de l'Agneau, dans toute sa douceur convaincante et sa

vertu spirituelle. Ou, pour parler plus simplement, ils avaient
découvert combien un enfant de Dieu peut vivre joyeux et en

paix.
Nous racontons brièvement l'histoire de la communauté de

Genève au temps de Zinzendorf, telle qu'elle ressort des
documents très fragmentaires que nous possédons. La visite du
comte fut le point de départ d'un développement considérable :

le troupeau passa de quarante membres à cent vingt environ,
dont dix-huit devaient dans la suite entrer dans l'Eglise morave.
Une direction ferme, si possible aux mains d'un couple morave,
eût été nécessaire. Au lieu de cela, on confia la communauté
au Frère Molther, fils d'un pasteur du Bas-Rhin. Molther
aurait dès l'abord désiré qu'une sœur de l'Unité se chargeât
avec lui du travail dans la partie féminine de la congrégation.
Ce n'était pas sans raison : il était à peine depuis quelques
semaines à Genève que les autorités ecclésiastiques s'occupaient
de lui et interdisaient aux dames de la Tour et Beaufin de le

loger. Tous les Frères de Genève durent aussi déclarer sous
serment qu'ils n'avaient jamais reçu la cène des mains de
Molther. Ce dernier n'en poursuivit pas moins son activité ; la
seconde année il reçut en la personne du Frère Knoll, qui avait
été gagné lors du passage de Zinzendorf, un aide destiné
spécialement au travail parmi les jeunes gens. Les lettres de Molther

nous renseignent sur ce qu'il prêchait aux Genevois : ce On
trouve dans les plaies de l'Agneau le pardon et la délivrance
de toute corruption et de la malédiction », langage, ajoute-t-
il, qui semble malgré sa simplicité être de l'iroquois pour les

auditeurs jusqu'au moment où le Fils de Dieu ouvre les cœurs.
On a, dans ces premiers temps du Réveil genevois, traduit ce

qu'on a pu des discours et des chants de Zinzendorf pour rendre

ses idées les plus chères familières à nos Romands. Outre
les Textes déjà mentionnés, parurent alors en traduction les

Discours de Rerlin, le Manuel des doctrines et soixante-dix



I2Ö PAUL WERNLE

chants tirés du Recueil des Moraves ; on donne comme traducteurs

les noms de Giller et de Cossart, de Montmirail. Mais en

1744 Molther fut chassé de Genève par ordre supérieur. Toute
la direction de la communauté demeura aux mains des Genevois

Michel Prudhomme et Gignoux, et, pour les sœurs, des

dames de la Tour et Raymond, avec lesquels Molther correspondit

de Montmirail. C'étaient des conditions déplorables pour
une communauté de commençants sans traditions ni expérience.

Parmi les Genevois, et plus encore parmi les Genevoises, se

manifestèrent ators des velléités accentuées d'indépendance. La
nommée Caton Hugo, de Bàie, cjue l'Eglise morave avait chargée

en 1746 de la direction, était loin d'avoir l'énergie voulue

pour y parer, sans parler des difficultés que lui occasionnait
une très mauvaise santé. De sa propre autorité, sœur de la
Tour se mit alors à la tête de ses compagnes et conduisit à son
idée la petite congrégation genevoise. Ce qui voulait dire en
réalité qu'elle laissa les choses aller un peu comme elles
pouvaient. Il s'en suivit une véritable anarchie ; chaque groupement

avait ses réunions à lui et perdit le contact avec l'ensemble.

La Société des B'rères de Genève menaçait de se volatiliser
en de petits cercles séparés de femmes, tous animés d'esprit de

parti ou de secte. En même temps, les liens avec l'Unité des

Frères d'Allemagne se relâchaient ; on avait l'idée, à Genève,

que les Français étaient une nation à part, envers laquelle le
Sauveur, comme les Frères, devaient avoir beaucoup plus de

patience qu'avec les Allemands, et que, par conséquent, les

Frères d'Allemagne pouvaient être bien plus bénis que ceux
de Genève.

Telle était la situation lorsque l'Allemand Wallis fut chargé
avec sa femme, en 1751, de s'occuper de la Suisse entière, y
compris Genève, avec siège à Montmirail. Malheureusement, à

ses débuts, il ne savait presque pas un mot de français et était
obligé d'avoir un interprète quand il avait affaire aux Genevois.

Pour se mettre à l'abri des mauvaises langues, il installa
sa femme chez Sœur Caton et s'établit lui-même à un quart
d'heure de la ville, à Beaulieu, dans la maison du nommé
Simon, où les frères vinrent de Genève tenir leurs réunions, tandis

que lui-même évitait autant que possible le contact avec la partie

féminine de la congrégation. Ce qui ne l'empêcha pas de dé-



LES FRERES MORAVES EN SUISSE ROMANDE I27

mêler assez vite la situation et de discerner la cause de tout le

mal dans l'absence d'une direction pour la communauté et dans
l'influence prépondérante de Sœur de la Tour. Une réorganisation

s'imposait. Wallis communiqua par écrit ses observations
au comte ; ce dernier en avait à peine pris connaissance que,
victime de son imagination, il se figura ces divisions comme
bien pires qu'elles n'étaient et, sous l'empire de la colère, écrivit

à Caton Hugo une lettre violente qu'elle devait lire à haute
voix aux Genevois pour les punir de leurs innovations arbitraires.

Mais, pour cette fois. Caton fut la plus raisonnable;
elle garda la lettre pour elle et déclara avec une noble
franchise à son chef spirituel qu'obéir à son ordre eût été la ruine
définitive de la communauté. La meilleure solution c'était de

décider Wallis à s'établir à Genève ; il y passa quatre mois

pour y arranger les affaires et amena avec lui une nouvelle
collaboratrice, Sœur Höfli, qui prit la direction du groupe des

Genevoises à la place de Caton. La Conférence des Sœurs fut
ramenée au rang de simple groupe et perdit ses prérogatives.
Une collaboratrice tout particulièrement remarquable fut
acquise en la personne de Sœur Drion Archinard, qui devint plus
tard directrice à Montmirail, lorsque l'institut de jeunes filles y
fut fondé. Ce qu'il y eut de beau dans cette petite révolution
c'est que Sœur de la Tour rentra jusqu'à un certain point en
elle-même et reconnut ses torts ; les choses se passèrent avec

amour, sans animosités ni ruptures. Wallis doit avoir agi, dans

ses efforts de réforme, avec ce tact et cet esprit de charité qui
ont dès l'origine caractérisé l'Eglise morave. De son côté, il
donna un nouvel essor à la vie de communauté des hommes et
Beaulieu, la belle propriété de Simon sise aux portes de la
ville, resta le siège des réunions régulières du dimanche. Cette

réorganisation fut pour le petit troupeau genevois une ce

nouvelle période de grâce ». Dans le cours des années suivantes,
ce fut de la part de tous les visiteurs, parmi lesquels l'évêque
Watteville, un concert de louanges ; ils furent accueillis chaque
fois comme des anges de Dieu, preuve que l'union était intimement

rétablie avec l'Eglise de l'Unité.
Au dehors aussi c'était la paix ; lorsque les séparatistes

occasionnèrent une vive agitation à Genève en 1753, divers
ecclésiastiques et magistrats donnèrent confidentiellement aux Frè-



128 PAUL WERNLE

res l'assurance qu'ils n'avaient qu'à rester tranquilles, sans rien
craindre ; car on savait faire la différence entre eux et les
dissidents ; il fallait seulement qu'ils prissent garde que la populace

n'entreprît rien contre eux. Le nom de Petit-Montmirail,
dont on se mit à appeler Beaulieu, est aussi significatif.
Montmirail était pour les Frères de Suisse l'endroit idéal où l'on
allait se retremper le corps et l'âme et où l'on se sentait tout
particulièrement en communion avec le Sauveur et avec les frères

; les Genevois avaient maintenant, à Beaulieu, quelque chose
de semblable.

Il ne manquait plus qu'une chose à Genève: un Frère
morave marié qui habitât la ville et y eût la qualité officielle de

chef de la Société tout entière. Cela ne dépendait ni des Genevois,

ni des autorités municipales, mais bien de l'Unité des Frères

qui n'avait pas assez d'ouvriers à envoyer au loin. Au bout
de quelques années, Wallis dut s'occuper de la Suisse
allemande et laissa Genève de côté. Un Frère Bez lui succéda.
C'était un Genevois passé à l'Eglise morave. Il demeura pour
commencer à Montmirail, puis il se transporta à Genève où il
mourut en 1756. Mais déjà auparavant l'un des amis et des aides
les plus qualifiés de Zinzendorf, l'Anglais James Hutton avait
reçu la mission de se consacrer pendant quelque temps à la
Suisse romande. Il fit de Lausanne sa première visite à Genève
à Noël 1756. Son impression de début fut extrêmement
favorable. La journée du 24 se passa tout entière en festivités avec
les enfants, avec les sœurs non mariées chez Sœur Höfli, avec
les frères, les femmes et les veuves chez Prudhomme ; après
quoi eut lieu une agape qui se prolongea tard dans la nuit.
Les enfants surtout l'enchantèrent :

« Ils étaient comme transportés ; ils chantaient de façon si charmante
et si pleine d'onction que le pauvre Hutton se crut un moment à Herrnhut

; ils ne se lassaient pas d'exprimer leur joie en récitant des versets
heureusement choisis, dont quelcnies-uns même étaient de leur propre
composition. On leur avait aussi organisé une petite représentation, et
ils étaient comme doivent être des enfants, sages et passionnément
épris, ce n'est pas trop dire. »

Hutton s'étonna particulièrement de ce que les cantiques
traduits en français exprimaient aussi bien, même dans cette lan-



LES FRERES MORAVES EN SUISSE ROMANDE I29

gue, la piété morave. Voici quelle fut son appréciation générale

: ce Ce petit troupeau est bien une plante du Père, établie

pour qu'elle croisse et qu'elle demeure malgré ses faiblesses ; il
n'y a pas de mots pour exprimer ce qu'on éprouvait là-bas ».

Autant que le comte, Hutton aimait à faire connaissance avec
toutes sortes de gens du monde pour voir si, avec les uns ou
les autres, pourrait s'établir une communion profonde. Il se lia
bientôt intimement avec le jeune pasteur Alexandre Sarasin;
des rapports d'amitié se nouèrent avec le professeur Jean Per-
driau. Puis il apprit à connaître quelques Vaudois qui
étudiaient à Genève, et des piétistes discuteurs qui, craignant pour
leur réputation, disaient : ce Nous espérons qu'on ne va pas nous
prendre pour des Moraves » Mais Hutton au contraire avait
le sentiment qu'à Genève c'était un honneur d'être un Morave.

C'était visiblement un sommet nouveau dans l'histoire de la
Société de Genève. Qu'on se représente ce que dut être, à un
moment comme celui-là, la brève visite de cinq jours que vint
faire le comte en personne, venant de Montmirail où il faisait un
séjour d'une certaine durée C'était en 1757. Il descendit à

Beaulieu, fit venir auprès de lui, groupe par groupe, toute la

communauté, s'exprima en français avec la plus grande cordialité

et dit toute sa joie de trouver à Genève des amis attachant
tant de prix au salut par le sang et la mort de Jésus. La
plupart revinrent le 8 novembre à Beaulieu et prirent congé non
sans larmes du voyageur (1). Mais Zinzendorf, dont le regard
était si pénétrant, n'eut pas rien que des éloges à décerner aux
Genevois. Trois choses en particulier lui déplurent. La sainte
cène occupait une trop grande place ; les Moraves la prenaient
bien à Saint-Pierre, mais ils s'y réunissaient à part, en cercle
intime. Le comte estimait que cela n'était pas admissible

pour des disséminés. Il désapprouvait ensuite l'aversion
exagérée qu'éprouvaient les sœurs pour tout contact avec leurs
frères ; il ajoute crûment : ee J'aimerais mieux en voir dix
courir après un seul ». Il avait enfin l'impression qu'il y avait
comme une double direction parmi les sœurs non mariées. Cela

venait sans doute de la situation particulière de sœur de la
Tour à côté de Sœur Höfli. Il était en effet très difficile de

(1) Spangbnberg, Vie de Zinzendorf, VHP partie, p. 2122 et suiv.



l3o PAUL WERNLE

supprimer définitivement l'influence de la première. Hutton,
qui s'était établi pour longtemps à Genève, dès 1759, eut
toujours plus l'impression que cette personne évidemment très
énergique et habile s'entendait à merveille à contrecarrer les

efforts des ouvriers envoyés par l'Eglise, à nuire à leur travail
et à créer des divisions. Il n'en eut pas moins le chagrin de

voir les dirigeants de l'Unité, au lieu de soutenir fermement et

fidèlement, comme ils l'auraient dû, Sœur Höfli, la rappeler
au contraire pour laisser la place à sa compagne Dans la lettre
de protestation de Hutton, on sent vibrer l'indignation, du reste
impuissante, d'un homme droit obligé d'accepter que la Direction

de l'Eglise commette une grave bévue sans vouloir tenir
aucun compte de ses avis à lui qui, étant sur place, était le seul

renseigné.
Mais cela se passait après la mort du comte. On peut juger

d'après ce fait combien l'une des plus florissantes des Sociétés
suisses avait de peine à prospérer et à s'affermir au dedans. Au
surplus, l'amour de ces Genevois pour leur Sauveur et leur joie
de le posséder contrastaient toujours plus avec l'esprit et le ton
de l'Eglise officielle. L'année 1758 vit paraître dans Y Encyclopédie

le fameux article de d'Alembert sur Genève ; il y louait
ironiquement les ministres genevois pour leur socinianisme. Ces

derniers répondirent sans vigueur. La correspondance de

Hutton avec le pasteur Bertrand de Berne montre avec quel
intérêt il suivait cette affaire. Mais elle ne révèle rien de plus

que ce que les premières visites de Biefer et de Zinzendorf
avaient fait éclater : une opposition absolue entre le christianisme

officiel de Genève et l'Evangile des Frères moraves.

A part Genève, Montmirail est le seul endroit de Suisse
romande qui ait causé quelque joie aux Moraves du temps de

Zinzendorf. En 1742 parut devoir commencer pour Montmirail
une grande période : le Frère Giller acheta la propriété à

Nicolas de Watteville et la mit à la disposition de l'Unité pour
son travail. Zinzendorf semble avoir caressé le rêve d'y fonder
une communauté modèle de langue française. Ce que Herrnhut
était pour les Luthériens, Montmirail devait l'être pour les Ré-



LES FRÈRES MORAVES EN SUISSE ROMANDE l3l

formés, et devenir un centre de lumière pour la Suisse tout
entière. Mais ces beaux plans échouèrent devant la résistance
du clergé neuchâtelois et, sans doute sous son inspiration, du
Conseil d'Etat que la volonté du roi ne parvint même pas à

ébranler, ec Tu sais combien Messieurs les pasteurs sont durs »,
écrivait Frère Cossart à un ami en 1742. En 1748, la communauté

française qui s'y était déjà formée dut quitter Montmirail
pour aller s'établir à Herrenhaag et plus tard à Neuwied ; tous
les plans durent être abandonnés. Il semble bien que Giller ne fût
pas tout à fait l'homme qu'il fallait pour gagner aux Moraves
la sympathie des Neuchâtelois. ce II affectait toujours le mystère,

se défiait de tout le monde et n'avait pas de manières »,
déclare à son sujet un haut magistrat neuchâtelois. Mais à partir

du moment où, en 1753, la propriété eut été de nouveau
rachetée par Nicolas de Watteville qui était ee tout candeur et
franchise, galant homme qui avait de l'honneur et des
manières », au dire de ce même eminent Neuchâtelois, Montmirail
connut de meilleurs jours. On dut bien accorder plus de liberté
à l'aristocrate bernois, si distingué, eju'à un marchand saint-
gallois gérant le domaine au nom d'une communauté étrangère.
Les Frères se remirent à faire tous les plans imaginables pour
faire servir Montmirail à la cause du Sauveur. Ce fut Wallis
qui insista pour la fondation d'un institut d'enfants, contrairement

au sentiment du comte qui, au début, était peu enthousiasmé

de ce projet. Mais pour le moment on se heurtait à un
ordre du gouvernement interdisant à des étrangers de s'établir
de façon durable à Montmirail. Ce ne fut qu'après la mort de

Zinzendorf que les Frères réussirent à obtenir une complète
liberté d'établissement; et au Synode de 1764, à Marienborn, le

sort décida en faveur de l'ouverture de l'institut de jeunes filles.
Jusque là Montmirail n'avait été que le centre de réunion des

ouvriers moraves en Suisse et le lieu de repos où les Frères et
les Sœurs venaient déposer de temps en temps le fardeau de

leur travail. Le moment le plus lumineux de ces années-là

avait été un séjour du comte en 1757 ; il y avait passé dix
semaines de communion bénie avec ses familiers et tous les frères
et sœurs de Suisse qui avaient pris quelque part à son œuvre.
Des amis de Genève, Berne, Montbéliard, Bâle, Aarau, Win-
terthur, Zurich, les Grisons s'étaient rencontrés et avaient vécu,



l3a PAUL WERNLE

dans l'intimité de Zinzendorf, les heures les plus douces dans
l'amour du Sauveur et la communion fraternelle. Puis la société
s'était dispersée dans toutes les directions et le travail journalier

avait remis au second plan ces avant-goûts du ciel.
Ce qui nous intéresse le plus dans ce chapitre c'est l'attitude

de Zinzendorf en matière religieuse à l'égard du clergé neuchâtelois.

Dans une poésie faite par le comte à l'occasion de la
mort du professeur bâlois Werenfels en 1740, se trouve ce

passage concernant Ostervald (1) :

Werenfels gehet und Ostervald
(Munter und freudig) wird gleichwohl all ;

Wenn nun der auch hingeht,
Wo sind die Alten
Die überm Lamme noch steif gehalten
Kyrieeleis

Comme on le voit par ce morceau, Zinzendorf a considéré
le fameux théofogien neuchâtelois comme un adorateur
particulier de l'Agneau, ce qui s'explique par un entretien où

Ostervald avait assuré au comte que sa théologie et celle des

Discours de Rerlin étaient les mêmes. On trouve en effet dans
les sermons d'Ostervald des passages où ce célèbre prédicateur
proteste contre la déformation du christianisme en vague
doctrine morale et où il parle avec chaleur de la croix et de la

grâce. Mais voir en Ostervald l'apôtre de l'Agneau, c'était
méconnaître ce que fut en réalité cet homme qui ne contribua pas
moins que son ami Turrettini de Genève à transformer le
christianisme en une foi raisonnable et en morale pratique, aux
dépens de ses paradoxes et de ses mystères, et dont le
catéchisme aida à mener le vieux et vrai calvinisme au tombeau.
Il est très probable que Zinzendorf lui-même se rendit mieux
compte dans la suite du fossé profond qui séparait son Evangile

de la théologie d'Ostervald. En tous cas Hutton qui se

heurta partout en terre vaudoise, entre 1750 et 1760, à

l'influence d'Ostervald, et spécialement de son catéchisme, fit
clairement voir qu'il considérait le grand Neuchâtelois comme un
hérétique et comme l'un des principaux responsables, avec

(1) Cette poésie se trouve imprimée dans le dossier VI, n° 2, de la collection

de Büdingen. Elle a aussi été tirée à part.



LES FRÈRES MORAVES EN SUISSE ROMANDE l33

Foster, Tillotson et Saurin, de la décadence de la doctrine.
Ainsi s'explique aussi l'attitude très froide de la masse du
clergé neuchâtelois à l'égard des tendances de Montmirail.

Il faut noter à titre d'exception l'amitié de Zinzendorf pour les

Petitpierre, les pasteurs les plus célèbres du pays de Neuchâtel

après la mort d'Ostervald (i). Louis-Frédéric Petitpierre était, dans
les années 1760 à 1755, pasteur à Cornaux, la paroisse à laquelle
appartenait Montmirail. Il y fit inopinément en 1761 connaissance

du comte et fut ee charmé de sa familiarité et de la
simplicité de ses manières ». Dans une lettre à son frère aîné Henri-
David, qui était en Irlande, il parle de ee cet homme si extraordinaire,

qui a un zèle ardent pour l'avancement du Règne du
Sauveur ». Lorsqu'en 17.57 Zinzendorf fit un séjour prolongé à

Montmirail, il renoua connaissance avec le dit pasteur nommé
entre temps à Neuchâtel ; il goûta même à tel point le sermon
d'installation de Petitpierre à Neuchâtel qu'il fit le projet de

faire de lui le praeses tropi reformati parmi les Moraves,
honneur qui, en fait, échut plus tard au Doyen Oschwald de
Schaffhouse. Le billet par lequel Zinzendorf prit congé du
pasteur de Neuchâtel comme la réponse très polie de ce dernier
nous ont été conservés. Lorsque Hutton fit personnellement sa

connaissance, il fut aussi reçu very hearty. Les excellents
rapports se poursuivirent entre les Frères de Montmirail et le

jeune Simon Petitpierre, à son tour pasteur à Cornaux. Mais
ce fut le plus jeune des cjuatre frères. Ferdinand-Olivier,
pasteur aux Ponts dès 1755, qui s'attira le témoignage le plus
favorable ; un protocole de Conférence datant de 1756 parle de lui
comme d'un ce homme charmant, le meilleur de tous les

Petitpierre, qui a un joli petit troupeau de fidèles pour lesquels il
tient des réunions ». Hutton fit enfin connaissance de l'aîné,
Henri-David Petitpierre, rentré d'Irlande en 1758 et devenu tôt
après pasteur à Neuchâtel. Il avait déjà entretenu des rapports
avec les Moraves à Dundalk et se réjouit de se rencontrer avec
Hutton dans un même amour pour le Sauveur des pécheurs.
L'on fera bien, cependant, de ne pas attacher trop de signification

à ces rapports d'amitié de Zinzendorf avec les Petitpierre ;

(1) Chaules Berthoud, Les quatre Petitpierre, surtout pages 38 et suiv.,
et 277.



l34 PAUL WERNLE

le comte et ses disciples voyaient beaucoup trop facilement dans
quelques déclarations chaleureuses d'amour pour le Sauveur un
accord sur le fond même de la religion. Sans doute, la prédication

de Louis-Frédéric Petitpierre était-elle volontiers
christocentrique : la fameuse préface epue son successeur à Neuchâtel,
Chaillet, écrivit trente ans plus tard à ses sermons en est la

preuve ; mais les exemples qu'il en donne sont tout plutôt que
du genre morave et ne sont pas très différents des conférences

philosophiques qu'on avait alors coutume de donner en chaire.
En outre, Ferdinand-Olivier Petitpierre finit, encore du temps
de Zinzendorf, par devenir le plus grand hérétique du pays en
niant l'éternité des peines de l'enfer et en provoquant par là de

graves dissensions dans l'Eglise. Avouons-le franchement : les

Petitpierre ont très mal répondu aux espérances fondées sur
eux par les Moraves. Par contre, le catalogue des Frères cite
toute une liste de noms qui demeurèrent fidèles à la communauté

: le pasteur Brand, dont la veuve, le fils et trois fifles

passèrent à l'Eglise morave ; le candidat Andler, qui fit de

même et mourut alors qu'il était au séminaire ; son ami intime
l'étudiant Pierre-Conradin Stadler qui composa plusieurs cantiques

pour le recueil français ; le proposant de Luze, mort jeune,
et qui était frère du pasteur nommé plus tard à Cornaux ; sans
oublier le professeur Bourguet de Neuchâtel, qui s'occupa en

1741 de la correction des traductions de Cossart. On le voit,
le sol neuchâtelois ne fut pas si ingrat pour ies Moraves ; mais
tes Neuchâtelois les plus célèbres, Ostervald, si prôné par le

comte, et les quatre Petitpierre allèrent leur propre chemin,
dans une direction bien différente de celle des Frères.

C'est dans le Pays de Vaud que les débuts des Moraves
paraissent avoir été les plus difficiles. Il n'j manquait pas d'âmes

piétistes et séparatistes sur lesquelles ils eussent pu s'appuyer,
mais ils n'avaient aucun point de contact avec ces cercles-là. Il
arriva tout à fait par hasard qu'un Frère dont nous ignorons le

nom, rentrant de Genève en 1739, aperçut à Payerne, dans une
salle de l'auberge où il dînait, quelques femmes réunies autour
d'un livre ouvert. Elles étaient, dix, et avec elles l'aubergiste :



LES FRÈRES MORAVES EN SUISSE ROMANDE l35

elles lisaient une traduction française du Vrai christianisme de

Arndt. Lorsque le voyageur se mit à leur parler du Sauveur et
des bénédictions qui, en Suisse même, reposaient sur les vrais
amis de la croix, elles s'en réjouirent vivement et se lamentèrent

de ce qu'il n'y eût pas. dans le Pays de Vaud tout entier,
un pasteur qui valût quelque chose ; depuis le départ de

M. Lutz d'Yverdon, à trois heures de là, la plupart des âmes

s'étaient refroidies ; beaucoup sans doute, en ville, avaient été

réveillées, mais bien peu s'étaient données entièrement au
Sauveur. Il y aurait peut-être eu là une occasion pour les Frères de

reprendre le travail de réveil que leur ami bernois Samuel Lutz
avait commencé dans le Pays de Vaud ; mais cette rencontre
n'eut aucune suite. En 1742, le Frère Molther fit de Genève sa

première visite à Lausanne ; il fit beaucoup d'impression sur
queiques femmes, mais aucune communauté ne se forma. Il y
eut aussi à Morges, Nyon, Vevey, surtout à Rolle, des âmes
réveillées et sympathiques aux Moraves ; on les visitait à
l'occasion en passant ; mais cela n'aboutit pas à la formation d'une
Société.

Ii faut dire que l'homme qui représentait avec le plus d'autorité
et d'originalité la cause morave en territoire vaudois, James

Hutton, n'était pas fait pour grouper intimement ces petites
gens. Comme le comte, Hutton avait les allures d'un homme
du monde ; il était très à l'aise dans les milieux cultivés pour y
faire à sa façon de la propagande pour son Sauveur. Ecoutons-
le lui-même, dans une lettre du 28 septembre 1768 :

« J'allai à Lausanne pour y faire connaissance des étudiants en

théologie français et y noueu' paisiblement des relations. J'avais une
recommandation pour le syndic, un beau-frère de Sœur de la Tour. Je

lui plus : je déclarai dès l'abord que j'étais Morave, et, par l'intermédiaire

de ceux qui fréquentaient sa maison, je fis beaucoup de

connaissances. Lorsqu'on parlait des Moraves, je ne me gênais pas de
dire toute ma pensée ; on parlait souvent de la guerre et des

conséquences à redouter au cas où le protestantisme aurait le dessous; on
s'entretenait de livres, de tout au monde, et personne ne se permettait
de dire des grivoiseries devant moi. Tant que la conversation restait
convenable, j'y apportais ma part et je n'ai jamais prétendu qu'à cause
de moi les gens dussent ne s'entretenir que de choses édifiantes... La
Providence m'a fait rencontrer des gens qui ne craignaient pas d'avoir



l36 PAUL WERNLE

des relations normales et cordiales avec un Herrnhute. Je n'avais pas
de plan préconçu, mais les choses venaient d'elles-mêmes, et c'est
ainsi que sont nées mes meilleures amitiés. Tantôt l'initiative en
venait de moi, tantôt des autres ; on se rencontrait dans les promenades

publiques ou dans les lieux de réunion des bourgeois ou des

gens de la société, comme cela se trouvait. J'allais et venais beaucoup,
n'ayant rien d'autre à faire. J'étais sociable et aimable ; à peu
près tout ce qui avait figure humaine m'était sympathique, sans

que j'y misse de l'affectation. Un peu partout dans le monde j'ai
fait l'expérience qu'il suffit de regarder quelqu'un pour qu'il vous
devienne non seulement supportable, mais aimable ; je sais bien que
chez ces gens l'amour ne va pas bien profond, mais ils deviennent
bienveillants, et cela m'a presque toujours réussi. Cette manière de se

donner n'a pas d'autre loi que l'ari de veiller sur mes sentiments el la
direction du bon esprit du Sauveur, que j'ai besoin qu'il
m'accorde dans ce but, et qu'il m'a effectivement donné lorsque j'étais en
Suisse»...

tt Qu'en est-il résulté pour le Sauveur et son Règne? A Lausanne,
les gens ont perdu leur idée dédaigneuse que les Frères ne seraient

que des fanatiques ; ils m'ont laissé tranquille, dans ma petitesse ; j'ai
joui de leur faveur et ai appris à honorer le bienheureux disciple du
Sauveur (la lettre a été écrite après la mort de Zinzendorf). »

Voici un autre témoignage que se donnait Hutton en 1759,

en appréciant le résultat de son travail à Lausanne :

« J'ai établi hier la liste des gens de Lausanne avec lesquels j'ai lié
quelque peu connaissance et qui ont accordé plus ou moins d'estime à

M. Hutton l'Anglais et le Morave. Bien que je ne puisse en considérer
à peu près aucun comme encore gagné au Sauveur, je trouve bien des

noms qui me sont chers et auxquels je suis cher, spécialement dans
mes relations de ces deux derniers mois qui me tiennent de particulièrement

près. Leur nombre approche des trois cents, mais il n'y en a

guère que soixante-dix à quatre-vingt-dix qui soient unis à nous par
des liens d'affectioa, et encore la plupart d'entre eux à la façon
superficielle du monde. II y a là un phénomène et un mystère. »

Parmi les relations de Hutton à Lausanne, il faut citer en

toute première ligne son amitié récente avec Antoine Court, qui
servit à donner enfin aux Moraves une fidèle image de la situation

du protestantisme français et à renouer les liens si vite
brisés entre Court et Zinzendorf. Je dois renoncer à m'allonger



LES FRÈRES MORAVES EN SUISSE ROMANDE l3j

sur ce point (ï). La contre-partie en est la connaissance que lia
Hutton avec l'ancien pasteur d'Amsterdam Faure, un théologien

à l'esprit fort, selon la mode, qui réunissait autour de lui
un cercle de beaux esprits. Il avait été précédemment un des

principaux instigateurs des écrits malveillants à l'adresse des

Moraves. Hutton remit les choses au point et rendit devant lui
un témoignage convaincu à son Sauveur. Il eut aussi affaire à

Lausanne à Roux, ancien ministre en France, cpui prêchait à

l'occasion ici ou là. Je passe sous silence les relations avec des

célébrités mondaines. M. Descloire, un noble originaire de Livonie,
le baron de Montolieu de la maison de Saint-Hippolyte, le
docteur Levade, et d'autres, pour m'arrêter à ce qu'il y a de plus
amusant : Hutton voulut très sérieusement faire une visite à

Voltaire, se réclamant d'une parenté maternelle avec Isaac
Newton qui aurait dû lui servir d'introduction. Mais le philosophe

était alité, malade, paraît-il, d'une morsure que son singe,
frappé dans un moment de colère, lui avait faite. Hutton dut se

contenter de voir trois laquais en livrée, et un eiuatrième sans

livrée, mais avec toute l'apparence d'un gentilhomme. Voltaire
pouvait n'être pas connu encore comme le plus fameux des
ironistes en matière de religion ; mais cela ne manque pas de

piquant de voir ce Frère morave désirer lui présenter ses

respects.

Ce qui nous intéresse le plus, c'est l'impression que fît à

Hutton fa piété vaueloise. Au cours de son premier voyage à

Lausanne, il avait eu en route une conversation animée avec

un pasteur de campagne qui, comme le Morave lui demandait
quel était son catéchisme, avait nommé Ostervald; c'était en

1755, au moment même où ce catéchisme était très populaire
dans le clergé vaudois. Comme Hutton lui demandait pourquoi
il n'employait pas celui de Heidelberg, le pasteur répondit
qu'Ostervald était plus pratique. Hutton se mit alors à le mettre

en garde contre les erreurs de doctrine et lui exposa ce qu'il
fallait enseigner pour gagner les cœurs et pour qu'il ne se perdît

pas lui et sa paroisse. te Assurément tu connais le baron de

Zinzendorf », répliqua le pasteur qui l'avait entendu à Plain-

(1) L'importante lettre n° 84 du dossier R 19 C na mériterait une attention

particulière.



i38 PAUL WERNLE

palais quinze à seize ans auparavant, alors qu'il était
étudiant, ce tu ne parles, comme il parlait alors, que de
sentiments, de cœur... ». Hutton termine son récit de façon touchante :

ee Je le laissai s'expliquer et trouvai qu'il n'était pas un mauvais

garçon, et qu'il n'était réellement pas loin du royaume des

cieux. Je l'aimai, il nous aima et nous devînmes de bons
amis. »

A Lausanne, le pasteur Pavillard, — dont les Mémoires de
Gibbon ont rendu le nom familier à tout le monde. — fit savoir
à notre Anglais que quelques-uns des habitants les plus en vue
de la ville avaient organisé une collecte en faveur des pauvres
qui n'avaient pas droit aux secours officiels. Hutton remercia de
l'occasion qui lui était offerte de s'associer à une bonne œuvre,
mit un louis d'or neuf dans la sébille, et ajoute : ce Cette guinée
a déjà eu son bon effet et l'on n'est [dus absolument convaincu
qu'un Morave soit un méchant animal. »

Mais Hutton entra aussi en rapport avec le vieux professeur
Georges Polier (i), âgé de plus de quatre-vingts ans. Il échangea

une visite avec lui. ec II est vif et gai comme un homme de

quarante ans. » Le professeur était précisément attelé à son
Nouveau Testament mis en catéchisme, en deux gros volumes.

« Il a aussi publié une édition corrigée du Catéchisme d'Ostervald
que l'on emploie ici, au Pays de Vaud. Ostervald jouit du reste en

général d'une grande popularité. Ses Réflexions sont même lues en
France publiquement, dans les assemblées protestantes, à la suite de

chaque lecture d'un chapitre de la Bible. J'estime que c'est regrettable,
parce qu'elles sont d'une misérable sécheresse. Mais parmi ces gens
secs, je trouve que ce Potier est l'un des meilleurs. »

ce Polier est aussi fort bien vu des Messieurs de Berne ». lit-
on dans une lettre ultérieure de Hutton. C'était précieux pour
lui d'être en bons termes avec des hommes jouissant d'une telle
importance. Le but cpa'il s'était proposé, se rapprocher des

étudiants en théologie français de Lausanne et acquérir de
l'influence sur eux, lui en deviendrait plus accessible.

(i) Voir au sujet de Potier et de l'introduction du catéchisme d'Ostervald
dans le Pays de Vaud, l'étude magistrale de H. Vuilleumier, La religion
de nos pères. Notice historique sur les catéchismes qui ont été en usage
dans l'Eglise du Pays de Vaud depuis les temps de la Réformation (1888).



les frères moraves en suisse romande i3g

Mais ce qui nous paraît te plus intéressant aujourd'hui, c'est
l'amitié de Hutton et d'Elie Bertrand, le pasteur de l'Eglise
française de Berne, ce II est très haut coté auprès de Messieurs
de Berne, et en même temps homme de science, jouissant d'une
grande autorité en divers lieux d'Europe. » Cette fois c'était
une vraie communauté de foi qui rendait cette amitié
particulièrement chère à Hutton. Bertrand était alors chargé par
Leurs Excellences de la revision des ordonnances ecclésiastiques
pour les Eglises du Pays de Vaud; d'après Hutton, il profita de

sa mission pour restaurer, à ta grande édification de l'Anglais, la
doctrine de la grâce et de Christ. Et, en effet, les nouvelles
ordonnances de 1758 prescrivent aux pasteurs du Pays de Vaud
de prêcher Christ, et Christ crucifié ; l'indignité humaine, les
mérites du Sauveur, la nécessité de la grâce, de la foi et des
bonnes œuvres, les promesses de l'Evangile en sont les articles
fondamentaux. C'était une revision dans un sens évangélique
de l'ancienne ordonnance de l'Eglise, en opposition aux efforts
de certains ee théologiens soi-disant modérés » comme Hutton
les appelle quelcjue part. Voici un extrait fait par Hutton d'une
iettre que Bertrand lui écrivait de Berne, le 5 juin 1759 :

« Je vous assure, mon cher monsieur, que j'ai été charmé de faire
votre connaissance et que je la cultiverai avec plaisir. Comme vous, je
déplore l'aveuglement des déistes et les Réformés relâchés qui
méconnaissent notre Divin Jésus et la corruption de l'homme qui a rendu sa

mort nécessaire. Que n'ai-je l'autorité et les talents nécessaires pour
avancer le Règne de ce Rédempteur du genre humain L'état des

Eglises de Genève m'afflige, celui des Eglises du comté de Neuchâtel

est, dit-on, très fâcheux. On m'assure qu'on y prêche le pélagianisme
et le socinianisme, quelques-uns l'origénisme. Toutes ces erreurs se

glissent parmi les protestants de France qui ont étudié dans la Suisse.

La Hollande et l'Angleterre resteront seules attachées avec l'Allemagne

à la doctrine évangélique. Le zèle de votre communion ou de

votre Eglise contribuera à arrêter les progrès de ce mal et à entretenir
la connaissance du Sauveur. M. d'Alembert a malheureusement trop
de prise pour être solidement réfuté. »

On comprend qu'une lettre comme celle-là. qui mettait si

crûment en lumière l'état général de la théologie suisse et donnait

aux Frères moraves une mission spéciale ait dû faire grande
impression à Hutton. Bertrand voyait les choses exactement comme



l40 PAUL WERNLE

ceux de Herrnhut. Ce pasteur français de Berne ne devait-il pas
leur apparaître comme étant des leurs Mais c'était encore une
illusion. Bertrand fut l'ami de Voltaire, à cause de sa tolérance
et de ses idées avancées. Comme il avait envoyé son catéchisme
à Voltaire, ce dernier lui répondit: ce Je suis aussi indulgent que
vous, je crains Dieu, j'aime l'humanité et ne condamne
personne. »

Ce catéchisme de Bertrand (i753) surpassait sur bien des

points son devancier, le petit Ostervald, en libéralisme ou au
moins en réserves prudentes à l'égard de l'antique tradition.
Et l'auteur lui-même était plus que tout autre un enfant du
monde. Tout au plus concluons-nous des lettres de Hutton que
son correspondant de Berne, si cultivé et si sage, avait deux
âmes en lui, qu'il lui arrivait d'avoir plus de sympathie pour les

croyances anciennes que pour les nouvelles et qu'il n'était pas
un homme aux convictions très fermes. Quoi qu'il en soit,
le mouvement religieux à partir de Bertrand allait évoluer dans

un sens progressif plutôt que réactionnaire.
Grâce à ses sentiments fraternels et à sa cordialité, Hutton

parvint à dissiper à Lausanne les préventions contre les Frères
moraves et à se concilier ici et là les sympathies de gens
cultivés et distingués en faveur de leur œuvre ; mais ce fut tout. Ce

n'était pas même lui qui avait gagné les cjuelques braves femmes

qu'il visitait une fois par semaine dans l'intimité pour leur
apporter quelques paroles édifiantes ; elles avaient été réveillées

par Molther. Il resta peu de chose à Lausanne du travail de

Hutton. Le Frère Layritz, en passage en 1774, y comptait treize
Sœurs célibataires, trois femmes, deux veuves et un homme
cherchant le Sauveur. Aucune Société ne put s'établir.

Qu'est-il advenu, à la fin du XVIIIe siècle, de toutes les

semences répandues par les Moraves en Suisse romande Laissons

Montmirail de côté : il demeura le point lumineux. Mais
dans toute la Suisse française ce fut la décadence. Il y eut bien
quelques faits consolants et encourageants. Sainte-Croix vit en
1788 un premier réveil d'inspiration morave. Le Val de Travers
bénéficia de l'activité de Peters, fe seul pasteur neuchâtelois



LES FRÈRES MORAVES EN SUISSE ROMANDE l4l

animé de l'esprit évangélique. A Genève, le jeune Moulinié fit
naître bien des espérances. A Lausanne, Frédéric Bugnion
s'exprima d'une façon extrêmement favorable sur la mission
spéciale échue aux Frères en ces temps si mauvais ; et le jeune
Curtat, le futur doyen et fameux adversaire des conventicules,
attira sur lui l'attention des Frères par ses affirmations si

évangéliques. Plus de vingt amis de la ville et de la campagne se

réunirent à Lausanne chez le Frère Passet. A Vevey, à Yverdon
et dans les environs l'intérêt pour les Moraves ne s'éteignit
jamais entièrement non plus. Mais que c'était peu de chose

Le petit groupe genevois, naguère de cent vingt âmes, se vit
réduit à un tout petit reste ; les vieux moururent et les jeunes
retournèrent au monde. Sur terre vaudoise, le mouvement mystique

et quiétiste dirigé par Dutoit-Membrini, sous l'influence de

Mme Guyon, fit beaucoup de tort à l'Evangile des Frères. Enfin,
le souffle de la Révolution déchaîné en ouragan dans notre pays
détourna toute l'attention sur les questions politiques. Le Frère
Jean-Nicolas Mettetal qui travaillait à Genève dut, étant étranger,
quitter la ville terrorisée par la révolution et ne put plus
correspondre que par lettres, de Montmirail, avec les quelques
fidèles qui restaient. La communauté ne disparut cependant pas
tout à fait, et la visite de Mme de Krudener à Genève, au
commencement du XIXe siècle, fit soudain jaillir de ces pauvres
ruines une vie nouvelle.

Si l'on fait abstraction de ces petits groupes d'âmes pieuses à

Genève et ici ou là dans le Pays de Vaud ou le Jura neuchâtelois,

il faut considérer le réveil que les Moraves voulaient provoquer

chez nous à partir de 1739 comme manqué. L'heure n'était pas
encore venue. Zinzendorf et les Frères moraves s'étaient dressés

contre l'esprit du temps et avaient tenté de le combattre.
Leur effort n'était pas seulement condamné d'avance parce que
le type si nettement luthérien de la piété de Herrnhut ne pouvait

prendre racine profondément en terre calviniste, où la
religion était avant tout comprise comme Loi sainte de Dieu. La
différence de mentalité confessionnelle fut certainement pour
une part dans cet échec, mais elle ne suffit pas à l'expliquer.
La cause en était plus profonde : les grands mouvements d'idées

comme Y Aufklärung doivent, sous leur forme modérée ou sous
leur forme radicale, produire leurs effets jusqu'au bout ; ifs y ont



l42 PAUL WERNLE

droit dans la mesure où ils contiennent une part de vérité. Puis
le moment vient où la vague est passée et où la partialité et
l'insuffisance de leur conception se vengent d'elles-mêmes. Il était
naturel que la Suisse romande, dont le développement
spirituel devançait beaucoup celui de la Suisse allemande,
acceptât dans toute leur clarté et jusqu'à leurs extrêmes
conséquences les formes modernes du christianisme avant de passer
à une compréhension plus profonde du vieit Evangile. Aux
Frères moraves et à leur chef, le comte de Zinzendorf, revient
l'honneur d'avoir représenté avec vaillance et chaleur ce vieil
Evangile tel qu'ils l'avaient compris. Car c'est toujours un
honneur de s'affirmer pour Jésus, quand il a pris possession de

notre âme et quand il faut pour cela se mettre en opposition
avec l'opinion du monde et l'esprit dominant.

Paul Wernle.


	Les frères moraves en Suisse romande au XVIIIe siècle

