
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 6 (1918)

Heft: 27

Artikel: La réformation et les prophètes d'Israël

Autor: Marti, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379997

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379997
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA REFORMATION ET LES PROPHETES D'ISRAEL

A la fin du semestre d'été de 1918, notre très honoré collègue,
M. le professeur Henri Vuitleumier, aura derrière lui cent
semestres d'activité dans l'enseignement académique. Cette circonstance

importante, solennelle, me donne l'occasion, que je saisis

avec empressement, d'écrire les lignes suivantes à titre de
modeste contribution à l'hommage rendu au docte jubilaire.

Dans le dernier demi-siècle, aucune discipline théologique n'a
fait d'aussi importants progrès que l'histoire des religions. On

peut le dire aussi bien de l'histoire de la religion en général que
de celle de la religion de l'Ancien Testament en particulier.
Pour cette dernière, il suffit de rappeler le nom du grand
savant Julius Wellhausen, — que Dieu a rappelé à lui le

7 janvier de cette année, et avec lequel Henri Vuilleumier s'est
assis, comme étudiant, au pied de la chaire d'Ewald à Göttingue,

— et le mouvement qui se rattache à ce nom dans le
domaine de l'Ancien Testament. Quant à l'évolution de l'histoire
de la religion en général, on n'est pas encore arrivé à se faire
de sa marche une idée aussi claire que ce n'est le cas pour l'histoire

de la religion de l'Ancien Testament. Mais il est incontestable

que cette histoire a déjà dépassé la phase du simple col-
lectionnement de ses matériaux, — qui sont considérables, —
et du rapprochement des phénomènes variés par lesquels la vie
religieuse se manifeste chez les différents peuples et aux divers
degrés de civilisation. Déjà l'étude comparative des religions
est vigoureusement entreprise et l'on cherche sérieusement à

résoudre, par la méthode historique, d'importantes questions de



98 KARL MARTI

détail ; ou même l'on tente d'esquisser un tableau d'ensemble du

cours de l'histoire de la religion. S'il est, sans doute, encore
prématuré de s^ttaquer, dès maintenant, à ce dernier et gros
problème, de pareils essais montrent cependant où tend cette
étude, et ils indiquent que la perspective se présente déjà
nettement d'en atteindre bientôt une nouvelle étape. C'est pourquoi

l'on doit, à certains égards, saluer avec satisfaction
l'apparition même d'un ouvrage comme celui de Karl Becker (i); car
on ne saurait tenir pour tout à fait erronée l'idée que l'histoire
de la religion doit se dérouler en suivant les trois stades marqués

par les mots fétiche, divinité et âme, tout au moins si l'on
envisage «r fétiche » comme représentant l'animisme primitif, et
« âme » comme indiquant le caractère distinctif de la forme
de religion spirituelle et morale. Mais à quel point les

questions particuiières relatives à l'histoire des religions
s'imposent maintenant à l'attention, c'est ce que montrent les toutes
récentes études de Karl Beth, professeur à Vienne (2), et de

Nathan Söderblom, l'archevêque bien connu d'Upsal(3), études

qui s'occupent l'une et l'autre des commencements de la religion.
Naturellement, les connaissances acquises dans le double

domaine de l'histoire générale et de l'histoire spéciale des

religions se prêtent un mutuel appui. Des vues plus claires sur la
marche véritable de l'histoire de la religion d'Israël, — l'idée, par
exemple, qu'il faut faire abstraction, au sein de ce peuple, d'une
révélation primitive ou d'un monothéisme originel, — ont aussi
dégagé l'histoire générale des religions d'une chaîne dogmatique et
l'ont rendue libre de procéder d'après la méthode vraiment
historique. D'autre part, l'histoire de la religion israélite a largement
profité de l'histoire générale des religions. Mainte indication
isolée, dans les sources que nous offre l'Ancien Testament,
est devenue compréhensible par les parallèles qui se

rencontrent dans d'autres religions ; de même maint phénomène
qu'on n'arrivait pas à expliquer a reçu une vive lumière des

découvertes faites chez les autres peuples, et a pu être rattaché à

tout un ensemble de phénomènes pareils. Ainsi l'on constate,

(1) Religion in Vergangenheit und Zukunft (1915).

(2) Religion und Magie bei den Naturvölkern (1914).

(3) Das Werden des Gottesglaubens (1916).



LA REFORMATION ET LES PROPHETES D ISRAEL 99

dans une mesure croissante, la dépendance réciproque des

rapports qui existent entre l'histoire générale des religions et
chacune des histoires spéciales. Mais la comparaison aiguise aussi

l'esprit et le rend plus apte à observer les subtiles différences

que présentent des phénomènes analogues ; elle aide, en outre,
à distinguer, dans la religion, les éléments essentiels et
supérieurs des éléments inférieurs et secondaires, que le progrès de

la religion tend à dépasser et à éliminer. De tels processus
n'atteignent pas d'un coup leur but ; aussi doivent-ils se répéter
souvent et provoquer chaque fois de nouvelles périodes de
crise.

L'histoire des religions enregistre trois époques critiques
d'une importance exceptionnelle, à savoir le temps des

prophètes israélites, celui de l'apparition du christianisme et celui
de la Réformation. Le but de cette courte étude est de les
soumettre à un examen comparé.

I

La Réformation est la plus rapprochée de nous, et, l'année
dernière, la célébration de son quatrième centenaire nous a fait
sentir davantage encore combien sont étroits les liens qui nous

y rattachent. Qu'il nous soit donc permis d'envisager, en
premier lieu, ce grandiose mouvement du XVIe siècle.

Quelle en a été la cause On peut immédiatement répondre
en un mot à cette question : c'est que le christianisme de cette

époque,— ce qui passait pour la religion et la piété chrétiennes.
— ne donnait plus aux âmes la satisfaction dont elles avaient
besoin. Car la génération d'alors était pieuse ; on ne peut guère
mieux la caractériser que par le jugement dès longtemps
formulé : et Chacun voulait parvenir au ciel »(i). Mais il en coûtait

pour atteindre le ciel. On priait et l'on jeûnait, on imaginait
sans cesse des dévotions nouvelles, on se soumettait aux plus
dures mortifications, on invoquait les saints, on accomplissait
des pèlerinages dans des lieux parfois très éloignés, on sacrifiait
des sommes considérables pour doter son église de reliques à

(1) Voir : Schriften des Vereins für Reformationsgeschichte, n" i3o,

Leipzig, 1918, p. 4-



KARL MARTI

vertu miraculeuse, et l'on contribuait largement à la construction

de magnifiques sanctuaires. On recourait volontiers aux
indulgences, et lorsque les marchands d'indulgences parcouraient

le pays, en faisant hautement valoir l'efficacité de ce moyen
de salut, on s'empressait de payer le prix exigé pour aider les

pauvres âmes de ses proches à sortir du purgatoire, et pour
s'assurer, aussi à soi-même, la pleine félicité promise par
l'Eglise : c'était de la piété, mais d'un singulier genre. Par tous
ces exercices on voulait mériter le salut, l'acheter avec de

l'argent, et ainsi, couvrir devant Dieu les déficits moraux par
des prestations financières. On cherchait donc à se procurer la
paix par des œuvres purement humaines, et l'obéissance à

l'Eglise et à ses institutions passait pour le moyen le plus
efficace de s'assurer le bonheur éternel. La piété était ainsi une
pratique humaine pour agir sur Dieu, et la religion chrétienne,
en dernière analyse, une institution humaine pour disposer Dieu
favorablement, encore qu'elle pût paraître comme donnée par
Dieu aux hommes.

Cette religion laissait un vide dans les cœurs ; elle ne pouvait
justement pas apaiser les esprits les plus profonds. Car il n'existait

pas d'opposition savante aux institutions religieuses d'alors.
L'humanisme avait sans doute ramené aux sources et fait constater

que bien des choses, dans l'Eglise catholique, ne s'accordaient

pas avec le christianisme primitif; car celui-ci n'avait
aucune idée de saints auxquels on pouvait adresser des prières;
il ne savait rien non plus de châsses sacrées, dont la visite
guérissait des maladies et protégeait des dangers ; enfin la croyance
que, par des dons en argent à l'Eglise et au pape, on pouvait
se procurer la félicité éternelle, était même en contradiction
criante avec l'Evangile. Mais si accablante que fût cette découverte
de l'humanisme pour les institutions de l'Eglise d'alors, ce n'est
cependant pas de lui seul qu'est née la Réformation, car il ne

possédait pas la force morale nécessaire pour être remué jusque
dans son tréfonds par cette connaissance. Mais ce fut un appui
précieux pour les hommes qui luttaient pour la paix de l'âme et
la délivrance du péché, qui ne pouvaient apaiser et étouffer le
sentiment de leur responsabilité par des aumônes et des

pénitences, auxquels l'obligation d'être affranchis du péché rongeait
le cœur, et qui, pour cette raison, soupiraient après une force



LA RÉFORMATION ET LES PROPHETES D'ISRAËL IOI

leur permettant de dominer ce péché et de mener une vie
nouvelle.

Or, de la moinerie, qui n'avait rien de chrétien, et du
secours trompeur des pratiques ecclésiastiques et personnelles,
ces hommes furent ramenés à Dieu lui-même, à l'Evangile.
Alors se présenta à eux la grâce du Père céleste et non l'esprit
intéressé de l'Eglise, qui se prétendait instituée pour administrer

les biens spirituels et qui les offrait à l'homme comme des

marchandises contre de l'argent et d'autres prestations. Placés

immédiatement devant Dieu par Jésus et son Evangile, ils
reconnurent et apprécièrent comme un présent qui leur était fait
l'amour du Père céleste, dont ils devenaient les enfants. Près
de lui, ils arrivèrent à se soulager du poids du péché, à se

délivrer du sentiment pénible de ne pouvoir gagner le salut.
Celui-ci leur échut en partage comme un don de Dieu, dont ils
firent l'expérience comme d'une puissance divine rédemptrice,
qui les transforma et les affranchit, pour les introduire dans

une nouvelle vie. Maintenant ils ne veulent plus l'impossible,
c'est-à-dire mériter l'amour et la grâce de Dieu, mais, en
possession de l'amour divin, ils doivent se comporter comme des

enfants de Dieu. L'existence prend dès lors un sens tout différent

; effe doit avoir pour but le fidèle accomplissement du
devoir, dans les petites choses et dans les grandes, conformément
à la volonté de Dieu. Comme, pour la Réformation, fa vie d'un
libre chrétien a trouvé une signification nouvelle Le consciencieux

exercice de sa vocation, dans toutes les positions,— quece
soit celle dune lessiveuse ou celle d'un prince régnant, — a,

d'après Luther, la même haute valeur, et quel rôle béni

Zwingli et Calvin n'ont-ils pas joué en transformant les conditions

politiques et sociales On le voit, une autre conception de

la religion a vu le jour : d'une organisation qu'elle était pour
agir sur la divinité, celle-ci est devenue une force vive pour
transformer l'humanité, et, d'une institution purement humaine,
un glorieux don de Dieu.

II
Le même contraste entre deux conceptions de la religion

s'affirme, dans toute son acuité, au temps où le christianisme
est apparu sur la terre. Il caractérise exactement la différence



KARL MARTI

entre le judaïsme et Jésus, et il permet le mieux de comprendre
la lutte que le Christ eut à soutenir contre les pharisiens et leur
tendance. Ceux-ci passaient pour les hommes les plus pieux parmi
les Juifs, et, d'après la conception du judaïsme, ils l'étaient en
effet. Mais ce qu'il y avait de faux dans leur piété devait
provoquer la vive opposition de Jésus.

La piété pharisaïque consistait, en effet, à vouloir mériter la

grâce de Dieu par l'accomplissement de sa volonté jusque dans
les plus petites choses. C'est pourquoi tout, dans la vie de l'homme
pieux, était minutieusement réglé par voie légale. Les pharisiens

entouraient encore la loi de l'Ancien Testament dune
haie de prescriptions, pour se garder de toute transgression de

ses commandements et la préserver de tout ce qui pourrait lui
porter atteinte, et ces règlements embrassaient non seulement
les ordonnances cultuelles, mais aussi les obligations morales,
de telle sorte que chaque pas que l'on faisait, le jour du sabbat
et les jours ouvrables, était rigoureusement prescrit. Chacun

connaît, par le Nouveau Testament, quelles formes prit une
pareille piété. La religion se réduisit à l'accomplissement de

préceptes extérieurs, qu'on devait s'approprier par la mémoire et

par une étude plus ou moins savante ; on fractionna, on pulvérisa,

pour ainsi dire, la vie en un nombre infini tl'actions
isolées, qui passaient pour pieuses, mais qui n'avaient aucun
rapport réel avec la vie intérieure véritable. Ainsi l'on trouvait
moyen de conserver pur l'extérieur, sans qu'il en résultât la
pureté du cœur, et l'on s'entourait de l'apparence de la sainteté,

sans se demander quelle en était la vraie nature. Toute
action par laquelle on accomplissait un commandement jouait
le rôle d'un intercesseur devant Dieu, comme toute négligence
celui d'un accusateur. Ainsi le pharisien qui se présente devant
Dieu dans le temple en se vantant d'avoir accompli la loi, est

un représentant typique de cette piété. Et ce qu'il y a de pire,
c'est qu'elle prétend mériter l'approbation de Dieu.
L'accomplissement de la loi doit forcer Dieu à accorder aux Juifs la
délivrance du joug romain, et le salut du monde présent et à

venir. D'après la conception judéo-pharisaïque de la religion,
celle-ci est une institution destinée à peser sur la volonté de

Dieu, tout en prétendant déterminer elle-même avec précision
les exigences morales.



LA RÉFORMATION ET LES PROPHETES D'ISRAËL lo3

Chez Jésus, la religion se présente à nous comme quelque
chose de tout différent. Les hommes n'ont pas tout d'abord à

mériter l'approbation de Dieu par leurs actions, par
l'accomplissement de lois exactement prescrites. «Bienveillance envers
les hommes », que ce soit ou non la vraie interprétation du
chant des anges, c'est bien là l'essence de l'Evangile, de la
religion que le Christ a apportée aux hommes. Dieu est amour, il
nous a aimés le premier ; c'est pourquoi nous devons l'aimer en

retour. Dieu est le Père céleste, qui veut notre salut, et en qui
nous pouvons, en conséquence, avoir une confiance filiale.
Quand nous sommes dans sa maison, près de lui, alors la paix
habite dans notre âme ; loin de lui, au contraire, nous nous
sentons malheureux. Son amour et sa grâce agissent en nous
comme une force, par le fait que nous restons dans son intimité,
que, dans toute notre conduite, nous ne nous écartons pas de sa

volonté. La religion est une puissance qui domine, renouvelle et
transforme la vie. — Voilà l'expérience que l'on fit dans le

cercle des disciples : ceux-ci ne prétendaient pas mériter la

grâce de Dieu; elle leur était accordée comme une faveur, et,
forts de ce don, ils cherchaient toujours davantage à se montrer,
dans la vie. de vrais enfants de Dieu, et à laisser toujours moins
le péché, qui les séparait de Dieu, gagner de l'empire sur eux.

A laquelle de ces deux conceptions de la religion, la conception

judéo-pharisaïque ou la conception chrétienne, appartient
la victoire, cela ne peut être un seul instant mis en doute. La
première doit pousser l'homme sérieux au désespoir; seule la
seconde lui apporte véritablement la paix. La meilleure preuve
nous en est fournie par l'apôtre Paul, qui avait été lui-même
pharisien, ce quant au zèle, persécuteur de l'Eglise ; quant à la
justice de la loi, sans reproche» (Phil.III, 5), et qui, après avoir
reconnu l'impossibilité, pour l'homme, de mériter la grâce
divine, en avait été réduit à s'écrier: ce Misérable que je suis! qui
me délivrera de ce corps de mort?» (Rom. VII, 24). Et nul
autre n'a, comme Paul, éprouvé et décrit la vertu transformatrice

et régénératrice de fa religion chrétienne : ce Si quelqu'un est

en Christ, il est une nouvelle créature ; les choses vieilles sont
passées; voici, toutes choses sont devenues nouvelles» (2 Cor. V,
17), et ee l'Evangile est une puissance de Dieu pour le salut de

tout homme qui croit » (Rom. I, 16),



I04 KARL MARTI

III

Il nous faut remonter plus haut encore pour arriver à l'époque

où les deux conceptions de la religion entrèrent, pour la
première fois, en conflit d'une manière claire et nette. Cette

époque est celle des grands prophètes israélites. La lutte ne se

déroula pas alors dans un espace de temps aussi court que
ce ne fut le cas à l'avènement du christianisme et lors de la
Réformation. L'un après l'autre apparurent, en Israël, au VIIIe
et au VIIe siècle avant notre ère, des hommes, — nous voulons

parler des prophètes Amos, Osée, Esaïe, Michée et Jérémie, —
cjui proclamèrent et exigèrent une religion d'une autre nature
que celle dont faisaient profession leurs contemporains.

Dans l'antiquité en général il n'y a pas d'époque où la piété
fasse véritablement défaut, et, au temps des prophètes, le

peuple d'Israël n'était point un peuple impie. Au contraire, il
croyait prendre la religion très au sérieux et remplir fidèlement
ses obligations envers Dieu. Selon lui, la religiosité consistait à

offrir volontiers et largement ses sacrifices à la divinité, et à

satisfaire en tout temps aux exigences du culte. Ainsi, pour
accomplir les rites prescrits, il se rendait avec joie et empressement

aux sanctuaires, à l'occasion des fêtes et dans les jours
heureux ; et dans les moments de détresse et de danger, il
allait offrir des sacrifices d'une nature toute spéciale. On comptait
s'être acquis, de cette manière, la faveur de la divinité, et l'on se

tenait pour certain du secours de Dieu, de sa bénédiction en
toutes choses. Aux yeux du peuple, la religion passait pour
une institution propre à gagner et à s'assurer la bienveillance
divine.

Telle n'était pas la conception des prophètes. Ils combattent
tous, au contraire, cette idée de la vertu magique du culte. Le
culte lui-même, la divinité ne l'exige en aucune manière, et sa

pratique cache encore en elle un danger : elle détourne de la
vraie connaissance de Dieu et de ses exigences. Celles-ci consistent,

en effet, bien plutôt à rechercher le bien, à pratiquer
l'amour et la miséricorde, à être équitable envers tous, très
particulièrement envers les pauvres et les opprimés, à observer la
justice et à avoir la vérité dans sa bouche. Par l'accomplisse-



LA RÉFORMATION ET LES PROPHÈTES D'ISRAËL Io5

ment de ces devoirs, on ne peut cependant prétendre à un
salaire particulier, et l'on ne s'acquiert pas par là un mérite
spécial. Car cet accomplissement doit découler de lui-même de la
juste position de l'homme en face de Dieu, de la vraie connaissance

de Dieu par l'homme. Connaître Dieu, c'est connaître ce

qu'il a fait à son peuple dès les anciens temps, comment il l'a
conduit dans la terre promise et a pris soin de lui, comment il
lui a, dès l'origine, témoigné de l'amour, tel un père à ses

enfants, un mari à sa femme. C'est pourquoi, au sein du peuple, il
devrait y avoir de la reconnaissance envers lui et de la confiance
en lui et, comme d'elle-même, l'obéissance à sa volonté devrait
devenir vivante. Donc ici aussi l'on voit que, d'après la conception
des prophètes, la religion est quelque chose de tout différent
d'un service méritoire, obligeant Dieu à accorder une récompense

en retour : elle est bien plutôt une disposition intérieure,
émanant de Dieu et de son action efficace, donc un don de Dieu
et une puissance de Dieu.

Celui des prophètes dont la pensée est la plus profonde,
Jérémie, a fait encore un pas de plus dans cette connaissance. Il
lui est apparu que, par lui-même, l'homme n'est pas en état de se

dégager du mal, de devenir et d'être bon. Un léopard changerait

plutôt ses taches, et un nègre la couleur de sa peau qu'un
homme sa méchanceté devenue pour lui une seconde nature.
Il est de même impossible que la réglementation, que la
prescription légales des devoirs religieux, si excellentes soient-elles,
conduisent au but. Jérémie est ainsi un précurseur de l'apôtre
Paul dans la constatation de l'impuissance de l'homme à faire
le bien et dans l'appréciation de la loi comme ne pouvant l'y
aider. Il s'est même rendu compte qu'il n'y a qu'une seule vraie
voie de salut: rupture complète avec le passé, transformation du
cœur de l'homme par Dieu, laquelle confère à l'homme la vraie
connaissance de Dieu et, avec elle, aussi la volonté et la force
de lui obéir.

Ainsi, en ces treis points culminants de l'histoire religieuse,
nous nous trouvons en présence de deux conceptions de la
religion : l'une voit en elle une institution humaine établie pour agir
sur la divinité, l'aitre la conçoit comme une force divine, qu



I06 KARL MARTI

saisit et domine l'homme, qui lui donne l'impulsion nécessaire

pour l'accomplissement de ses obligations morales. La forme de

religion après laquelle soupiraient les prophètes a été apportée

par Jésus, et de nouveau découverte par les Réformateurs.
La lutte avec l'ancienne religion, envisagée comme une institution

humaine, s'est sans cesse renouvelée : les prophètes eurent
à combattre la forme cultuelle de cette religion ; Jésus se trouva
en face d'une puissance qui embrassait la religion dans une
réglementation légale plus subtile de toute la vie. y compris la
vie morale ; enfin les Réformateurs eurent à défendre la religion
apportée par Jésus contre une forme qui amalgamait le culte et
la loi avec maints éléments et rites païens et magiques, et les

embrassait dans une grandiose organisation ecclésiastique ayant
la prétention de disposer du salut.

L'histoire se répète, alors même qu'elle ne se reproduit pas
sous des formes exactement semblables. C'est ce que l'étude du
passé a confirmé, et c'est ce que montrera aussi l'avenir. La lutte
des deux conceptions de la religion se renouvellera. Elle est
même déjà engagée à l'heure actuelle, et elle peut facilement, en

prenant un caractère aigu, amener une nouvelle période de crise.

Quoiqu'il en soit, une chose est certaine : c'est que la conception
qui voit dans la religion une puissance de Dieu pour le salut des

hommes remportera toujours et d'une façon toujours plus décisive

la victoire finale. L'histoire des religions doit, par
conséquent, nous inspirer confiance dans les luttes du présent, et
c'est pourquoi je m'associe volontiers, en terminant, à cette
parole, prononcée, dans une circonstance Uagique, par des
étudiants de Lausanne à l'époque de la Réformation, et que le
vénéré jubilaire, M. le professeur Henri Vuiîteumier, adressait à

ses auditeurs, à ia fin de sa remarquable conférence académique
du 3i octobre 1917: ee Courage, frères, courage! »

Traduit par H. Trabaud. Karl Marti.


	La réformation et les prophètes d'Israël

