
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 5 (1917)

Heft: 24

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VARIÉTÉS

LES CANTIQUES DE LUTHER

Le quatrième centenaire de la Réforme attire naturellement
l'attention du protestantisme moderne sur la période de ses

origines. En hymnologie aussi, nous faisons bien de jeter un
regard en arrière. Chacun sait, par exemple, que Luther a «fait
des cantiques » ; nombre de fidèles de langue française se croient
suffisamment instruits, à cet égard, par les tabelles de nos psautiers,

où il y a... «C'est un rempart». La réalité est plus vaste.
Faute de pouvoir, en un seul article commémoratif, dire tout ce

qu'on peut et doit savoir de Luther et de ses cantiques,
contentons-nous d'abord de ses Psaumes, (i)

Un mot seulement de l'ensemble de ses chants religieux. Pour
autant qu'ils furent publiés (on sait qu'il a laissé le Psaume in
inachevé) on en connaît trente-huit ; mais, de son vivant, ils ne
furent jamais réunis ; aucune Eglise ne les adopta en bloc,
comme Genève le fit pour les Psaumes de Marot et de Bèze.

(i) Kümmerle, Encyclopädie der evangelischen Kirchenmusik, Gütersloh,

Bertelsmann, 1888-95. — Monatsschrift für Gottesdienst und kirchliche
Kunst, 1906, 1908, Göttingen, Vandenhoeck und Ruprecht. — Enchiridion
geistlicher gesenge und Psalmen für die leien... i53o. [Leipzig, Michael
Blume ; facsimile publié par Hans Hofmann chez Quelle und Meyer, Leipzig
1914. L'original est à Bruxelles.] — Chorbuch i9iy, Gütersloh, Bertelsmann.
[Recueil publié pour les chœurs d'église du Rhin et de la Westphalie.]



334 LOUIS MONASTIER-SCHROEDER

Plusieurs d'entre eux sont tombés dans l'oubli dès le xvne siècle.

Leur valeur est d'ailleurs très différente, selon le sujet qu'ils
traitent, et l'époque, certaine ou présumée, de leur composition.

I. Les Psaumes (ï).

Luther, moine, élevé dans les pratiques rituelles de son ordre,
avait maintes fois récité les Psaumes latins de la Vulgate. Dans
leur nombre, son cœur profondément religieux en avait
distingué plusieurs auxquels il s'était attaché. Outre ce qu'il en dit
dans ses commentaires et dans ses lettres, nous en avons la

preuve dans ses cantiques. Il est possible même que ses plus
anciens travaux poétiques aient été la traduction de Psaumes. Je

dis les plus anciens, en me rangeant à l'opinion d'Achelis et
spécialement de Fr. Spitta, de Strasbourg (2), qui a fait une étude
sérieuse sur la langue des cantiques de Luther et sur ses
relations avec la Vulgate en particulier. On sait que, longtemps,
Luther ne connut que la Vulgate ; il en traduisit naïvement en

vers les erreurs comme les passages exacts. Puis il apprend le

grec et l'hébreu, et dès i5ij publie des commentaires, prélude
de la traduction de la Bible ; or ses commentaires corrigent
notoirement ses cantiques. Cependant, chose remarquable, lorsqu'il

s'agit, en i524, de fournir à l'Eglise les psautiers dont elle
a besoin, Luther n'hésite pas à lui donner ses vieux psaumes,
estimant avec raison que leur valeur était permanente, et que
leur sentiment juste et leur rythme excellent compensaient bien
leur exégèse désuète. Et lorsqu'il corrigea son Psaume i3o, il en
laissa subsister la première version; nous avons ainsi un «doublet

» des plus précieux pour l'histoire de sa pensée poétique.
Dans l'énumération qui suit, je prends les Psaumes dans leur

ordre biblique et non dans celui de leurs dates hypothétiques.

(1) L'étude de ses cantiques liturgiques et de ses rénovations de vieux
chants populaires paraîtra plus tard. Les textes français donnés ici ne sont
que des adaptations personnelles, toujours améliorables ; il n'était pas utile
d'en montrer toutes les strophes, bien qu'elles soient traduites. Ces quelques

exemples suffiront à caractériser chaque cantique.
(2) Et, après lui, le pasteur Risch.



LES CANTIQUES DE LUTHER 335

Le Psai^me 12. Ach Gott vom Himmel sieh darein.

b J J J \ rr^f^~j J j rH J J :P
3=^=*£^öe « 3£ ï3^ -*—#--*- É=Ê =F

Sous le titre : ee A chanter pour exalter le saint Evangile », il
développe en sept strophes l'idée biblique : les croyants sont peu
nombreux, mais, s'ils sont fidèles, ils seront au bénéfice des

promesses de Dieu. Le Psaume 102 se trouve utilisé aussi chemin

faisant.

Regarde, ô Dieu, regarde-nous,
Des voûtes éternelles

Vois combien peu restent debout
Des saints et des fidèles.

Tu parles, mais nul ne l'entend,
La foi même va s'éteignant

Au coeur de tous les hommes.

L'argent est mis sept fois au feu
Pour qu'il s'y purifie :

Ainsi des promesses de Dieu
Chaque jour de la vie.

Elles s'éprouvent sous la croix,
Leur force éclate avec leur droit,

En tout pays du monde.

Parler de la croix, symbole de la religion chrétienne, en plein
psaume israélite, voilà qui est bien de Luther! Il a toujours
interprété les psaumes de la sorte; Marot et Bèze auront des

scrupules ; lui, aucun. Ce simple détail suffit à marquer la
différence entre Genève et Wittenberg.

D'emblée, nous faisons connaissance avec la strophe chère à

Luther et aux psalmistes du xvie siècle allemand. Elle a deux

groupes, un quatrain et un tercet ; le quatrain a des rimes
alternées, 8m Qf 8m &f ; dans le tercet, il y a un distique
masculin, 8 syllabes à rimes plates, et un orphelin de 6f. Vouloir à

tout prix faire rimer ce septième vers avec le second et le
quatrième serait une faute grave. Luther, musicien consommé,
savait quel effet est produit, à la fin d'une strophe, par un son
inattendu.

La dernière strophe de ce Psaume est ce qu'on appelle un
« Gloria Patri », c'est-à-dire une doxologie. Lorsqu'il s'agit
d'incorporer le Psaume 12 — dont Spitta fait remonter la composition

avant 101g — au Psautier de Walter, de i524, dont aucun



326 LOUIS MONASTIER-SCHROEDER

numéro n'avait de doxologies, Luther la supprima, tout en la
maintenant dans le Psautier d'Erfurt, de la môme année 1524.

Elle ne se trouve pas dans le Psautier de Blume.
La mélodie a varié. C'est, à Wittenberg, en i524, l'air Es ist

das Heil uns kommen her; à Erfurt, en i524 aussi et Blume
i53o, un air strasbourgeois devenu classique* (Chorbuch, n° i,
deux versions). Jean Walter, l'ami de Luther, en fit une
troisième, qui s'est maintenue ici et là ; elle est connue sous le nom
Der Herr ist mein getreuer Hirt.

Le Psaume i4- Es spricht der Unweisen Mund wol.

tTfr^pF^^^^m^m
?cp++j-hüm&f*^^=&«=-r-^tr

Les six strophes de ce Psaume ont une coupe semblable à

celle du Psaume 12 ; la pensée aussi en est voisine :

Dieu, même du plus haut des cieux
Regarde sur la terre,

Il cherche, il cherche un coeur pieux
Qui soit à soi sévère,

Et fasse de la loi d'amour
L'objet de ses soins tous les jours

Et de sa repentance.

6

Oh! qui viendra pour délivrer
Mon peuple de sa peine

Dieu! qui des cieux aura pitié,
Rompant liens et chaînes;

Il le fera par Jésus-Christ
Jacob en sera réjoui,

Israël plein de joie.

Nous avons ici la même transformation d'une hymne israélite
en cantique chrétien, par la mention du « Fils ». Pour les
raisons de linguistique expliquées plus haut, Spitta donne à ce

Psaume 14 aussi la date « avant i5io. ». Il parut à Wittenberg
en i523, sans mélodie propre, avec renvoi à l'air Es ist das
Heil uns kommen her; à Erfurt en i524 sur l'air Ach Gott
vom Himmel; dans le Psautier de Walter, en i525, avec un air
spécial, devenu classique *. Mais, dans celui de Blume (i53o),
il est encore sans musique, ce qui montre de l'hésitation dans
les Eglises.



LES CANTIQUES DE LUTHER 227

Le Psaume 46. Ein feste Burg ist unser Gott.

jjJËF^gJEg^q F3=

3-t ^^jrz^j-:

É3^ ^ =*F£- ¦£=£

C'est le plus célèbre des cantiques de Luther, au moins en
dehors de l'Allemagne, et le seul qui soit en usage dans la
chrétienté protestante. C'est aussi celui autour duquel la
polémique est la plus forte, quant à la date de composition. Il n'a
été publié qu'en 1529 (peut-être en i5a8, affaire de retrouver un
exemplaire du psautier de Klug, de i520,, qui est la réimpression
avérée d'un autre ouvrage perdu, de IÖ28). En i53o, Blume —
premier psautier où il paraît en haut allemand — le donne

sans mélodie. Celle-ci est de Jean Walter ; on possède la feuille
manuscrite où Luther rappelle que son ami la lui a dédiée (1).
Elle est bien plus belle mais plus difficile à rendre que la
version alourdie et décolorée des psautiers modernes. Le Chorbuch
la donne avec cinq harmonisations anciennes du plus brillant
effet. Deux remarques importantes sont à faire sur ce cantique.
La première concerne sa coupe. A lire nos psautiers de langue
française, il est impossible de deviner quel peut être l'original.
Déformé à Paris par Lutteroth (Chants chrétiens), il a été
restitué par le Recueil de la Confession d'Augsbourg (1908, n° 110).

La paraphrase ci-dessous n'a d'autre mérite que de garder aussi

toutes les aspérités rythmiques du texte, et de montrer sa structure

vraie : un quatrain (8m' 6P 8.6), deux distiques masculins,
rimes plates 5.5 — 5.6, et un orphelin 5?*, dont l'effet est grand,
ant est soudaine cette arrivée d'une finale faible, nouvelle,
après quatre fortes.

(1) Voir le fac-similé dans le « Luther Codex » d'Otto Kade (1871),

Schwarz, Dresden.



338 LOUIS MONASTIER-SCHROEDER

3

Quand l'Univers serait rempli
De démons en démence,

Nos cœurs, de la crainte affranchis,
Garderaient l'espérance.

L'assaut furieux
De l'Ambitieux
Ne nous atteint plus ;

Et voici, Jésus,
D'un seul mot le terrasse

La seconde remarque concerne le sujet lui-même. Si Ein feste
Burg avait la prétention d'être une traduction du Psaume 46,

l'œuvre serait mauvaise. Voyez Calvin le «traduisant» « Notre
Dieu nous est ferme appui » (ï); puis Th. de Bèze : c'est le

psaume hébreu, mot à mot, sans perdre une image. Luther? Il
prend un motif initial (le château fort comme symbole du
refuge) et une épithète (Yahvé Sabaoth) et puis c'est tout, bien

qu'il le donne expressément comme une version du Psaume 46

(Blume, n° 3^). En revanche, les emprunts au quatrième évangile

abondent ; c'est de là que proviennent « le vieil ennemi »,
les « démons », le « prince de ce monde ». 11 y ajoute des images
tirées des peintures du xve siècle — l'armure effrayante du
diable ; les événements contemporains, à partir de Jean Huss,
lui fournissent des visions de martyre. C'est une création
complète, forme et fond.

Ici se pose la question de date. La tradition veut que Luther
ait composé cette hymne en i53o pendant la Diète d'Augsbourg.
Ein feste Burg serait donc né dans les mêmes temps que le nom
des «protestants» (Diète de Spire, 1529)... Ou bien en 1527,

pour célébrer l'anniversaire des Thèses de Wittenberg. La
première affirmation est contredite par les faits, puisqu'en 1529

(i528) le cantique est imprimé chez Klug. La date de 1527 est

une simple hypothèse. En vain un faussaire, Hermann Kyrieleis,
s'est ingénié à fabriquer un manuscrit daté de 1527 : il a été

démasqué (2).
En comparant, selon sa méthode, les Psaumes de Luther avec

la Vulgate, Spitta découvre que les seuls points d'attache du

(1) Psautier français de Strasbourg, i539, N° 9 ; F. Bovbt, Histoire du
Psautier, p. 218.

(2) Voir Monatsschrift fur G. und k. Kunst, 19öS, p. 171-158.



LES CANTIQUES DE LUTHER 339

cantique Ein feste Burg avec le texte biblique proviennent de
la Vulgate, ce qui fait reculer la date avant IÖ24, avant les
commentaires en prose où Luther suit l'hébreu. A cet argument
philologique s'ajoute une déduction psychologique. Au moment
de la Diète de Worms (i52i) Luther est tout entier, chaque jour,
dans les sentiments dont son cantique est rempli. Bien qu'il n'ait
encore ni femme ni enfant (v. strophe 4) il sait par cœur la
formule du « ban de l'empire » prononcé contre lui. S'il cite le

quatrième évangile, c'est qu'il y a une sensible analogie entre
sa situation à lui et celle de Jésus démasquant le « Prince de

ce monde ». Il y reviendra plus tard dans son cantique sur
Apocalypse 12. Bien plus, on possède une « prière de Luther à

Worms » notée à son insu pendant qu'il l'improvisait à voix
haute ; on y retrouve les mots mêmes de Ein feste Burg : le
sujet était dans son cœur! Tout cela milite en faveur de i52i
comme date de composition de ce cantique fameux. Une chose
est certaine, c'est que Luther l'a fait pour lui-même. Lorsqu'il
s'agit du Psautier de i524, il ne le donne pas; il ne l'imprime
qu'en i529 (i528), probablement parce que Klug lui demandait
de nouveaux textes, et que le Réformateur n'avait ni le temps
ni l'envie de se remettre à composer : on a son témoignage
explicite, à cet égard. Et une fois de plus se vérifie cette loi
hymnologique, c'est que les cantiques adoptés avec le plus de
ferveur par les Eglises ont été des hymnes personnelles,
antérieures aux Psautiers et indépendantes de toute influence collective.

Le Psaume 6y. Es wolt uns Gott genädig sein.

mm ^-^ m=t 3EEj

ÖEEESfa—h-t^=fr^&5Ö 2

[^S^^^^ÄILe texte, écrit probablement en IÖ24, a paru, sans mélodie,
cette même année à Erfurt, et à la suite du « Livre de la messe



s3o LOUIS MONASTIER-SCHROEDER

chrétienne ». En i525, Jean Walter le publia en lui donnant la
mélodie Christ unser Herr sum Jordan kam. En i53o, Blume
et, en i53i, le Psautier d'Erfurt lui adaptent l'air strasbourgeois
de i525 qui est devenu classique * (Chorbuch n° 9, deux
versions). Il n'y a que trois strophes : deux quatrains à 8m 6f 8m

6f, et un orphelin 6f).

Dieu nous bénisse en sa pitié,
Nous ait tous en sa grâce

Et sur nous fasse encor briller
Le regard de sa face,

Que nous voyions tout ce qu'il fait
Et fassions ce qu'il aime ;

Que Jésus-Christ, Sauveur parfait,
Se montre aux païens même

Et les mène à son Père :

Qu'ils te bénissent, Dieu très bon
En tous lieux de la terre ;

Du monde, les chants monteront
Au trône de lumière,

Louant ta justice, ô grand Dieu,
Ta sainteté constante ;

Ta loi vient leur ouvrir les yeux
Les restaure et contente

Et pour toujours les guide...

On retrouve encore ici le nom du Christ. Ce Psaume devrait
être connu et chanté dans les cercles missionnaires pour leur
rappeler que leur œuvre est née avec la Réforme.

Le Psaume ia4- War Gott nicht mit uns diese Zeit

i &=£ SI
^^f^^^^^j^^f^fr^^

revient à l'ancienne coupe des Psaumes 12 et 14. Le texte, publié par
Walter en i524, date probablement de la même, année ; il a un
air spécial (Chorbuch iff, deux harmonisations) et en i537 avec
une autre mélodie (Chorbuch iQ>, deux harmonisations) ; ces
deux musiques ont conservé le même titre ; Blume ne donne

que le texte en i53o.

Si Dieu ne nous avait conduits,
— Oui, que chacun le dise, —

Si Dieu ne nous avait conduits, •

Perdue était l'Eglise.
Nous n'étions qu'un petit troupeau

Que méprisaient, le verbe haut,
Des hommes innombrables.

Ils sont encore furieux ;

Dieu seul, qui nous protège,
Empêche ces ambitieux
Et du faix nous allège.

Nous serions au flot engloutis
Que sur nous longtemps répandit

Leur haine et leur colère.



LES CANTIQUES DE LUTHER 231

Louange à Dieu qui nous sauva
De toutes ces menaces,

Tel un oiseau qui s'envola
Des filets de la chasse.

Ils sont rompus, ô liberté
Béni soit, dans l'éternité,
Le nom de Dieu, le Père

Le Psaume 128. Wol dem, der in Gottes Furcht steht.

$S w^ £ =C r ^1J iJ&Z

J^^^ËgËgggg^^feJEEÊ-0 f ¦ •
^=t
Les cinq psaumes précédents, comme le dernier de la série,

sont très soignés dans leur prosodie, les vers étant de même

longueur de strophe en strophe et, par conséquent, chantables
sans modification de musique. Le petit Psaume 128 semble avoir
été fait avec une grande hâte ; il a des négligences (8889-9888-

8988) alors que les strophes 4 et 5 ont 8888. Marot et même le peu
lyrique Th. de Bèze ne se sont jamais permis de telles licences.
Pressé par son imprimeur d'Erfurt (i524) Luther n'a pas pris le

temps de se corriger, ce qu'il savait faire quand il le voulait.
Ce texte défectueux s'est propagé dans le Psautier de Jean
Walter avec un air spécial, reproduit par Blume, et en i535 par
Klug, qui lui donne l'air Wo Gott zum Haus.

Ce Psaume, naïf et familier, nous intéresse par le choix de

son texte. Dans l'année où paraissent les premiers chants destinés

à l'Eglise, Luther donne une place à la vie de famille, tant
il voulait que les foyers et l'Eglise ne fissent qu'un.

Heureux es-tu, toi qui crains Dieu,
Marche avec lui d'un cœur pieux:

Ta main toujours te nourrira
Et tout pour toi bien tournera.

Un cep fécond en sa saison,
Telle est ta femme en ta maison ;

Un rang de souples oliviers,
Tels tes enfants à ton foyer.

Ta vie, il la prolongera,
De tous ses dons il l'ornera ;

Et les fils de tes fils, par choix,
Goûteront sa paix avec toi.



233 LOUIS MONASTIER-SCHROEDER

Le Psaume i3o. Aus tiefer Not ruf ick cu dir.

Si Ein feste Burg est le plus héroïque des chants de Luther,
.Ans tiefer Not est certainement l'un des plus beaux. Dans le

système de Spitta, il devient le plus ancien de ses ouvrages
poétiques connus. Il nous permet de jeter un regard d'admiration

dans l'âme de Luther jeune, de Luther avant les luttes
publiques pour lesquelles les « Thèses » sonneront la charge.
C'est le Luther du De profundis, l'homme de conscience, qui a

reconnu la folie du mérite des œuvres et qui chante les

délivrances de la foi. Il n'est pas impossible que l'original ait eu,
à la strophe 5, le même « je » qui subsiste aux strophes i, 3 et
4 ; Spitta n'a-t-il pas fait la même supposition pour le cantique
Nun freut Euch, lieben Christen gmein? II est plausible que,
dans un psautier destiné à une assemblée, l'éditeur remplace le

« je » par un « nous » ; ainsi fit-on longtemps pour Vinet, qui
avait dit :

Ta bonté, Dieu de mes pères
Descendit jusques à moi.

Et Luther, dès ce Psaume i3o, se révèle comme un maître de

la forme. On voudra bien reléguer parmi les légendes la tradition

qui veut que Luther, en IÖ24 seulement, âgé déjà de quarante-
et-un ans, pressé par la seule nécessité de doter l'Eglise de psautiers,
soit jeté pour la première fois sur des textes bibliques pour les

versifier : son art date de plus loin Dans sa cellule, il n'a pas
seulement médité sur la religion ou perfectionné sa musique ;

il a acquis le « métier » et appris à manier les rimes et les

strophes. Si, en i524 et plus tard, il a pu se remettre à l'œuvre,
c'est qu'il possédait les secrets de la métrique. C'est donc avec le
Psaume i3o que nous rencontrons pour la première fois, dans

ses vers, cette strophe caractéristique que nous avons analysée
plus haut.

Voici comment se légitime ce recul des dates.

a) Le i4 janvier i524, Luther écrit au chancelier Spalatin
qu'il a déjà traduit le Psaume i3o, et il lui en envoie une
réduction à 4 strophes. Donc, pour la composition de l'original à
5 strophes, il faut reculer en deçà de i524, « l'année des Psautiers

».



LES CANTIQUES DE LUTHER 333

b) On possède de Luther une traduction en prose des Psaumes

pénitentiaux ; elle date de i5i7 ; or elle se trouve, pour
ainsi dire, entre les deux versions poétiques, et l'on voit que
la version à 4 strophes se colle pour ainsi dire à la traduction
en prose tandis que la version à 5 strophes est beaucoup plus
libre. Spitta conclut que celle-ci est la plus ancienne, et il
propose la date de i5i6. Afin de juger si le premier texte est
meilleur que la réduction de IÖ34, comptons ceci : Luther ne

renonça pas à son œuvre ancienne, qu'il fit paraître dans le
Psautier de Walter en iÔ24 parallèlement à l'autre, et qu'elle
a passé de là dans celui de Blume. Il ne l'a donc pas désavouée.
Dans sa « réduction » Luther voulait montrer à Spalatin
comment il faut faire quand on veut transposer mot à mot un texte
biblique. En i5i6, autre était son propos : il paraphrasait librement

une idée générale empruntée à la Bible, et ne s'interdisait
pas, comme plus tard, les digressions et développements dictés

par son expérience religieuse.
La musique de ce psaume varie selon les recueils du temps.

Dans Walter, IÖ24, il y a l'air mineur devenu classique. *

I^^ÖH £ i tt
mms^m^^^¥^r^

Pour vivre en paix, il faut avoir
Ta grâce sainte et haute ;

Dans aucune œuvre il n'est d'espoir
Du pardon de nos fautes.
Nul juste ne se vantera ;

Le meilleur d'entre eux te craindra
Et demandera grâce

Je tiendrai bon durant la nuit
Et jusqu'à l'aube claire,

Ne voulant point douter de lui
Ni compter mes misères.
Ainsi fait l'Israël de Dieu,

Fils de l'Esprit, bourgeois des cieux.
Espérant d'heure en heure.

Si des péchés le nombre est grand,
La grâce surabonde ;

La main de Dieu va réparer
Les fautes de ce monde ;

Lui seul il est le bon Berger :

A son peuple il voulut ôter
Sa coulpe tout entière

i6



S34 LOUIS MONASTIER-SCHROEDER

Le Chorbuch (2») en donne trois versions. A Erfurt, on le
chantait sur un air strasbourgeois de IÖ25, Herr wie du willst so
Schick's mit mir, en majeur (Chorbuch ab, trois versions).

La place mesurée à cet article m'oblige à ne présenter aujourd'hui

que ces quelques psaumes. Ils suffiront cependant pour
marquer le rôle que la méditation et la composition d'hymnes
religieuses ont joué chez Luther, et l'importance qu'il leur attribua

dès i524 pour l'Eglise. Je réserve pour des études
subséquentes l'examen de ses autres cantiques, en mettant le texte
complet de chaque Psaume à disposition de quiconque voudra
les faire chanter, à l'aide du Chorbuch, soit en cette année
jubilaire, soit plus tard ; il ne s'agit pas en effet de commémorer
des choses mortes et de s'en détourner ensuite, mais de les
rendre à l'Eglise, qui laissa se perdre un de ses trésors — la
musique de culte du xvi« siècle évangélique, la huguenote aussi
bien que la luthérienne.

L. MONASTIER-SCHROEDER.



QUESTIONS DE LITURGIE

Y a-t-il lieu, au temps actuel, d'introduire
des changements dans le culte

réformé — Et lesquels

/. Thèses générales. Principes.

i. H y a lieu, tout d'abord, de remercier Dieu pour le travail
des siècles, celui du xvie y compris. Il y a lieu de rendre
hommage au gigantesque labeur de la Réformation, qui a restauré
la démocratie chrétienne et rendu d'inappréciables services à

l'Eglise tout entière et à l'humanité. (Dieu est Esprit, Amour,
Lumière : tout vient de là).

2. Tout abus amène une réaction, excessive à son tour ; puis
l'équilibre tend à s'établir. Les abus du moyen âge expliquent
l'intransigeance de la Réforme (Ezéchias brisant le serpent
d'airain, quand le symbole devient l'idole: n Rois xvm, 4)-

3. Le dualisme reproché à la Réforme entre le contenu et le
contenant, entre le principe de la justification par la foi et celui
de l'autorité de l'Ecriture Sainte, se trouve ramené à l'unité,
dans le principe supérieur et essentiel de la communion directe
et personnelle du croyant avec le Christ, seul Médiateur, seul
Chef de l'Eglise.

4- L'Eglise étant une démocratie précisément parce qu'elle est
une théocratie et une christocratie, le culte chrétien ne peut être

que démocratique, populaire, exotérique (voile du temple
déchiré du haut en bas à la mort du Christ : Matthieu xxvn, 5i) :

(i) Thèses présentées à la section vaudoise de la Société pastorale suisse,
en avril 1917.



336 JULES AMieUET

liturgie signifie service du peuple : non seulement pour le

peuple, mais par le peuple.
5. La Réforme a couru au plus pressé en restaurant

l'enseignement chrétien : de là son caractère didactique. Elle n'a pas
prétendu donner un culte complet, définitif. La persécution la
condamnait au provisoire (régime de la chambre haute, des
catacombes, etc), (i)

6. La Réforme, non seulement anglicane et luthérienne, mais
même calviniste, a gardé d'autre part certains éléments
conservateurs légitimes (sacrements, année ecclésiastique, etc.) et elle
a eu ses représentants iréniques (Ostervald et la liturgie de

Neuchâtel, I7i3). (2) La Réforme ne repousse donc pas en bloc
toute la tradition mais elle veut subordonner la tradition à
l'autorité de la Bible, tradition plus antique et plus légitime. (Juifs
de Bérée, Actes xvn, 2, type protestant bien marqué).

7. La Bible est en effet la raison d'être du protestantisme.
Celui-ci sera biblique ou il ne sera pas. Tout affaiblissement du
principe largement et sainement biblique est un coup funeste au
bon droit de la Réforme. La liberté individuelle, dans l'ordre
religieux, repose sur l'Ecriture, comme, dans l'ordre civil, elle

repose sur la constitution.
8. Aucune Eglise n'est l'Eglise. Aucune Eglise n'a toute la

vérité, mais toute Eglise a sa part de vérité. Par conséquent,
aucun culte n'est le culte, mais tout culte chrétien a ses éléments

légitimes, répondant à un besoin de l'âme. (3) Les chrétiens
doivent s'intéresser au culte des diverses Eglises, qui toutes y
gagneront en largeur fraternelle.

9. L'apport du protestantisme au trésor commun, c'est la
Bible en langue populaire, le culte accessible à tous et compris
de tous. Le Sauveur pour tous, donc l'Evangile pour tous
(Pentecôte). Là est la base, le centre, le faîte de tout le
protestantisme évangélique (chacun dans sa langue : Actes 11, 6; 8-11).

10. De même que la partie n'est pas le tout, de même que

(1) Principe novateur : ne pas mettre le vin nouveau dans de vieux
vaisseaux. Matthieu ix, 16-17.

(2) Principe conservateur : Royaume des cieux, père de famille tirant de

¦son trésor choses nouvelles Et choses vieilles. Matthieu xm, 52.

(3) Eprouvez toutes choses, retenez ce qui est bon : 1 Thés, v, ai : principe

restaurateur, synthétique, des deux principes ci-dessus.



QUESTIONS DB LITURGIE 337

l'échafaudage n'est pas l'édifice, de même le culte d'aucune

Eglise, y compris la nôtre, n'est le culte normal, complet. Le
malaise qui provoque des transferts, en sens divers, d'une
confession dans une autre, provient de la prétention, soit à un
monopole exclusif (préjugés pseudo-catholiques), soit à une
supériorité absolue (préjugés pseudo-protestants).

ii. Le malaise résultant d'un besoin inassouvi de culte normal

et complet a été rendu plus intense, plus urgent, par la

guerre actuelle, qui a donné l'accent de la douleur personnelle
à la refonte dogmatique et partant liturgique (besoin de fraternité
entre les croyants, entre les peuples, et besoin de communion
avec les âmes dans l'au-delà).

ia. Entre les deux extrêmes de l'uniformité monarchique ultra-
montaine et de l'émiettement anarchique ultra-protestant, il y
a place pour une via media, un juste milieu, et l'avenir doit
réaliser une synthèse largement évangélique, dans l'Eglise, son
culte et sa vie :

Catholicisme Passé

Protestantisme Présent
Christianisme Avenir

IL Thèses spéciales. Applications pratiques.

i3. Il y a' lieu, plus que jamais, dans l'universelle angoisse
actuelle, de réaliser plus complètement le culte chrétien normal,
en esprit et en vérité, capable de satisfaire aux besoins légitimes

des âmes croyantes, aimantes, pensantes, souffrantes et
agissantes.

i4- H y a lieu, non pas de sacrifier le culte réformé usuel,
mais de le vivifier par plus de variété, de cordialité, d'intimité,
sans confondre la spiritualité avec la sécheresse, ni la simplicité
avec l'indigence ou la négligence.

i5. Un cadre plus poétique, plus artistique, est recommanda-
ble, quoique le fond importe plus que la forme, et soit seul
indispensable. A souhaiter et à imiter : l'église ouverte et accueillante,

propre et avenante, ornée avec goût (fleurs, verdure,
vitraux, tapis, etc.)

En revanche, à éviter : les puérilités du sacerdotalisme
episcopal, qui ont ramené le ritualisme anglican dans les parages

Thèse : Pierre Autorité
Antithèse : Paul Liberté
Synthèse : Jean Charité



S38 JULES AMIGUET

du romanisme. (Ostervald, ses relations et ses déceptions avec
les évêques anglais. Valeur sociale du rite bien compris : église,
maison de Dieu et salon du pauvre).

16. Le culte réformé principal est didactique : il a pour centre

la prédication. Ce culte doit garder une place d'honneur,
mais non pas exclusive. Il doit rester ce que l'ont fait et voulu
nos pères, restaurant la prédication évangélique et apostolique.
Il sera simplement vivifié par plus de variété, de souplesse,
d'entrain, et surtout par le développement du chant des fidèles
eux-mêmes (rôle auxiliaire des chœurs, des répons, des soli).

17. En revanche, d'autres cultes également légitimes doivent
trouver place dans une Eglise normale et vivante : le tort du
protestantisme n'est pas de prêcher, mais de se borner trop
souvent à prêcher. Un même culte n'est pas le seul culte, ni
tout le culte. Il faut quatre types de cultes, alternant judicieusement,

le même jour, dimanche, semaine ou mois, pour
constituer le culte chrétien normal et complet. Au lieu d'exister
fragmentairement et contradictoirement en diverses Eglises, ces

cultes doivent coexister fraternellement, alternativement, dans
la même Eglise, en prenant pour unité de temps, suivant les

cas, soit le dimanche, soit la semaine, soit le mois.
18. Le culte réformé usuel est l'un de ces quatre types, celui

où domine l'enseignement et qui, par abus de langage, est
devenu tout court le sermon.

Mais il faut posséder et pratiquer aussi les trois autres types :

culte de communion, qui, par surcharges, est devenu la messe

grecque ou latine ; culte de lectures et de chants (cultes
liturgiques, office canonial, heures mystiques) ; culte d'évangélisation

(cultes familiers, populaires, mission intérieure, agapes,
projections, séances diverses). Au lieu que ces cultes se font
concurrence entre diverses Eglises, ils doivent alterner dans la
même Eglise, et l'anneau d'or brisé sera réuni en un seul tout.

19. Dans cette reconstitution, le grand rôle et le beau rôle,
sinon exclusif, du moins décisif, appartient à la Réforme, au
XXe siècle comme au XVIe ; c'est la liberté qui corrige les

erreurs de la liberté, non le retour à l'autorité cléricale. Pour le

vrai protestant, il doit suffire, pour agir, de voir et de vouloir,
la Bible en mains, et Christ dans le cœur.

20. La Bible est et demeure le grand support, le grand



QUESTIONS DE LITURGIE S3a

apport, le grand trésor, la grande source, la première et la
dernière autorité. Le protestantisme est très loin d'avoir épuisé les

ressources liturgiques et hymnologiques de la Bible : l'office
canonial découle du Psautier et de toute l'Ecriture ; la prédication

et le culte découlent de la Parole divine, de l'Evangile : les

épîtres des apôtres, de Paul surtout, sont non seulement des

prédications, mais des cultes complets, à distance, avec salutations

initiales, doxologies médianes, bénédictions finales ;

l'Apocalypse renferme toute une solennelle liturgie chrétienne, à la
fois psalmodique et eucharistique.

aï. Sous le contrôle de la Bible, le culte chrétien bénéficiera
de la tradition, de l'histoire, et, en particulier, des anciennes

liturgies nationales (occidentales et orientales), supplantées peu
à peu par le rite officiel latin ou grec, extrêmement surchargé
de dogmes et de rites puérils ou suspects. Dans la messe latine
et dans la « liturgie » la messe) grecque, nous discernerons les

apports successifs, nous garderons ce qui est évangélique. Et,
dans les liturgies plus anciennes,-les liturgies mères, nous puiserons

largement : saint Jacques de Jérusalem, saint Marc
d'Alexandrie, saint Thaddée d'Edesse, Basile, Chrysostome de

Constantinople, Grégoire (liturgie arménienne) ; liturgies ambrosienne,

mozarabe, gallicane, etc. : tout ce grand passé liturgique
et hymnologique est à nous ; d'autant plus que Rome l'a
supplanté et asservi, à nous de le délivrer et de le restaurer.

22. Les Eglises doivent avoir des commissions permanentes
liturgiques, moins pour modifier ou multiplier les formulaires

que pour fixer des jalons utiles. Ici encore, il faut une
synthèse : juste milieu entre la liturgie fixée, figée, imposée, et
la prière individuelle dite d'abondance. L'ancienne Eglise fixait
des ordres du culte, des plans, mais l'officiant variait les

développements, suivant ses dons, suivant le propre du temps (i).
23. Le pasteur doit avoir une activité liturgique permanente

et personnelle. Il doit être non seulement prédicateur mais
prieur (vieux mot oublié ou méconnu, du latin prior, c'est-à-dire
directeur de la communauté).

De même, les Facultés de théologie doivent avoir des cours

(i) Prescriptions de la Didachè : « Quant aux prophètes, vous les laisserez

prier comme ils voudront ».



a4o JULES AMIGUBT

et des exercices plus nombreux, plus fréquents, et d'un caractère
plus pratique : l'étudiant doit se former, non seulement pour
parler, mais pour prier, pour chanter, pour diriger un culte

complet, simple et vivant. Il faut, à côté des professeurs de

théologie, et parmi eux, pour cette initiation essentiellement

pratique et pratiquement essentielle, un pasteur des étudiants :

il faut à chaque Faculté son chapelain.
24. Les Eglises officielles et les cultes officiels ne se prêtant

pas complètement à des essais dont ils doivent cependant
bénéficier, il faut aussi, comme le chapelain avec le professeur, le
culte et l'Eglise d'avant-garde, l'Eglise de fondation (2), le culte
extra-officiel, se rattachant à telle dénomination, mais jouissant
des allures plus libres du franc-tireur, dont on peut désavouer
les fautes, mais dont on appréciera et utilisera les victoires et
les conquêtes, surtout quand elles sont les revanches du passé et
les prémices de l'avenir. (Jean m, 16 ; 1 Cor. xm, i3.)

J. Amiguet.

(2) Comme celle de Saint-Jean, à Lausanne.


	Variétés

