
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 5 (1917)

Heft: 25

Artikel: Secrétan métaphysicien

Autor: Millioud, Maurice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379991

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379991
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SECRÉTAN MÉTAPHYSICIEN

En me nommant à la chaire de philosophie de l'Université (i),
le gouvernement vaudois m'a donné un témoignage de confiance

auquel je ne puis répondre que par l'expression de la plus
sincère gratitude. Je considère comme un privilège de travailler
selon mes goûts, dans mon pays, et comme une faveur enviable
d'être associé à tant d'hommes distingués par le zèle de la
science et la dignité du caractère ; mais j'y vois aussi une redoutable

épreuve et je jouirais plus librement de l'honneur que
vous m'avez fait si j'étais moins pénétré de la grandeur et de la
difficulté de ma tâche.

Embrasser du regard les hautes généralités des sciences

physiques ; y joindre l'étude des sciences morales et surtout l'analyse

de l'esprit humain ; déterminer les limites de nos connaissances,

apprécier la valeur des méthodes, chercher entre les

disciplines du savoir des rapports nouveaux et féconds, voilà
certes un vaste programme : ce n'est pas tout le programme de

la philosophie. Il reste les questions dernières, ces problèmes
que tous les siècles ont agités depuis que l'homme s'interroge
sur sa destinée, problèmes de la matière, de l'âme, delà liberté,
du devoir, de l'absolu, sur lesquels nous sommes aujourd'hui
encore si peu instruits que non seulement il en est peut-être
d'entièrement factices, qui paraissent insolubles parce que les
termes en sont mal posés, mais que, pour arriver seulement à

(i) M. Millioud a bien voulu nous autoriser à publier le discours qu'il
prononça lors de son installation en qualité de professeur ordinaire de

philosophie à l'Université de Lausanne. Ce discours a paru dans la Gazette
de Lausanne du ao octobre 1900.



2gO MAURICE MILLIOUD

comprendre les autres, il faut avoir refait toute l'histoire de la
pensée.

Ni la bonne volonté, ni l'application, ni la persévérance ne
suffit pour une pareille entreprise. L'exemple même de mon
illustre prédécesseur est plus fait pour m'inquiéter que pour
exciter mon audace ; je n'ose me flatter de continuer son œuvre
car je n'en sais guère de plus personnelle, et il ne l'a pas faite
par des ressources ordinaires : la seule tradition qu'il nous ait
laissée, il ne dépend de personne de la soutenir, c'est la tradition

du génie.
Pourtant il nous a frayé un chemin. Il est de ce petit nombre

de rares esprits dont on a le droit de dire qu'après eux la pensée

ne peut plus être tout à fait dans notre pays ce qu'elle était
avant. Qu'il me soit permis de rendre à cette grande mémoire
l'hommage de mon admiration et de mon respect.

Sans doute, Charles Secrétan est encore trop près de nous
pour qu'il nous soit possible de l'estimer à sa vraie valeur. De
même qu'il nous dépassait par sa haute stature, il continue à

nous dominer par la puissance de son esprit ; nous n'avons pas
le recul qu'il faudrait pour le comprendre entièrement. Souvent
ceux qui l'ont critiqué l'ont jugé d'un faux point de vue et plus
d'une fois les éloges qu'on lui a décernés n'étaient pas ceux
qu'il voulait mériter et qu'il a mérités en effet.

Nous avons jusqu'à présent deux interprétations au moins de
sa pensée, et je voudrais montrer qu'elles se concilient dans une
troisième. Les uns n'ont voulu voir en lui que le métaphysicien
de la « philosophie de la liberté », les autres n'ont regardé que
l'auteur du Principe de la morale de La civilisation et la
croyance, et des ouvrages de la dernière période. Ils en ont
fait un empiriste ou du moins un partisan de la méthode inductive.

La première opinion est assez répandue en France, où l'on
a donné sa doctrine comme un exemple de la grande spéculation

allemande. S'est-il inspiré de Kant, de Fichte ou de Schelling

Ce point demeure incertain et pour cause.

Quoi qu'il en soit, la philosophie de la liberté est un majestueux

édifice. En l'approchant, on est saisi d'un étonnement

respectueux comme celui que nous causent les grands spectacles
de la nature ; à mesure qu'on avance, les points de vue changent,

souvent gracieux, parfois étranges, toujours riches et



SECRETAN METAPHYSICIEN 2tJI

nouveaux. Du sommet, on commande toutes les avenues de la
pensée dans un horizon si vaste que le regard se trouble et que
l'esprit chancelle; on est au centre de l'univers, plus haut que
le monde, on siège au conseil éternel de Dieu. C'est là que ce

vigoureux penseur nous tire de toute sa force. Les nécessités de

la raison, l'impératif hautain de sa morale, l'histoire des

métaphysiques, les conditions de la science, tout lui sert pour nous

y traîner après lui. Quand nous haletons, quand nous demandons

à examiner, à nous arrêter, c'est alors qu'il précipite sa

marche. Il lui faut l'Absolu. Quand il composait la « philosophie

de la liberté », ce qui dominait son esprit, il le dit lui-
même, c'était l'intérêt religieux. N'est-ce pas là le caractère de

sa pensée et même de son style, l'un et l'autre si rapides, si
véhéments, qui nous emportent d'idée en idée, comme impatients

de la lenteur des preuves et acharnés à la poursuite d'une
vision suprême, jusqu'à ce qu'ils l'atteignent enfin et nous arrêtent

dans la contemplation de l'infini? Ses plus belles pages
sont des effusions ; il n'est pas jusqu'au doute dont il ne profite,

plus qu'il ne s'en dégage, pour le convertir en adoration.
Personne ne demande si le monde a une cause — car il faut

bien qu'il en ait une — mais quelle est cette cause ; et, si elle
est elle-même un effet, c'est la cause de ce premier effet que
nous cherchons. Notre raison ne se contente que de l'unité ; le
seul principe qui suffise à expliquer les choses est celui-là même

qui les fait être, d'où elles sortent et dont elles participent.
Ainsi le point de départ de la recherche philosophique est le

panthéisme, par où l'on doit passer pour le dépasser. Et nous
le dépassons. La cause première n'est point un être immuable
et identique, déterminé par les lois de sa nature. Un tel être
ne serait point l'absolu. La vraie cause est cause d'elle-même.

Elle se fait ce qu'elle est. En ce sens elle est substance vivante.
Elle se donne les lois de sa propre vie. En ce sens elle est

esprit. Nous n'en pouvons rien dire sinon qu'au lieu de demeurer

un mystère elle s'est produite elle-même, et qu'elle est

incompréhensible parce qu'elle est absolue liberté. Les actes d'un
tel être sont absolus comme lui, car rien n'existe hors de lui
pour les limiter. La création est un de ces actes, voulu pour
lui-même, puisque l'être absolu renferme tout et ne manque de

rien. Le monde est donc voulu par amour. Le but de l'amour



292 MAURICE MILLIOUD

c'est le bien, qui est de ressembler à l'être absolu, qui est
liberté. Donc la créature est libre. Elle est libre de devenir ce

qu'elle doit être, de se réaliser, en se rapprochant de l'être
absolu qui l'a créée et qui la constitue. Et cela, c'est encore
l'amour. Mais, ce qu'il était libre de faire, l'homme ne l'a pas
fait. Il y a eu une chute. L'expérience intime, l'état du monde,
l'histoire, la nature, nous en imposent l'amère certitude. Or, se

séparer de Dieu, c'est périr, puisque Dieu est l'unique source
de l'être; cependant le monde existe. Il faut donc supposer un
second décret ajouté à celui de la création ou prévu dans le

premier pour faire subsister la créature et lui rendre la liberté
perdue. C'est la grâce, qui coopère à la justice. Ce décret, fait
homme, c'est Jésus-Christ. Et la restauration progressive, la
sanctification, c'est le Saint-Esprit. Jésus-Christ est non seulement

le modèle, mais le créateur de l'humanité nouvelle, qui se
confond en quelque sorte avec lui à mesure qu'elle se
développe. Car l'humanité est un seul être puisqu'elle est née d'un
seul acte de la volonté divine. Les individus, parties d'un même

corps, simples moyens pour la réalisation finale du grand être
humain et divin tout ensemble, n'en sont pas moins voulus
distinctement dans l'acte créateur, et en ce sens, absolus comme
lui, et par là immortels. Cela n'est point une contradiction,
comme on pourrait être fort tenté de le croire, par la loi
supérieure de la raison c'est la conciliation des contraires et la
forme supérieure de la vie sociale, ce n'est ni l'unification
complète ni la dispersion à l'infini, c'est la formation et le
perfectionnement des organismes. L'organisme social définitif existe
parmi nous. Il s'accroît de toutes les franches volontés, de tous
ceux en qui la vie spirituelle s'est renouvelée. Aucune loi
extérieure ne le régit; il ne cqnnaît point la contrainte. La poursuite

d'un même but par le seul moyen de la charité, et d'un
but qui n'est encore que la charité, voilà le principe vital de

l'Eglise. L'Etat, armé de l'autorité, subsiste à côté d'elle. Il reste
nécessaire aussi longtemps qu'elle ne sera pas tout ce qu'elle
doit être et ne le sera pas universellement ; mais c'est là, c'est
dans l'Eglise que s'accomplit, par l'union des volontés et la
fraternité chrétienne, le dernier acte du drame divin et humain, la
communion de l'homme avec celui en qui nous avons la vie, le
mouvement et l'être.



SECRÉTAN MÉTAPHYSICIEN 2o3

Tel est le sommaire de cette philosophie puissante et subtile,
toute pénétrée de ferveur mystique et toute conforme en
apparence, mais en apparence seulement, au dogme du protestantisme

orthodoxe. Je n'en ai pu donner que les grands traits et

pour ainsi dire les rayons de lumière crue, sans les ombres,
sans les demi-teintes, ni rien de ce qui charme l'imagination,
distrait la critique et surprend le cœur.

Il est difficile de rester indifférent à la grandeur de ces
systèmes complets qui vont du fini à l'infini et embrassent l'éternité.

Cependant leur hauteur même ne va pas sans quelque
danger pour leur équilibre. Les points de moindre résistance

peuvent se trouver à la base, au sommet et dans l'entre-deux.
Tant de philosophies, élevées autrefois par la diligence des

sages, éparses aujourd'hui sous nos yeux, nous avertissent que
notre pensée est courte. Pendant que Charles Secrétan mûrissait

sa grande œuvre, Auguste Comte, en France, achevait
d'élaborer sa fameuse doctrine, que le fracas d'une révolution, le
silence malveillant des uns, l'inattention des autres, devaient
opprimer quelque temps. Elle parut enfin dans le monde et se

fit connaître. Toute la préface de la Philosophie de la liberté,
dans la seconde édition, est consacrée à l'appréciation du
positivisme. Puis vint l'évolutionnisme d'Herbert Spencer et bientôt
après le pessimisme de M. de Hartmann. Le philosophe de
Lausanne soutint la rencontre, garda ses convictions et changea sa
méthode. « J'ai bâti des systèmes que j'ai laissés tomber avec
assez d'indifférence », dira-t-il plus tard. En effet, la déduction
a priori comporte plus d'une illusion.

Tirer de la raison humaine, de sa constitution et de ses lois
une définition de l'absolu, c'est peut-être lui faire rendre plus de

mouture qu'elle n'a reçu de grain ; d'une notion de l'être absolu,
pure activité et mystérieux par essence, faire sortir les attributs
métaphysiques de la divinité, c'est peut-être colorer une
abstraction à l'aide d'autres abstractions ; expliquer les misères
actuelles du monde par la chute préhistorique d'une créature en

qui notre liberté n'existait qu'en germe, c'est peut-être assimiler
la justice divine à la fatalité de la nature. Mais à quoi bon



294 MAURICE MILLIOUD

insister? La force d'une philosophie n'est pas tant dans
l'enchaînement de ses démonstrations que dans la qualité de ses

matériaux. En rejetant la forme systématique de ses premières
œuvres, Charles Secrétan n'en a pas moins retenu toutes les

idées essentielles.
Voilà ce qu'il faut redire à ceux qui prétendent connaître

deux hommes en lui et n'admirer que le second. Que l'on fasse,
si l'on veut, de ce grand vieillard, un adepte de la philosophie
expérimentale que, jeune homme, il avait si vivement combattue

: ce sera toujours à la condition d'ajouter qu'il l'a constamment

poussée jusqu'à la métaphysique et à la théodicée. Il partira

cette fois d'un fait, de l'obligation morale, du devoir, que
personne, dit-il, ne saurait nier sans se mettre hors de la famille
humaine. Envisager avec sérieux la réalité du devoir, c'est
admettre qu'il n'est point absurde, que nous pouvons l'accomplir,
et par suite, que nous sommes libres. Mais l'impératif catégorique

que nous découvrons au fond de notre être et qui n'est

pas nous, d'où vient-il Cette volonté souveraine qui se

prononce en nous immuablement, à travers le tumulte des intérêts,
des convoitises et des passions, c'est Dieu lui-même. Nous ne le
connaissons ni ailleurs, ni autrement.

Ce sont là quelques-uns des traits importants de cette seconde

philosophie. On pourrait montrer aisément qu'elle contient tout
ce qui faisait l'originalité de la première, la volonté considérée

comme l'essence de l'être, l'incompréhensibilité de Dieu et
l'évidence de ses manifestations, l'unité substantielle de l'espèce
humaine, la réalisation de la solidarité morale proposée comme le

but et la loi intime de l'histoire.
Pouvons-nous supposer qu'un penseur si clairvoyant ait été

dupe d'une illusion quand il parlait de son ancienne doctrine
comme d'un logis déserté. En a-t-il emporté les reliques de prix
pour orner sa nouvelle demeure en attendant mieux Y a-t-il
enfin contradiction chez lui et aurons-nous un tt problème de

Charles Secrétan» comme nous avons encore un problème de

Vinet et, depuis plus de deux siècles, un problème de Pascal

N'en croyons rien. L'unité foncière de sa pensée est aisée à

démontrer. Mais il faut le replacer dans son milieu, à sa date,



SECRÉTAN MÉTAPHYSICIEN 2q5

et jeter un coup d'œil sur le passé. Charles Secrétan est avant
tout un Vaudois, dont l'esprit s'est formé pendant une période
très spéciale de notre histoire, au moment de cette sorte de

renaissance religieuse qui a gardé le nom de « Réveil ». Le
mouvement fut intense. Vinet lui-même avait été conquis. Lorsqu'il
revint à Lausanne, il était déjà pris d'inquiétude ; il avait
commencé à se ressaisir. Mais il allait se sentir cruellement isolé.
Ce qui le séparait de ceux auxquels il avait naguère tendu
cordialement la main d'association, c'était son esprit critique qui
lui faisait apercevoir le défaut de leur doctrine, et plus que cela,
une incompatibilité d'humeur qui venait de son respect profond
de l'individualité et du libre développement des esprits. Les
hommes du Réveil, si l'on peut porter sur eux un jugement
d'ensemble, étaient d'une sincérité, d'une bonne foi extrême, qui
leur tenait lieu trop souvent de discrétion. Leur charité pleine
de zèle avait plus d'ardeur que de discernement. Ils apportaient
à l'œuvre religieuse des procédés mécaniques qui la rendaient
extérieure et artificielle. Leur dogme était étroit et dur. Ils en
revenaient simplement à la lettre scripturaire, à cette lettre
dont il est écrit qu'elle tue. Et malgré l'évidente pureté de leur
intention je ne crois pas exagérer en disant qu'ils ont failli tuer
quelque chose dans notre pays : la spontanéité des âmes ; ils
auraient pu nous faire perdre l'intelligence de ce premier devoir
qui est celui de la recherche indépendante et personnelle de la
vérité morale.

Vinet sentait autrement qu'eux. Il ne comprenait pas que
nous puissions recevoir par la foi quelque chose qui ne nous
soit pas évident. Y a-t-il donc une évidence morale comme il y
a une évidence rationnelle? Il écrivait un jour que tout doit se

mesurer au cœur, que nous ne devons admettre aucune doctrine
sans l'avoir essayée, ajustée au cœur. Cela ne signifie rien si
cela ne veut pas dire que chacun de nous doit faire son choix
d'après sa conscience et que le choix est bon quand notre
croyance est l'expression de notre conscience. Mais ce qu'il
appelle le cœur est singulièrement différent d'un homme à

l'autre. Comment se tirer de cette difficulté, à moins d'admettre
qu'à force de sincérité nous aboutirons à peu près au même

terme, que finalement les bons esprits et les bonnes volontés se

rencontrent ; et comment se rencontreraient-ils s'ils n'avaient



296 MAURICE MILLIOUD

au fond la même nature, s'il n'y avait entre eux une secrète
identité

Nous voilà bien près du principe de l'identité substantielle de

l'espèce, c'est-à-dire au cœur de la « philosophie de la liberté ».
La formule de Charles Secrétan est la conséquence et la traduction

en langage métaphysique de la pensée de Vinet.
On pourrait faire des rapprochements analogues sur un grand

nombre de points. Je ne dis pas qu'il y ait eu communication
d'idées entre ces deux hommes éminents, je dis qu'il y avait
parenté étroite de deux âmes et comme une harmonie préétablie.

Ici les différences s'accusent. La tâche était gigantesque. Il
fallait reprendre toutes les idées en cours, toutes les doctrines,
toutes les opinions, quelle qu'en fût l'origine, les essayer, les

ajuster au cœur, selon le mot de Vinet, et voir ce qui allait
subsister, ce qu'on pouvait corriger, ce qu'il y avait à ajouter, ce

qui devait être rejeté entièrement. Ce qui était trouvé, c'était
une méthode. Rien n'est plus important. Une méthode nouvelle
est souvent un chemin vers un nouveau monde.

Ce monde, Vinet l'avait entrevu. Sans parler des circonstances
extérieures, certaines causes intimes l'empêchèrent de l'explorer.

Pour juger de toutes choses d'après sa conscience, il faut
la hardiesse de la pensée et beaucoup de confiance en soi-même.
Charles Secrétan osait être lui-même, il l'était pleinement, avec
bonheur. Vinet ne l'était qu'avec timidité, avec scrupule, et ne
l'était pas toujours. Le premier service que Charles Secrétan

nous a rendu a été d'être tel qu'il était, le second a été de faire
ce qu'il a fait. Sa parole a éveillé chez d'autres hommes les

voix intérieures parce qu'elle les a révélés à eux-mêmes ; sa

conscience a prononcé pour eux parce qu'ils y ont reconnu la
leur ; il faudrait, pour bien expliquer son œuvre, montrer quelle
ample part d'humanité il y avait en lui, et analyser toutes les

oppositions de sa riche et délicate nature. Eugène Rambert les

a indiquées dans une admirable page ; je ne résiste pas au plaisir

de la citer.

Quand il est en verve, il l'est bien. Il a la fantaisie imprévue et il
étonne par des contrastes toujours nouveaux. Il est naturel et recherché,

naïf et quintessencié. Sa pensée a les grandes qualités beaucoup



SECRETAN METAPHYSICIEN 297

plus que les qualités moyennes. Il a l'élan rapide, le mouvement
imprévu et franc ; puis soudain, elle se replie sur elle-même, s'enferme
dans des délours, minaude et coquette. Subtil et vigoureux dans la
discussion, il se roidira comme le chêne, ou pliera comme le roseau,
pour se redresser. Il a, par exemple, plus de génie que d'art, il est
plus lumineux que clair. Vinet, qui l'avait bien connu, le disait de son
temps plus humble que modeste. En raisonnant par analogie, on pourrait

supposer que ce philosophe de l'amour est plus bienveillant que
prévenant, plus aimant qu'aimable. Et cependant, à en juger par son
livre, il a les délicatesses de conscience, les timidités d'une âme vierge,
en même temps que les exubérances d'une saine et puissante nature.
Il est sujet à la mélancolie, tout l'atteste ; mais il doit avoir aussi je ne
sais quelle force de vie, qui le fait revenir, surnager et triompher à ia
surface. Il vit énormément par l'imagination; il l'a riche et capricieuse;
elle assaisonne ses jouissances, empoisonne ses mécomptes ; elle est
de moitié dans ses accidents de verve et de sécheresse. Raisonneur et
rêveur, éplucheur et créateur, on ne sait ce qu'il faut admirer le plus
chez lui du sentiment de la réalité ou de l'amour de l'abstraction. C'est
un idéaliste doublé d'un réaliste. On ne sait jusqu'où vont ses rêves.
Il a des moments où il croit se souvenir de la chute de nos premiers
parents ; il en porte la peine, donc il y était, donc il faut qu'if se fa

rappefle et qu'il s'en repente. Le repentir joue un rôle immense dans
sa pensée et dans sa vie, comme dans celles de tous les moralistes
réellement profonds. Ils ne pèchent pas nécessairement plus que d'autres

; peut-être pèchent ils moins; mais ils le sentent plus, et se repentent

davantage. Le sentiment qui a inspiré certaines pages de cette
philosophie de l'amour aurait fait prendre autrefois le sac et la cendre.
Ne croyez pas toutefois que fauteur en soit à s'exténuer de vigiles et
de jeûnes. Il vit, vous dis-je, il vit dans le présent, et ne se pique
point de vaines macérations. Il y aurait en lui l'étoffe d'un épicurien
aussi bien que celui d'un ascète. Le bon sens le sauve de fune de ces

extrémités, l'élévation de son esprit le garantit de l'autre ; mais comme
l'homme de Pascal, il touche à l'une et à l'autre et remplit tout l'entredeux.

Armé de la sorte, Charles Secrétan a-t-il résolu le problème
auquel il s'était voué A-t-il produit une explication définitive
du monde, à la fois complète et entièrement, conforme aux
revendications de la conscience? Si on lui avait posé la question
dans ces termes, j'imagine qu'il eût refusé de répondre. Proposer

une formule définitive serait un non-sens quand on juge que



298 MAURICE MILLIOUD

la théorie n'est que l'expression de la vie morale, et que notre
vie morale doit s'enrichir constamment. Mais il n'aurait eu qu'à

renvoyer à tous ses ouvrages ceux qui lui auraient demandé s'il
n'avait point changé de croyance et si les principes généraux
de sa première doctrine lui suffisaient encore. If a été jusqu'à
la fin le philosophe de la charité et de l'amour avec une
préoccupation toujours plus pressante des destinées de la famille
humaine. Il avait dépouillé tout le superflu de sa doctrine, et
même il semblait affecter parfois le dédain des preuves pour
proclamer plus hautement sa foi, mais c'était la foi dans une
évidence intérieure, ce consentement de soi-même à soi-même
où viennent s'arrêter en définitive tous nos efforts. Et je ne sache

pas que fon ait apporté de nos jours une conception pius
sincère ni plus viable de la philosophie. Les métaphysiciens ne
font plus profession de débiter l'absolu en formules. Leurs
grands systèmes ne peuvent plus être que des confessions
personnelles, dans lesquelles ils cherchent à coordonner tout ce que
les sciences et la vie leur ont appris, et ces œuvres valent
exactement ce que vaut l'esprit qui les a produites. Etrange science,
à la fois illusoire et admirablement féconde, décevante et
indispensable, toute tournée vers l'inaccessible et seule capable de

donner à la pensée les satisfactions qu'elle exige et qu'elle ne

peut trouver que dans l'unité. Nous en connaissons mieux aujourd'hui

les conditions et surtout les infranchissables limites, mais
c'est en cherchant à les franchir que nous voyons l'espace reculer

devant nous et que nous y découvrons de nouveaux
domaines.

De notre temps comme aux jours de la Grèce antique, la
philosophie est créatrice de sciences. Hier, c'était la psychologie,

aujourd'hui c'est la science de l'éducation qui élabore ses

méthodes, marque son champ et le défriche ; demain ce sera

peut-être la morale qui se fondera sur une connaissance plus
approfondie des fois du mécanisme social et de l'activité mentale.

Plus on avancera, cependant, et plus les vrais rapports des

sciences particulières et de la science générale apparaîtront
clairement. A supposer qu'on parvînt à faire ce qu'on voudra de

l'homme, de la société et même de la nature, encore faudra-t-il
dire ce qu'on en veut faire et pourquoi Toute la chaîne de nos
connaissances pend ainsi à un anneau qui n'est point rivé soli-



SECRETAN METAPHYSICIEN 299

dement à la voûte étoilée comme on l'avait cru. Il se déplace,
mais c'est en montant et nous montons après lui. La métaphysique

n'est pas impossible : elle est relative. La meilleure
philosophie est un balbutiement confus au regard de la vérité absolue

que nous ne pouvons saisir et de l'infini dont la seule notion
est contradictoire, mais elle est vraie à l'égard des hommes qui
ne l'ont pas encore atteinte et auxquels elle fait faire un
progrès

Je me prends à regretter quelquefois les temps de la pleine
certitude intellectuelle, où l'homme n'avait pas encore fait le

tour de ses idées et de sa prison. Peut-être quelques-uns d'entre
vous les regrettent-ils aussi, Messieurs les étudiants, mais pour
d'autres motifs ; ils préféreraient la vérité toute faite à l'obligation

de la chercher. Joseph de Maistre vantait la supériorité de

la science antique qui planait sans toucher le sol, sur la science
moderne qui courbe vers la terre son front tout sillonné
d'algèbre. Mais l'une était un mythe et l'autre vit. Il ne dépend pas
de vous de choisir entre le rêve et la réalité. En poursuivant ces

études, vous en goûterez, je l'espère, l'amère et fortifiante
saveur. Je ne vous promets ni de vous en ôter toutes les difficuf-
tés, qui sont les aiguillons de l'esprit, ni de vous donner des

solutions là où je n'en connais pas de décisives. Mais je
voudrais vous guider, vous faciliter la tâche sans la diminuer, vous
introduire dans un commerce direct et utile avec ces beaux
génies dont nous nous entretiendrons ensemble. Je n'y épargnerai

point mes efforts, ma sympathie vous est acquise depuis
longtemps et j'ai cru recevoir quelques témoignages de la vôtre ;

ma meilleure récompense, si je puis bien faire, serait de voir
se former parmi vous une élite d'esprits ornés, droits et sûrs,
dignes du privilège des études, du pays qui vous y convie et
des tâches de l'avenir.

Maurice Millioud.


	Secrétan métaphysicien

