Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 5(1917)

Heft: 23

Artikel: Etude critique : le probléme du mal et I'apologétique de Gaston
Frommel

Autor: Reymond, Arnold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379985

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379985
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDE CRITIQUE

LE PROBLEME DU MAL

ET

L’APOLOGETIQUE DE GASTON FROMMEL

Nous nous sentons pris de scrupules a aborder l'ceuvre pos-
thume de Frommel publiée sous le nom d’Apologétique (1). Cette
ceuvre, en effet, malgré tout le soin des éditeurs, reste un mo-
nunent inachevé; son auteur ne l'edit sans doute pas livré tel
qu'il est & la postérité. Certaines pages en outre désarment la
critique par leur souffle élevé, par leur caractére de confession
personnelle et par 'émotion profondément religieuse dont elles
témoignent. Cependant cette ceuvre se présente au public comme
une étude philosophique et c'est sous cet aspect qu’il est per-
mis de la juger.

On I'a comparée a un édifice admirable dont les parties
seraient logiquement construites et formeraient un tout parfai-
tement agencé.

Dans la premiére, Frommel passe en revue les diverses solu-
tions qui ont été données du probléme philosophique posé
sous la forme suivante : « Quel homme suis-je ? » et il tranche
en faveur du moralisme: « Je suis, parce que je dois ». Le critére
de toute vérité sera donc d'ordre moral ou il ne sera pas. Cela
étant, Frommel, dans une deuxiéme partie, étudie la nature et

(1) La vérité humaine. Un cours d’apologétique. 3 vol. in-12. Neuchitel,
Attinger, 1910 et 1915.



LE PROBLEME DU MAL D’APRES GASTON FROMMEL 137

le contenu de la conscience morale obligatoire, montrant que
pour tout esprit impartial et sur le terrain méme des faits
I'Evangile apporte la solution des questions posées. Le probléme
du mal, toutefois, constitue une sérieuse difficulté. Il n’est pas
insoluble cependant en vertu des prémisses posées par la con-
science morale. C'est ce que Frommel montre dans la troisiéme
et derniére partie de son étude.

‘édifice dont nous venons de tracer les grandes lignes est
certes majestueux par ses dimensions. Est-il destiné a subsister
dans son ensemble au méme titre que les ceuvres de Vinet ou de
Charles Secrétan ? (C’est ce dont il est permis de douter. Dans sa
structure générale, I’Apologétique de Frommel présente une har-
monie plus apparente que réelle. Elle se déroule sans doute en
maniére de théoremes qui se posent et se démontrent rigoureu-
sement. Mais 'enchainement successif de la pensée fait défaut.
Chaque paragraphe pris isolémeni renferme bien une démons-
tration cohérente; mais les résultats obtenus ne servent pas de
base au paragraphe suivant comme c’est le cas dans I' Ethique
de Spinoza, par exemple. Au lieu d’étre interne, la logique que
présente le systéme de Frommel est de facade; elle est dans le
détail et non dans l'ensemble.

De la des contradictions sans cesse renouvelées et d’autant
plus pénibles que sur un ton hautain et dédaigneux Frommel
reproche a d’autres penseurs lillogisme dans lequel ils sont
tombés. Que chaque philosophe se contredise quelque part dans
son ceuvre, cela est inévitable; sinon la vérité définitive serait
trouvée depuis longtemps. Mais il y a maniére et maniére de le
faire et il faut avouer que celle de Frommel est particuliérement
désagréable.

A cela s’ajoute une certaine monotonie dans la discussion. A un
moment donné tel probléme philosophique est présenté comme
définitivement résolu et jugé sans appel. Plus loin cependant ce
méme probléme est discuté & nouveau et tranché solennellement
au nom des mémes arguments. Pour répondre, par exemple, a
la question : « Quel homme suis-je ? », Frommel est amené &
critiquer I'évolutionisme et le sensualisme ainsi que leurs con-
séquences morales. Ces critiques réapparaissent a propos du
fait de l'obligation morale. Elles se retrouvent enfin lorsqu’il
s’agit du probléme du mal,

10



138 ARNOLD REYMOND

L’esprit de logique et de systématisation dans le détail pousse
en outre Frommel 4 commettre des erreurs impardonnables,
lorsqu’il juge la pensée d’autrui. Descartes, par exemple, est
classé parmi les intellectualistes pour avoir formulé le fameux :
« Je pense, donc je suis », et, comme tel, Frommel 'oppose aux
défenseurs de théories volontaristes. Cette opposition est pour
le moins étrange, car parmi les philosophes Descartes est I'un
de ceux qui ont affirmé avec le plus d'énergie le caractére
imprescriptible et mystérieux de la volonté. Il est méme allé
jusqu’a faire dépendre de la volonté divine le contenu des véri-
tés mathématiques et éternelles. C'est également traiter Charles
Secrétan d'une fagon un peu cavaliére que de dire : « Ce qui
manque a Secrétan, c’est une psychologie sérieuse et une théo-
rie de la connaissance » (I, p. 254).

Les défauts que nous venons de signaler sont particulié-
rement visibles, nous semble-t-il, dans la solution que Frommel
donne du probléme du mal et qu'il établit au nom des affir-
mations posées par la conscience morale et religieuse. Ces affir-
mations, prises en elles-mémes, soulévent de graves réserves;
mais leur examen exigerait une étude détaillée qui nous entrai-
nerait trop loin (1).

Acceptons donc les données morales que Frommel propose
comme supréme garant de la vérité et voyons si leur contenu
est assez lumineux pour dissiper les ténébres soulevées par le
probléme du mal.

Dans ces conditions, le seul critére que nous pourrons invo-
quer sera de l'ordre moral et subsidiairement religieux. La
méthode d’autorité, les arguments rationnels, les certitudes de
nature historique, tout cela doit étre rejeté comme contingent
et relatif (I, p. 63-74). Sans nous arréter a voir si une pareille
attitude est possible et si des méthodes envisagées par Frommel
I'une peut étre retenue a I'exclusion de toutes les autres, la con-
clusion suivante s’impose. En vertu du critére choisi aucune
considération étrangére a la morale de l'obligation ne devra
intervenir dans l'explication des faits; il s’agira en particulier

(1) Quelques-unes de ces réserves ont du reste été excellemment pré-
sentées par M. Ch. Jung-Dartienne dans un petit volnme intitulé : Vers la
vérité éternelle, Genéve (1916).



LE PROBLEME DU MAL D APRES GASTON FROMMEL 139

de concilier définitivement par son moyen la responsabilité
individuelle avec le fait de la solidarité dans le mal.

Ce point établi, examinons comment Frommel définit le mal,
en fixe le domaine, el & quelle solution il s’arréte pour I'expli-
quer. Cette solution est-elle vraiment biblique, comme son au-
teur le prétend, ou bien ne l'est-elle qu'en apparence seulement?
(est ce que nous essayerons de préciser.

La définition du mal tout d’abord est donnée en fonction de
celle du bien, et le bien, d’aprés Frommel, c'est ce qui doit étre
en opposition a ce qui ne devrait pas étre. Comme tel, le bien
n'est pas une substance, mais un ordre qui doit étre substitué a
I'état de choses actuel.

Par opposition le mal est un désordre qui ne doit pas étre.
C’est une réalité positive, en ce sens que le désordre existe;
mais pas plus que le bien il n’est un objet, une chose, une subs-
tance. Ainsi, et si nous comprenons bien Frommel, le mal vé-
sulte d'un trouble qui vicie et pervertit les relations établies
entre les étres et les choses. Supposez d’autres relations et le
mal disparaitrait par la-méme. « Il n’existe ni des &tres, ni des
éléments d’étres mauvais en eux-mémes » (III, p. 18), déclare
Frommel qui fait sienne une parole d’Ernest Naville.

Pour satisfaire aux prémisses du moralisme. cette définition
du mal n’en est pas moins équivoque. Sans doute, si par subs-
tance on entend une réalite qui est causa sui au sens spinoziste
du terme, le mal n’en est pas une puisque Dieu seul peut pré-
tendre a ce genre d’existence. Mais si par substance ou par
chose l'on désigne des étres donnés dans la réalité ou des élé-
ments de cette réalité, il peut y avoir des choses qui par leur
nature sont mauvaises et quelle que soit la place qu'on leur
assigne. Frommel le reconnait lui-méme puisqu’il définit Satan
comme « le Méchant par excellence, I'étre mystérieux qui est,
lui, I'inventeur et l'initiateur véritable du mal dans la création
de Dieu» (III, p. 237), et plus loin comme « I'éternel et terrible
adversaire » (III, p. 255). De plus, dans la pensée de Frommel, la
souffrance physique a pour cause 'acte tout moral du péché. Par
conséquent les microbes qui causent certaines maladies n’exis-
taient pas avant le péché, puisqu’ils ne sauraient subsister
en dehors des organismes vivants. L’apparition du mal sur la
terre a donc eu pour résultat une création d’étres qui ne s’y



140 ARNOLD REYMOND

trouvaient pas auparavant; le mal est donc autre chose qu'un
simple désordre, une simple transformation de rapports entre
des éléments déja existants. Ainsi, la définition choisie par
Frommel se montre d’emblée insuffisante et incompléte.

Quaﬁt a son étendue, le mal se manifeste dans trois domaines
différents : intelligence, sensibilité et volonté.

Sous forme intellectuelle il se présente comme erreur; quatre
pages suffisent & Frommel pour le prouver et pour trancher un
probléme qui a troublé tous les grands philosophes depuis
Platon jusqu'a Renouvier. Aussi les explications qu'il donne a
ce sujet sont-elles loin d’étre claires. D'un co6té 'erreur est dé-
finie comme une ignorance volontaire et on ne voit pas bien en
quoi elle se distingue du mensonge vis-a-vis de soi-méme ou
d’autrui. De 'autre cependant « l'erreur consiste a porter des
jugements faux; elle est un mal en soi et dans tous les cas ».
Les opinions erronées dont témoigne [Ihistoire des sciences
(111, p. 63) rentrent donc dans la catégorie ainsi définie et
sont un mal en soi. Cette contradiction est d’autant plus trou-
blante que Frommel dit quelque part (II, p. 33): « L’homme
peut trés bien penser d'une maniére amorale. Par exemple
2-}2=4.1ln’y a rien de moral la-dedans. Il est done clair que
I'obligation n'existe pas dans la pensée comme telle, sans cela
on la retrouverait partout. » Comment, dans ces conditions, I'er-
reur s’introduit-elle dans la pensée? C'est ce que 'on aimerait
savoir. Quoiqu’il en soit, Frommel conclut en disant : « L’er-
reur, désordre de l'intelligence, est un désordre qui ne doit pas
étre; et s’il ne doit pas étre, c’est-a-dire s’il est coupable et res-
ponsable, si la faute en retombe toujours sur quelqu'un, c'est
qu’il a sa racine dans le mal moral » (III, p. 22).

Sans doute toute erreur, méme scientifique, est une imper-
fection et a ce titre une chose qui ne devrait pas étre. Mais
quelle est la cause de cette imperfection? La est le probléme.
S'il est un fait certain c’est que dans tous les domaines — aussi
bien dans le domaine moral que scientifique — le champ de
I'expérience humaine est limité et soumis & des conditions déter-
minées de perception. L’erreur a-t-elle sa source dans ces limi-
tes et conditions et son existence est-elle en partie nécessaire
au développement de l'intelligence et a I'exercice de la volonté ?
Si oui, elle se justifierait pour une large part par des causes



LE PROBLEME DU MAL D’APRES GASTON FROMMEL 141

métaphysiques et transcendantes a la responsabilité humaine.
Faut-il au contraire en rattacher toute l'origine a la liberté?
Mais méme dans ce cas il est singuliéerement hardi de déclarer
sans autre que toute erreur a sa source dans une culpabilité
individuelle.

Dans le domaine de la sensibilité, le mal se révéle comme
souffrance. On a pu, dit Frommel, faire I'apologie de la souf-
france et ainsi la légitimer (« ’homme est un apprenti, la dou-
leur est son maitre »). Envisagée de cette maniére, la douleur
physique est un avertissement, un remeéde salutaire pour le
corps et 'ame qui sans elle risqueraient de s’atrophier et de
dépérir. Mais ces apologies ne légitiment pas la cruauté de la
souffrance & moins que celle-ci ne dérive d’un mal premier,
d’'un désordre moral qui est le péché. Le mal physique et tous
ses cavactéres apparaissent ainsi comme un chatiment. Jusqu’'a
quel point ce chatiment est-il mérité ? C'est ce que le critére
choisi par Frommel devra établir & tout prix, sous peine d’étre
insuffisant.

Ainsi le péché ou le mal tel qu’'il apparait dans la conscience
morale explique et justifie toutes les autres formes de désordre
que nous constatons soit dans l'intelligence, soit dans la sensi-
bilité. « Le bien et le mal moral décident en supréme instance
de tout le bien et de tout le mal qui sont dans le monde et dans
I’'humanité ; 'ordre moral est 'ordre supréme par lequel seul, et
conformément aux données duquel seul, peut et doit se résoudre
le probléme du mal » (III, p. 32).

Or ces données nous sont précisément fournies par l'obli-
gation de conscience qui en posant les termes du probléme va
en méme temps permettre de le résoudre.

La premiére affirme l'existence d'un Dieu saint et souverain
envers lequel nous nous sentons obligés. S’il en est ainsi, Dieu
ne peut étre en aucune facon 'auteur du mal. En tant que saint
il ne peut I'avoir créé; en tant que souverain il ne saurait par
impuissance en avoir permis la naissance et en tolérer I'exis-
tence actuelle. Si le mal existe, ce ne peut étre que pour des
raisons morales et indépendantes en un sens de la volonté
divine.

La deuxiéme donnée fournie par I'obligation de la conscience
est la suivante. Si I'essence de 'homme est déterminée par le



142 ARNOLD REYMOND

« je dois, donc je suis », l'obligation d’accomplir son devoir
épparait comme la fonction supréme de I'homme. Mais cette
obéissance au devoir n’est possible que si 'homme est libre.

Avec la liberté nous tenons donc le nceud du probléme. « Si
Dieu est saint, si le monde qu’il a créé est bon, s’il est cons-
titué pour le bonheur et la vérité, si le bonheur et la vérité
eux-mémes dépendent du devoir et si le devoir dépend de la
volonté, on chercherait vainement l'origine du mal ailleurs que
dans la volonté méme, c'est-d-dire dans la. liberté qui en est
I'essence. Toutes les autres issues sont fermées, celle-la seule
est ouverte » (III, p. 48). La sainteté divine et la suprématie
de l'ordre moral sont ainsi respectées. Dieu, en nous créant
libres, ne nous a pas créés mauvais, mais seulement capables de
le devenir, ce qui est différent. L'ordre moral, si méme il n'est
pas réalisé, reste 'ordre moral absolument.

C'est donc en prenant comme pivot la liberté que le méca-
nisme du mal s'éclaire et cesse d’étre mystérieux. L'entreprise
de le démontrer reste grave cependant et Frommel ne s’en
cache pas. Un échec sur un seul point compromettrait toute
cette entreprise, et il faut a tout prix I'éviter.

Cela étant, Frommel examine successivement ee qu'il appelle
les solutions fausses et les solutions incomplétes du probléme,
et il termine en exposant ce qu'il nomme I’hypothése biblique
de la chute.

Parmi les solutions fausses, Frommel mentionne les théories
qui font du corps et de 'organisme social la cause du mal.

Sans doute, dit-il, a I'heure actuelle le corps, ses désirs et ses
exigences sont une source de tentations et une occasion de
péché ; mais « le corps en soi n'est pas mauvais; rien n'est plus
facile de concevoir un corps dans l'ordre, c'est-a-dire un corps
qui loin d’étre un tyran serait un agent de l'esprit ». Cette con-
ception est-elle aussi aisée a réaliser que le prétend Frommel a
la suite d’Ernest Naville. Nous nous permettons d'en douter. La
vie psychique apparait comme étroitement liée par le systéme
nerveux a cet organisme qu’est notre corps. CGe corps lui-
méme est soumis a des influences extérieures qui ne dépendent
ni de notre esprit ni de notre volonté. La séparation entre le
psychique et le physiologique reste délicate a établir parce que



LE PROBLEME DU MAL D'APRES GASTON FROMMEL 143

nous ignorons la nature derniére du corps ; nous ne connaissons
pas en particulier les influences profondes qu’il exerce et a
exercées de tout temps sur notre volonté et sur nos idées.
Faute de connaitre ces influences le rapport idéal supposé par
Frommel entre 'dme et le corps reste douteux.

En ce qui concerne le mal comme ayant sa source dans l'or-
ganisme social, Frommel tranche également le probléme d'une
facon trop rapide. « Le mal et le bien, dit-il, sont dans I'indi-
vidu avant d'étre dans la société, ils la précédent comme un
étre précéde un fait, un état; et c’est dans l'individu qu'il faut
en rechercher l'origine véritable. »

« LVindividu seul a une conscience; il est seul une personne
morale. » Une conscience collective est un non-sens ; c’est « un
certain état d’esprit (de pensée) anonyme, vague, flottant, irres-
ponsable, sans caractére moral propre, dépourvu du sens de la
liberté, de la conviction, de la responsabilité » (111, p. 61).

A supposer que cette these soit juste, Frommel y sera-t-il au
moins fidéle? Non pas, car lorsqu’il défend la théorie générique
de la chute, il déclare ceci : « Hst-il siir que la volonté ne se
manifeste que sous forme individuelle? » Dans les réunions
populaires vibrantes et nombreuses nous avons tous senti se
dégager de la foule une volonté supérieure a celle des individus
qui la composent, je dis une volonté puisqu’elle portait 4 l'action,
je dis une action morale puisque, portée par des motifs moraux,
elle portait & l'action morale, et une volonté éminemment col-
lective puisqu’elle désindividualisait la ndtre et nous unissait a
elle, souvent méme en dehors de notre consentement exprés, de
telle sorte qu'aprés coup, et nous retrouvant seuls avec nous-
mémes, nous étions obligés de convenir qu'a ce moment nous
avions perdu notre identité particuliére au profit d’'une identité
plus vaste. On peut donc dire que l'individu a prété sa volonté
(comme énergie) en l'abdiquant au profit d'une unité volon-
taire supérieure obscurément percue » (III, p. 179 et sq.).

La contradiction entre les deux points de vue ne saurait étre
plus flagrante ; elle existe non seulement dans les termes, mais
dans la pensée. Au reste, il ne peut en étre autrement. La
théorie individualiste du mal défendue par KFrommel est trop
étroite pour rendre compte des faits.

Aucun individu ne commence par se former isolément pour



144 : ARNOLD REYMOND

étre ensuite agrégé & un organisme social. Avant méme d’avoir
pris conscience de lui-méme il se trouve enlacé dans les in-
fluences du milieu ou il vit. Déclarer que I'individu, et par suite
le bien et le mal individuels préexistent a la société, c’est mé-
connaitre les faits et leur véritable portée. Les organismes
sociaux, la guerre nous l'a révélé, constituent de véritables
individualités qui sont le théatre de phénomeénes religieux et
moraux particuliers ; dans ces conditions, comment faire le
départ entre les responsabilités de l'individu et celles de l'or-
ganisme social dont il fait partie? Cest la I'un des problémes
les plus obscurs qui puissent se poser au moraliste. En fait
I'individu et 'organisme social sont donnés simultanément et
bien qu’ils constituent deux réalités différentes, il reste trés
difficile, pour ne pas dire impossible, de les délimiter d'une
facon nette.

Plus on accentue sur le terrain du moralisme l'opposition -
entre l'individu et la société, plus devient délicat le probléme
de la solidarité dans le bien comme dans le mal. Plus, avec
Frommel, on mettra en lumiére la responsabilité et le péché
individuels, moins on sera 4 méme de justifier le fait que les
innocents sont punis pour des fautes collectives auxquelles ils
n’ont pas participé.

Dira-t-on qu’a l'origine tout an moins l'individu a préexisté
a l'ordre social? Mais le probléme concernant les origines de
I'humanité reste fonciérement obscur et ne fait que reculer les
difficultés.

Frommel, il est vrai, déclare que si la théorie individualiste
du mal satisfait seule aux exigences de la morale, elle ne rend
pas compte de l'universalité du péché et de ses conséquences ;
sous ce rapport elle a besoin d’étre complétée, comme insuf-
fisante, par une théorie qui affirme le caractére moral de l'es-
péce. Par la, dit-il, « nous ne prétendons pas affirmer le carac-
tére moral de l'espéce aux dépens du caractére moral de l'indi-
vidu; mais montrer simplement qu’ils ne sont pas exclusifs
mais complémentaires I'un de l'autre; en sorte que ce qui est
vrai de l'un est aussi vrai de l'autre » (III, p. 179). Cette
démonstration est-elle possible en vertu des prémisses posées
au nom de l'obligation de conscience? C’est ce qu’il fant rapi-
dement examiner.



LE PROBLEME DU MAL D’APRES GASTON FROMMEL 145

Pour expliquer l'universalité du péché on peut invoquer soit
I’exemple, soit 'habitude ou encore faire appel a I'évolutio-
nisme. Frommel rejette ces solutions sinon comme fausses, du
moins comme incomplétes. L’évolutionisme en particulier com-
promet les données de la conscience morale. Il est amené fata-
lement 4 considérer le péché comme une phase nécessaire du
développement de 'homme ; il en atténue donc la culpabilité et
porte atteinte a4 la souveraineté et a la sainteté de Dieu, car il
considére ce dernier comme incapable de créer un monde ou le
mal n’existerait pas comme une nécessité.

L’hypothése d'une chute s’impose done, et par chute il faut
entendre celle du premier représentant de 'espéce humaine qui
par hérédité en a transmis les effets a toute sa descendance.
Elle seule sauvegarde a la fois I’honneur de Dieu et le carac-
tére: du mal comme d'un acte librement accompli, et qui impli-
que a la fois la responsabilité et la culpabilité de son auteur.

Mais l'hypothése d’'une chute, biblique ou autre, peu importe
pour le moment, souléve plusieurs objections dont la plus impor-
tante, d’aprés Frommel, est la suivante. L'homme primitif ne
semble pas avoir été ce que le récit biblique nous le représente,
un homme complet, agissant dans la plénitude de ses facultés.
D’accord, répond Frommel, mais on nous concéedera au moins
ceci : Ou 'homme n’était qu’'un animal, et dans ce cas nous
n’avons pas & nous en occuper; ou bien il était réellement
homme et en possédait a 1'état rudimentaire les caracteres
constitutifs (sentiment d’obligation, aspiration au devoir). Il
pouvait par conséquent étre doué d'une liberté moralement en
germe et franche de toute prédisposition ou de tout instinct
animal. Quoique enfant moralement, 'homme aurait pu évoluer
du coté du bien. Cette argumentation est parfaite sauf sur un
point qui est de la plus haute importance. Le seul critére en
matiére de vérité est, comme Frommel 1'a souvent répété, de
Iordre moral. Or, s’il est un postulat bien établi de la justice,
c’est celui-ci. Le chatiment doit étre proportionné a la faute
commise et a la culpabilité de son auteur, Dans la mesure ou
I'homme primitif était un enfant moral, le chitiment qui l'a
atteint a été incompréhensible quant 4 sa rigueur. Quoi! Les
souffrances de tout genre, le désordre actuel qui régne dans le
monde, tout cela aurait pour origine la faute d'un étre dont la



146 ‘ ARNOLD REYMOND

conscience morale était encore enfantine et rudimentaire. Il y a
la un scandale que le moralisme souligne, mais sans le lever.

Mais peut-étre la théorie générique de la chute permettra-
t-elle d’aplanir la difficulté? Seion Frommel en effet, une fois
admise I'hypothése générale de la chute, on peut la justifier de
deux maniéres, par une théorie individualiste ou par une théo-
rie générique.

D’aprés la premiére, c'est Adam seul qui a introduit le péché
dans le monde et qui en porte avant tout la responsabilité;
seulement si cette conception est vraie, nous sommes, nous,‘ les
descendants d’Adam, bien plus des victimes que des coupables
et la sainteté de Dieu comme sa justice sont compromises.

Reste donc la théorie générique que Frommel considére
comme capitale et qu’il déclare en accord fondamental avec
les données bibliques. Cette théorie a I'inverse de la conception
individualiste ne considére pas seulement dans I’humanité une
collection d’étres indépendants les uns des autres ; elle y saisit
quelque chose de plus que la somme des individus, a4 savoir
I'humanité en tant qu'espéce. L’espéce est une réalité morale et
physique au méme titre que ces derniers. Dans ces conditions,
et bien que l'espéce humaine et été individualisée en Adam,
nous étions moralement et physiquement en Adam. Nous avons
participé a son péché, nous en sommes donc responsables et
coupables, Non pas comme individus, mais comme homme, c’est-
a-dire dans cette partie de notre étre qui précéde et dépasse en
nous l'étre individuel. Dés lors coupables et responsables avec
Adam, il est juste que nous soyons punis et chitiés avec lui
sans que pour cela la sainteté de Dieu et I'ordre moral soient
compromis. En effet jai péché comme homme avant de pécher
comme individu; il est donc normal que mon humanité déchue
entraine mon individualité dans sa déchéance, et que celle-ci
comme celle-1a soient chatiées.

Toutefois l'individualité morale en chacun de nous ne perd
pas ses droits. L,a déchéance de l'espéce n'annihile pas la res-
ponsabilité de l'individu; elle la limite. L'individu conserve une
liberté morale, mais une liberté restreinte & ses actes. Quant a
la nature, elle dépend de l'espéce. |

La thése que nous venons de résumer se présente comme un



LE PROBLEME DU MAL D'APRES GASTON FROMMEL 147

paradoxe, étant données les prémisses morales posées par From-
mel. Celui-ci cependant entreprend de la défendre en invoquant
des arguments de fait et de droit. Le malheur c'est que ces
arguments prétent a4 l'équivoque et pour la plupart dépassent
le critére grace auquel Frommel a maintes fois condamné la
pensée d’autrui. Pour en peser la valeur il faudrait que les .
termes de péché, de justice, de responsabilité et de culpabilité
aient été clairement définis. Malheureusement la définition de
ces termes ne figure nulle part dans I'ceuvre de Frommel, ou
tout au moins n'avons-nous pas su la trouver. De la lecture
de cette ceuvre toutefois il semble se dégager ceci :

La justice suppose toujours un rapport entre deux personnes
conscientes de leur é&tre et de leurs actes, et cela parce que le
sentiment de justice est révélé par l'obligation de conscience,
seul critére dont se réclame Frommel. Si donc 'espéce humaine
est comme telle soumise a la justice divine, il faut la considérer
comme une personne.

Les notions de responsabilité, de culpabilité, de chatiment,
envisagées sous l'angle de la justice, n'ont également une signi-
fication intelligible que dans la mesure ou elles impliquent un
rapport de personne & personne, ou bien nous ne savons plus
ce que parler veut dire. Frommel, il est vrai, & propos de notre
péché en Adam, s’exprime de la maniére suivante : « Lorsque
Adam pécha, nous y étions done. Cela est irreprésentable, mais
non inconcevable. N ous ne pouvons nous le figurer; mais nous
pouvons l'entendre et si méme nous ne l'entendions pas, encore
servions-nous contraints de l'affirmer » (1II, p. 169). Cette fin de
non-recevoir serait justifiée si la contradiction était purement
logique, puisque seule l'évidence morale est prise en considé-
ration par Frommel; mais ici c’est cette évidence méme qui est
en jeu et l'on ne saurait éviter le probléme sous peine de la
renier.

Cela dit, voyons les arguments de fait et de droit que From-
me! invoque pour établir la théorie générique de la chute.

Les premiers se bornent 4 constater 'unité morale et phy-
sique de l'espéce humaine.

En ce qui concerne l'unité physique, une remarque s'impose.
Dans un gland, déclare Frommel, le chéne existe a l'état de
puissance et non sous forme dun arbre minuscule qui se



148 ARNOLD REYMOND

développerait ensuite. La préexistence de 'espéce humaine en
Adam est de méme nature. Mais, s’il en est ainsi, notre cul-
pabilité comme homme -n’étairt renfermée dans Adam qu'en
puissance et en quoi pouvait-elle alors consister? Sous cette
forme elle est en tout cas d’'une autre nature que notre culpa-
bilité comme individu, et il faudrait expliquer, ce que Frommel
ne fait pas, le rapport moral que soutiennent ces deux genres
de culpabilité.

D'une facon générale l'interprétation morale que Frommel
donne du fait social et de la solidarité préte a l'équivoque.
L'unité physique et spirituelle de I'humanité peut désigner soit
les rapports qui font de l'espéce humaine un organisme, soit
la relation que moralement cet organisme soutient avec Dieu.

S’il s’agit du premier genre de rapports, nous n’avons rien a
objecter. Nous I'avons dit a propos des relations qui unissent la
société a I'individu, Celui-ci se suffit si peu a lui-méme, qu'il est
impossible de le définir en dehors du milieu social dans lequel
il vit. Seulement, et si c’est la la thése défendue par Frommel,
nous avons peine a comprendre pourquoi lorsqu’il défendait la
cause de l'individualisme moral, il a attaqué avec tant de vio-
lence les idées de Rousseau, au nom d’arguments qui devaient
se retourner contre lui.

Aux yeux de Frommel, du reste, I'unité spirituelle de la race
humaine comporte autre chose encore, & savoir une relation
morale avec Dieu. Mais ici nous comprenons encore moins.
Pour étre responsable et soumise a la justice divine l'espéce
humaine doit étre envisagée comme une personne. Or c’est pré-
cisément ce qu’il est difficile de concevoir, méme lorsqu’il s’agit
d’'un organisme social moins complexe que 'humanité prise dans
son ensemble. Il est incontestable par exemple quun peuple
posséde une vie psychique et une conscience morale qui lui est
propre. Toutefois, si méme ces derniéres sont considérées
comme des réalités spirituelles, elles représentent un autre
genre d’entité que la conscience individuelle. Leurs conditions
de développement nous échappent parce qu’elles sont liées a
des nécessités économiques et géographiques dont la portée
morale reste incompréhensible.

S’il en est ainsi, comment établir le genre de relation morale
et personnelle qu'un organisme social soutient avec Dieu et



LE PROBLEME DU MAL D APRES GASTON FROMMEL 149

comment définir ses responsabilités et ses culpabilités par oppo-
sition a celles des individus ?

Pour une tiche semblable le critére proposé par Frommel se
montre insuffisant. Choisi uniquement sur le terrain de la con-
science individuelle, lorsqu’il s’agissait de déterminer les rap-
ports de l'homme-individu avec Dieu, il apparait trop étroit
pour juger les relations plus complexes de 'humanité.

On saisit sur le vif le sophisme inconscient de Frommel. Ce
dernier a rejeté précédemment au nom de l'individualisme moral
les nécessités obscures qui président a l'évolution sociale, et
maintenant il invoque ces mémes nécessités pour restreindre la
volonté et la responsabilité individuelles et attribuer les carac-
téres imprescriptibles de ces derniéres a l'espéce humaine envi-
sagée comme une individualité morale.

Frommel a senti du reste qu’il n'était pas correct de justifier
par les faits uniquement la thése de la solidarité morale (p.185) :
« L.a conscience est muette sur notre participation a la faute
originelle ; elle ne statue pas; elle n'a aucun souvenir que nous
ayvons péché en Adam; bien plus elle se révolte contre les
conséquences (prédestination au mal) qui lui paraissent injustes.
Son sentiment de justice est froissé du fait que les descendants
‘d’Adam soient punis pour la faute qu'il a commise. Il faut, pour
que tout soit conforme & notre critére, que la conscience indi-
viduelle reconnaisse d’elle-méme la justice de la solidarité
morale. »

Frommel va donc s'efforcer de montrer que la conscience
reconnait en droit et comme justes les faits constatés plus haut,

Les preuves invoquées dans ce but sont de deux ordres bien
différents. Les unes en appellent a la justice immanente dont
témoigne l'histoire des peuples; les autres font appel a des
sentiments comme la sympathie, le dévouement, 1'amour, ou a
un acte tel que la priere.

Voybns les premiéres. Sans doute notre conscience croit a la
justice immanente des choses, a la justice de I'histoire. Mais
cette croyance suffit-elle & légitimer la solidarité au point de
vue moral? Au contraire, nous semble-til, elle ne fait que
rendre plus aigu le probléme, quoi qu'en pense Frommel.

Ce dernier raisonne de la fagon suivante. De grands crimes
ont été commis au cours des siécles (révocation de I'Edit de



150 ARNOLD REYMOND

Nantes, inquisition espagnole au moyen dge et a la Réforme).
Notre conscience, dit-il, est soulagée, si peu & peu lhistoire
révéle que ces crimes engendrent leurs effets, que la France
et 'Espagne du XIXe siécle expient par leur affaiblissement les
fautes commises dans le passé.

Mais le probléme est plus complexe que ne le suppose Frommel.
Il y a deux questions radicalement différentes. l’une concerne
les rapports des organismes sociaux entre eux, c’'est a dire des
Etats; I'autre, le rapport des individus avec ces mémes Etats.

Sur la vie des Etats au cours de l'histoire, les jugements que
nous portons sont contradictoires. Notre conscience est soulagée
en un sens de voir que les fautes commises par un Etat ne restent
pas impunies ; mais, nous semble-t-il, c’est seulement dans le cas
ou celui-ci, grice 4 ses crimes, deviendrait tout-puissant sur
la terre, étouffant la vie de l'esprit pour y substituer le régne de
la force. Dans d’autres cas la loi du talion nous parait injuste.
Il est certain, par exemple, que la Révocation de I'Edit de Nantes
a fondé la grandeur de la Prusse. Trouvons-nous juste que la
France actuelle subisse le terrible sort qui I'a frappée ? N'y a-t-il
pas disproportion entre le crime et le chatiment? Prenons un
autre exemple. L’Angleterre, il y a quinze ans, a conquis le Trans-
vaal. En avait-elle le droit ? Cela semble douteux. Suivant la lo-
gique de la justice et de I'histoire, les Anglais auraient da expier
leur crime, si faible qu'on le suppose. Par leur générosité envers
les vaincus, par leur libéralisme, ils ont transformé la situation
et empéché la justice immanente de déployer ses effets. Qui
le regrette ? Personne, 4 part les ennemis de 1’Angleterre, les-
quels avaient espéré voir, au Transvaal comme aux Indes, se réa-
liser la loi du talion. Ainsi nous croyons a la justice immanente
nous désirons qu’elle s’accomplisse dans la mesure ou elle prévient
des maux redoutables et ou elle empéche un peuple de dominer
par la force et par la brutalité. S’il en est ainsi, c’est que les
notions de responsabilité, de culpabilité appliquées a la vie des
sociétés comportent une complexité autrement grande que dans
le domaine individuel ou il est déja si difficile d’en faire usage.

Quant aux rapports de lindividu avec Uorganisme social ou
UEtat dont il fait partie, la conscience morale peut-elle consi-
dérer comme juste le lien de solidarité qui caractérise ces rap-
ports et enapprouver les conséquences? D’aprés Frommel ce serait



LE PROBLEME DU MAL D APRES GASTON FROMMEL 151

le cas. La conscience concilie la justice (« & chacun ce qui lui est
da ») avec la solidarité (« les uns patissent pour les autres ») et
cela au nom des lois justes qui réglent le cours de I'histoire et
des sociétés. « Si les individus changent, c’est toujours la méme
humanité qui constitue ces sociétés. » Mais nous venons de le
voir, on ne peut transcender le point de vue individuel pour
juger I'évolution sociale, et dans ces conditions la conscience mo-
rale, et pour autant qu’elle se place sur le terrain de la justice, trou-
vera toujours immoral que les innocents patissent pour les cou-
pables. Pour le montrer il n'est pas méme nécessaire d’envisager
les rapports qui unissent la France du XVIe siécle avec les indi-
vidus dont elle est composée a 'heure actuelle. Il suffit de considé-
rer les problémes douloureux que pose la guerre contemporaine.

La solidarité humaine est enfin prouvée, nous dit Frommel, par
I'existence de la sympathie, du dévouement et de I'amour. Ces
sentiments ne sont pas condamnés par la conscience morale, ils
prouvent donc que la solidarité est une loi de justice. Le raison-
nement nous parait spécieux, et les exemples qui devraient I'illus-
trer ne l'éclairent gueére.

Jésus-Christ meuart pour 'humanité, Winkelried pour la Suisse,
Jeanne d’Arc pour la France. Ges dévouements sont-ils injustes?
La conscience les condamne-t-elle? En posant le probléme de
cette facon Frommel le déplace sans le résoudre. Sans doute la
conscience ne condamne pas les actes de dévouement, d’amour,
ni les sympathies qui les inspirent. Et pourquoi cela ? Parce que
ces sentiments ne sont pas du ressort de la justice proprement
dite; ils la dépassent et sont d'un autre ordre.

Lorsque la sympathie nous pousse a partager les soucis d'au-
trui, 4 les soulager si possible nous ne raisonnons pas en fonc-
tion des catégories de la justice. Nous ne disons pas: Cet homme
souffre d'un malheur dont je suis en partie responsable ; il n’est
que juste pour moi de prendre part a cette souffrance. Nous
disons simplement: cet homme souffre; je 'aime et je veux le lui
prouver ; il trouvera dans cette sympathie, dans cette affection,
non pas la réparation d'une injustice, mais la force de l'accepter.
Un dévouement qui serait calculé en fonction des notions du
juste et de l'injuste, et qui tiendrait compte des responsabilités
ne serait plus un dévouement. Celui qui aime ne tient pas un
bilan des actes qu’il accomplit en faveur de I'étre aimé pas plus



152 ARNOLD REYMOND

qu’il ne calcule ce qu’il serait en droit d’exiger en retour. La vé-
ritable amiti¢, comme 'amour vrai, supprime les relations de la
simple justice, parce que ces relations ne sont plus nécessaires,
et représentent, si nous osons dire, un ordre de choses inférieur.

La morale évangélique en particulier est toute imprégnée de
cet idéal. Mais ici se pose un probléme dont les circonstances
actuelles soulignent la tragique signification. La charité que rien
ne rebute et qui dans la méchanceté d’autrui trouve une raison
divine de s’affirmer sans ostentation produit des miracles dans
les relations d’homme & homme et transforme les cceurs les plus
endurcis. Mais jusqu'a quel point une charité de ce genre peut-
elle étre pratiquée entre les organismes sociaux que forment les
Etats?

I'Evangile, est-il besoin de le rappeler, ne s’est pas arrété a ce
probléme. Quelle doit étre la vraie organisation de I'Etat? Quelles
sont ses destinées et comment sauvegarder les valeurs de civili-
sation qu’il peut représenter? Voila autant de graves questions
sur lesquelles les textes isolés que I'on invoque ne fournissent
aucune réponse. Il ne peut en étre autrement, puisque dans la
pensée des premiers disciples du Christ le royaume des cieux
devait incessamment se réaliser et détruire ’économie terrestre.

Plusieurs chrétiens adoptent a I'heure actuelle une attitude
semblable ; aucune guerre n’est légitime a leurs yeux, pas méme
lorsqu’elle a pour but, en repoussant une injuste agression, de
maintenir intacts le respect des traités et le trésor de l'esprit
national. Pour eux, derriére les soi-disantes valeurs de civilisa- .
tion s'abrite I'égoisme sacré des nations qui ont chacune leur
part de responsabilité dans le fléau actuel ; lorsque la paix tant
désirée sera conclue, elle consacrera fatalement des injustices,
germes de guerres nouvelles. Dans ces conditions, la supréme
valeur a conserver c’est celle de I'amour intégral proclamé par
I'Evangile. Cette attitude est conforme i I'idéal du christianisme
primitif; mais pour étre pleinement conséquente elle devrait
comporter 'abandon de toute richesse et la rupture avec l'orga-
nisation sociale actuelle. |

Nous ne pouvons pour notre part aller jusque la. Nous ne
saurions acceﬁter comme indifférentes moralement l'organisation
d'un Etat et ses visées politiques ou économiques’; un impé-
rialisme qui tend par tous les moyens a étouffer certains peu-



LE PROBLEME DU MAL D’ APRES GASTON FROMMEL 153

ples, & détruire leurs libertés et leur génie national porte un
coup mortel & des valeurs de civilisation d'un prix incomparable
et nous regardons comme un devoir sacré de les défendre, &
main armée s’il le faut. Enfin, et si boiteuse que soit la justice
internationale, elle nous apparait comme la condition préalable
de tout progrés social et nous ne saurions absoudre l'odieuse
agression de I'Allemagne, ni la facon cruelle dont elle a mené
la guerre, pas plus que l'hypocrisie avec laquelle elle prétend
actuellement justifier sa conduite.

Qu’il y ait antinomie entre la loi de charité individuelle pro-
clamée par I'Evangile et le devoir de la guerre, nous le recon-
naissons franchement; mais nous estimons que dans certaines
circonstances ce dernier devoir s’impose jusqu'au moment ou
par leur union, si jamais elle est possible, les chrétiens le ren-
dront inutile.

Ce qui précede montre que le nceud du probléme étudié par
Frommel se trouve dans les rapports de la justice et de I'amour;
Frommel le sent confusément : au bas d’une page il écrit cette
note significative : « Que le devoir soit a la racine de I'amour,
que l'obligation de conscience s’épanouisse en charité, c’est ce
qu’il serait intéressant de montrer si nous en avions le loisir »
(III, p. 196). C'est cette démonstration que Frommel aurait dda
faire, sans chance de succés, croyons-nous. Pour lui en effet,
« 'amour est le prolongement de la justice ». Or c’est la l'er-
reur 4 notre sens, erreur que Charles Secrétan n’avait pas com-
mise; en quoi sa psychologie, si méme elle n’a pas pénétré les
mystéres du subconscient, se montre supérieure a celle de From-
mel. Il faut renverser les termes du probléme et dire non pas
avec Frommel « jJaime parce que je dois » mais « je dois parce
que j'aime ». On voit la différence capitale des points de vue.
La justice pour nous n’est qu'un moyen de réaliser des relations
plus hautes, et par suite le critére moral choisi par Frommel
n’est que relatif et ne peut étre absolu. La recherche de la
vérité poursuivie dans le premier volume de son ceuvre est
incompleéte.

L'on s’en souvient, Frommel se demande : « Quel homme
suis-je ? » Il rejette successivement les formules du sensua-
lisme (je sens, donc je suis), de I'intellectualisme (je pense, done
je suis), du volontarisme (je veux, donc je suis), et il s’arréte

II



154 ARNOLD REYMOND

enfin 2 la formule du moralisme (je dois, donc je suis). Mais
I’énumération & notre sens n'est pas compléte. Si l'on veut
procéder & la maniére simpliste de Frommel, il fallait pousser
‘plus avant et dire selon l'esprit de 'Evangile : « J'aime, donc
je suis ». L’amour n’est pas seulement la matiére du devoir,
comme semble le croire Frommel ; il en est la source.

Dans 'acte de la priére enfin, tel que Frommel 'analyse, nous
retrouvons la méme confusion. Le péché que le croyant confesse
a Dieu est autre chose que la rupture d’'un contrat individuel
et collectif. Il y entre un sentiment de tristesse profonde d’étre
séparé de 'amour de Dieu. Ce sentiment ne s’analyse pas dans
les formules précises que donne Frommel. Ainsi nous ne pou-
vons admettre sur le terrain moral « que nous vivions en Adam
et que nous avons péché en Adam ; qu'en lui nous reconnais-
sons notre propre péché, que la solidarité individuellement
incompréhensible se justifie dans la mesure ou nous réalisons
le caractére et le devoir humain de notre individualité. Que
cela est vrai par une attestation immédiate de la conscience
morale et religieuse en chacun de nous » (p. 201).

Toutes ces affirmations restent malgré tout des paradoxes,
comme nous avons essayé de le montrer. Tant que l'on s’en
tient aux notions de justice, de culpabilité et de responsabilité,
la solidarité dans le mal et ses conséquences restent un scan-
dale et ne sauraient se justifier sur le terrain de la conscience
morale. Cest de les accepter comme un fait incompréhensible
qui est la vraie attitude religiense, Par un acte d’amour nous
pouvons dépasser ce fait, accepter la solidarité comme une loi
mystérieuse de notre étre, et nous efforcer de la transformer et
d’en rendre bienfaisants les effets, Mais sur le terrain de la pure
justice il faut renoncer a comprendre.

Quoiqu’il en soit et pour Frommel 1’hypothése d'une chute
morale antérieure a l'économie actuelle permet seule de main-
tenir la sainteté et la toute-puissance de Dieu.

Cette faute originelle (chute intelligible), comment la eom-
prendre de maniére a la concilier avec la présence dans le monde
du mal physique? Celui-ci existe, semble-t-il, antérieurement
a la créature humaine, et comme Frommel a tenté de le mon-
trer, il a sa source dans une chute morale. Comment concilier
cette exigence contradictoire?



LE PROBLEME DU MAL D’APRES GASTON FROMMEL 155

Entre plusieurs hypothéses, celle de Charles Secrétan surtout
est intéressante. Primitivement l'espéce humaine existait sous
forme d'une créature unique, libre et consciente de ses actes.
Mauais une fois la chute accomplie, elle a perdu son individualité
consciente ; elle s’est morcelée en une multitude d’étres tels que
les hommes. Une nouvelle économie non seulement morale,
mais physique s’est alors introduite dans le monde. Le seul
vestige qui subsiste de l'ancien état de choses, c'est la soli-
darité. C'est par le moyen de cette solidarité que la restauration
s'effectue dans le monde grace a l'ceuvre efficace de Jésus-
Christ.

Tout en reconnaissant ce qu'il y a de fondé dans les idées de
Charles Secrétan, Frommel leur préfére cependant ce qu'il
appelle l'hypothése bibligue. En effet cette derniére fait de
I'homme bien plus une victime quun coupable et elle s’accorde
mieux avec la justice divine.

Voici d’aprés Frommel en quoi elle consiste. Antérieurement
a l'apparition de 'homme sur la terre, un drame s’était déja
passé, une révolte contre Dieu avait eu lieu dans la personne
de Satan, le Diable, le Serpent, I'Adversaire. Avant que
I'homme ne fit créé, Satan avait déja corrompu le monde et les
animaux qui y vivaient. Par lui la souffrance physique et la
lutte pour la vie s’étaient déja manifestées; l'histoire naturelle
avait déja accompli un cycle lorsque 'homme y apparait et
commet le mal. « Le mal physique primitif ne dépend donc plus
du péché de I'bomine, mais précédant le péché de 'homme, il
reléve déja du mal moral de la premiére créature déchue
Satan » (III, p. 234).

Ainsi I'homme est en état de chute morale; mais il n’est
ni linventeur ni l'introducteur du mal moral dans le monde.
Il a été séduit sans doute et entrainé dans le mal. Il est une
victime coupable, mais plus malheureuse que coupable.

Alors pourquoi Dieu a-t-il exposé 'homme a une chute pres-
que certaine ou tout au moins a une lutte inégale ?

A cette question Frommel répond : 'homme est I'étre voulu
de Dieu pour achever de reconquérir a Dieu un monde que la
faute de son premier occupant avait perdu. Une partie se joue
entre Dieu et Satan, l'esprit du mal. L’homme en est ’enjeu.
Dieu est tout-puissant. Il pourrait anéantir par la force Satan
et son ceuvre malfaisante. Il ne le fait pas, il désire remporter



156 ARNOLD REYMOND

un triomphe moral sur son adversaire et lui prouver qu'il est
coupable. Une créature comme 1’homme se décidant librement
pour Dieu condamnera Satan et son ceuvre et proclamera a la
fois la bonté et la justice divines.

Telle est, déclare Frommel, le dernier fond de la conception
biblique relative au probléeme du mal. llle prouve par un appel
aux textes bibliques qu’il interpréte non comme un exégéte de
profession, mais, comme il le dit lui-méme, en les transcendant.
Cest dans cet esprit qu’il explique le récit biblique de la créa-
tion et de la chute, et le fameux dialogue entre Dieu et Satan a
propos de la conduite de Job. Il montre que derriére le péché
Jésus et les apdtres ont toujours vu une personnalité, c'est-a-
dire Satan,

Deux questions se posent entre autres au sujet de I'hypo-
thése que nous avons briévement résumée. Est-elle vraiment
biblique, et si oui, donne-t-elle une solution satisfaisante du
probléme du mal?

Cette derniére question d’ordre tout philosophique appelle
une réponse négative. Recourir & Satan pour innocenter I'hu-
manité ne fait que reculer le probléme. Dieu crée des étres
parfaitement heureux qui sont les anges. Comment I'un d’entre
eux a-t-il pu se révolter et se séduire lui-méme? L'on se
retrouve en face du dilemme qui se posait & propos de
I'homme. Ou Satan était en état d'innocence et il n’a pas com-
pris la gravité de son acte; dans ce cas le terrible chatiment
dont il a été victime est injuste et disproportionné. Ou bien
Satan avait pleinement conscience de sa révolte; mais on ne
voit pas alors comment celle-ci a pu se produire. Dans un uni-
vers ou régne un bonheur parfait, comment Satan a-t-il pu con-
cevoir un genre nouveau de béatitude, puisqu’aucune pensée
mauvaise ne pouvait solliciter sa volonté ? Dira-t-on que Dieu
lui-méme lui a suggéré l'idée de se revolter avec l'espoir que
cette tentation serait surmontée? Mais dans ce cas Satan méri-
terait compassion, et le chatiment éternel qui 'accable est injus-
tifié. De toutes facons la naissance du mal dans l'univers et sa
punition restent un mystére devant lequel I’hypothése soutenue
par Frommel vient échouer.

Cette hypothése du reste est-elle vraiment biblique? La ques-
tion mériterait d’étre examinée en détail; mais nous ne pou-



LE PROBLEME DU MAL D'APRES GASTON FROMMEL 157

vons que l'effleurer. Frommel, I'on s’en souvient, demande pour
justifier son affirmation la permission de transcender I'exégese
et de s’attacher a l'esprit et non a la lettre de la Bible. Nous
Paccordons volontiers a condition que cette transcendance exé-
gétique ne fasse pas tort a4 la pensée des auteurs bibliques.
Or en ce qui touche la personnalité de Satan les textes de
I’Ancien et du Nouveau Testament (y compris le poéme de Job)
se montrent trés sobres de détails. Ils sont en particulier abso-
lument muets sur les origines de cette personnalité. Jésus lui-
méme ne s'explique nulle part sur la naissance de Satan dans
l'univers. Il affirme son existence en méme temps qu’il a foi
dans sa défaite finale.

En ce qlii concerne le bien et le mal, la pensée religieuse
juive et chrétienne est orientée non vers le passé, les origines,
mais avant tout vers l'avenir. Elle est essentiellement eschato-
logique ; pour le reste, elle se borne a constater un dualisme
inexplicable quant & ses origines entre le bien et le mal. Sur la
nature de ce dualisme les avis sont quelque peu différents. Les
prophétes ne précisent pas ce qu'est le mal; par contre Jésus
et les apdtres l'incarnent dans une personnalité, conception en
faveur de laquelle on peut du reste invoquer des raisons psycho-
logiques et métaphysiques.

Le mal en effet se présente comme une puissance organisée
et qui tient en échec la suprématie du bien. Dés lors si l'on
attribue & Dieu la coordination des efforts qui tendent vers le
bien, pourquoi ne pas faire dépendre d'un étre personnel la sa-
vante et puissante organisation du mal? Le probléme est d’au-
tant plus aigu que cette coordination malfaisante se montre plus
intelligemment active. ' '

Quelle que soit la solution donnée a ce probléme, il est un
point en tout cas qui ressort avec netteté des textes bibliques.
Que le mal soit ou non personnifié, son origine reste obscure ;
c’est un mystére dont Dieu seul a la clef et qui du reste n'inté-
resse pas directement 'espérance religieuse.

Par contre et en ce qui regarde I'avenir, ’Ancien comme le
Nouveau Testament affirment que le dualisme entre le bien et le
mal n'est que momentané; un jour viendra ou la puissance du
mal seia, sinon anéantie, du moins complétement maitrisée.

I1 n’y a donc pas d’hypothése biblique de la chute au sens



158 ARNOLD REYMOND

que Frommel donne a ce terme. Une hypothése de ce genre edt
du reste compromis les destinées du christianisme parce qu’elle
se montre insuffisante & expliquer les origines mystérieuses du
mal. Le fait certain pour les auteurs sacrés, c’est la partici-
pation de la volonté humaine a 'ccuvre de mal qui régne dans
I'univers. Cette participation, le récit de la Genése, contra-
dictoire sur plus d'un point(r), essaie de l'expliquer comme
une séduction. Dans le Nouveau Testament, saint Paul est le
seul & reprendre cet essai d’explication qu’il utilise du reste
dans un but spécial; le paralléle qu'il établit entre Adam et
Jésus tend essentiellement & prouver non pas que toute l'huma-
nité est coupable en Adam, mais bien la supériorité des effets
de la griace sur ceux du péché, ce qui est bien différent.

Si 'homme participe & l'ceuvre de mal ou péché, il le fait
autant par miseére et faiblesse que par sa volonté consciente et
c’est pourquoi bien que coupable il est digne de la miséricorde
et de la compassion divines. Il n'y a péché véritable que la ol
se manifeste un refus obstiné de- répondre aux appels de l'a-
mour de Dieu. Tenter, comme I'a fait Frommel, d’interpréter
IEvangile sur le terrain du moralisme pur c’est en dénaturer le
sens et la signification profonde.

Trop étroites pour abriter la pensée et le sentiment religieux
les bases sur lesquelles Frommel a édifié son systéme se mon-
trent également défectueuses au point de vue philosophique.

De tous les critéres dont 'homme dispose pour la recherche
de la vérité, Frommel n'a voulu retenir que le critére moral,
tel que la conscience individuelle le proclame. Non seulement
cet exclusivisme ne se justifie pas dans 'étude morale des rap-
ports sociaux, mais il est incompréhensible philosophiquement.
Le critére moral porte en effet sur ce qui doit étre. Mais le
« devoir étre » est fonction de la réalité au milieu de laquelle

(1) Deux tendances opposées se rencontrent dans ce récit. D'aprés la pre-
miére, d'origine assyrienne, la défense faite & Adam est dictée par la
crainte et la jalousie des dieux. Si '’homme goutait a Parbre de la connais-
sance, il saurait ce qui lui est avantageax ; il mangerait alors les fruits de
V'arbre de la vie et vivrait éternellement comme un dieu. Ce récit primitif
légué a la tradition hébraique a été interprété par elle aussi mora-
lement qu’il pouvait 'étre. De la certaines incohérences qu’il est impos-
sible de faire tomber.



LE PROBLEME DU MAL D'APRES GASTON FROMMEL 159

nous vivons. Cette réalité, ce sont nos sens éclairés par la rai-
son qui nous la font connaitre. Leur témoignage est donc indis-
pensable a la connaissance du « devoir étre ». L'homme ne se
laisse pas partager en des cloisons étanches, et c’est de toutes
ses facultés qu’il a besoin pour rechercher la vérité.

En s’attachant au critére moral comme 4 un absolu, Frommel
a commis une seconde erreur, nous semble-t-il ; il considére
que tout jugement de valeur par cela seul qu’il porte sur le
« devoir étre » a une portée morale d'obligation et implique la
responsabilité d'un agent conscient. Cette affirmation est contes-
table.

L’homme sans doute, par le fait qu’il est un étre doué de
sensibilité et de volonté, ne peut vivre sans énoncer des juge-
ments de valeur. Il n'est pas passif en présence du monde et
des événements qui s’y déroulent. Il apprécie ou déprécie la
réalité telle qu’elle se présente a lui et a son action. Au regard
de ses désirs, de ses aspirations passées ou présentes il déclare
que telle chose doit étre ou ne pas étre, que ceci est bien et
cela mal. Tout psychologue accordera quun étre conscient ne
saurait vivre sans apprécier d'une facon ou d'une autre les
données de la réalité. Relativement donc et en tant que fonc-
tion des jugements de valeur, le mal et le bien existent d'une
facon incontestable. Mais de ce fait certain peut-on conclure que
la nature et I'origine du bien comme du mal peuvent étre établies
et doivent éire reconnues obligatoirement par toute conscience
humaine ? Quoiqu’en pense Frommel, la réponse a cette ques-
tion reste obscure.

En effot, les jugements de valeur se partagent en deux grou-
pes trés distincts dont la signification morale est loin d’étre la
méme ; les uns portent sur ce que « je » dois étre ou devenir
en tant que personne active et consciente ; les autres concernent
le « devoir étre » dans l'univers.

Les premiers, et dans la mesure ou le « je » se réalise comme
auteur responsable des actes qu'il aurait dd accomplir, impli-
quent l'existence du mal comme d'une faute morale et peuvent
légitimer certains postulats relatifs 4 Dieu et & notre culpabilité
vis-a-vis de lui.

En ce qui concerne les seconds, le probléeme change d’aspect.
Le jugement. dans ce cas a pour objet non pas un changement



160 ARNOLD REYMOND

que personnellement nous aurions did et pu opérer, mais une
transformation concernant le monde extérieur et nos rapports
avec lui. Par suite et pour juger la qualité du désordre dont il
est 4 notre point de vue le théatre, il faudrait le connaitre
dans ses conditions actuelles et derniéres d’existence. C'est seule-
ment 4 ce prix que pourrait étre donnée une appréciation caté-
gorique et absolue sur les causes et la nature du mal constaté
dans le monde. C'est seulement alors et en véritable connais-
sance de cause que le mal moral ou désordre de la volonté
pourrait apparaitre comme la source derniére du mal universel.
Or, que savons-nous de ce monde au sein duquel nous vivons ?
Presque rien. La matiére dont il est composé nous est inconnue
dans son essence. Nous ignorons presque tout des rapports qui
existent entre ce que nous appelons notre corps et notre ame.
Le moindre phénomeéne de sensation tactile ou visuelle est enve-
loppé du plus profond mystére. Incapables que nous sommes de
juger et de connaitre ce qui est, comment oser nous prononcer
sur ce qui doit étre ? De quel droit affirmer que le mal n’a pas
sa source dans la nature de I'étre et que le monde pouvait évo-
luer au gré d’aspirations et de désirs tenus pour légitimes ?
L’expérience, impartialement consultée, ne semble pas trancher
en faveur de cette conception.

Dés lors un conflit douloureux se pose entre l'idéal affirmé
par le « je dois » et la réalité qui semble réfractaire au « devoir
étre ». Deux attitudes extrémes peuvent étre prises en face de
cette difficulté.

Ou bien le « devoir étre » appliqué au monde extérieur appa-
rait comme une chimére ou tout au moins comme dépourvu de
signification morale et, dans ce cas, I'on sera tenté de retirer au
« je dois » son contenu d’obligation au sens kantien.

" Ou bien, partant du « je dois », comme Frommel I'a fait, on
étendra inddment les postulats qui paraissent en découler a
I'univers tout entier et 'on déclarera que tout mal a pour cause
une faute volontaire et individuelle, conséquence inévitable du
reste, puisque le « je dois » a été pris comme point de départ.
Mais & vouloir toul faire reposer sur cette base unique, on
risque de construire un édifice peu solide et qui chancelle au
contact des faits. Peut-étre serait-il plus sage de maintenir sépa-
rés dans la mesure ou ces faits I'imposent les deux domaines



LE PROBLEME DU MAL D APRES GASTON FROMMEL 161

du « je dois » et du « devoir étre » et vaudrait-il mieux ne pas
obscurcir les faibles clartés de I'un par les ténébres de l'autre.

Il est plus facile maintenant de saisir pourquoi la conscience
individuelle ne peut ratifier comme équitable le fait de la solida-
rité, bien qu'elle puisse l'accepter comme une loi mystérieuse,
s'y soumettre par amour et mettre tout son effort a en déployer
les effets dans le sens du bien. Pour autant, en effet, que la
justice implique une rétribution méritée par des actes conscients
et volontairement accomplis, la solidarité contredit a4 cette idée
et au sentiment dont elle est I'expression.

I’ceuvre apologétique de Frommel est donc a refaire sur de
tout autres bases. Elle fait preuve sans doute en maints endroits
d’'une grande pénétration et, sur l'obligation de conscience en
particulier, elle énonce des idées fortes et originales ; malgré
ces qualités réelles elle nous apparait cependant comme « l'en-
fant terrible » d'un mouvement de nature spéciale qui s’est
affirmé en Suisse romande et dont l'origine remonte a Vinet.
Par son inspiration hautement morale, ce mouvement commande
le respect et 'admiration ; mais sous la forme accentuée que lui
a donnée Frommel il de'vient exclusif et risque sinon d’étouffer,
du moins de comprimer la vie religieuse. Un moralisme trop
schématique est aussi dangereux a l'’épanouissement de cette
derniére que l'intellectualisme logique ; tous deux en effet, cha-
cun dans leur domaine, tentent d’expliquer I'inexplicable devant
lequel s’inclinent la foi et I'adoration. A I'heure actuelle, la
pensée protestante ne répond plus, dans notre pays tout au
moins, aux aspirations d’admes fonciérement pieuses cependant.
Celles-ci tendent a chercher ailleurs la satisfaction de leur
inquiétude. _

Si tel est le cas, ne serait-ce pas, entre autres, que la base,
nous ne disons pas trop morale mais trop moralisante, donnée
4 la piété dans nos contrées a rétréci, étouffé les aspirations de
la foi religieuse ? Le mystere devant lequel celle-ci s’incline pour
I'adorer est grand, trop grand pour étre contenu dans une for-
mule comme l'obligation de conscience.

L’attitude du croyant est faite avant tout d'espoir et de
confiance en un monde de réalités spirituelles qu’il pressent et
qui le dépasse. -



162 ‘ ARNOLD REYMOND

Chez les uns cette attitude est déterminée par la conviction
que tout dans l'univers s’explique par les relations morales et
quasi-juridiques de '’homme avec Dieu.

Pour d’autres le probléme est plus complexe. Au travers de
Vinexplicable qui les environne, ils cherchent le refuge aprés
lequel leur cceur soupire ; ils révent d'une fraternité entre tous
les hommes, fraternité qui inaugurée sur la terre irait, sous une
forme ou sous une autre, s’épanouir jusque dans l'au-dela. Les
origines de I'’humanité, les destinées des individus comme des
sociétés, les fatalités obscures dont elles sont enveloppées, 1'exis-
tence du mal quelle qu'en soit la cause, tout leur apparait
comme enveloppé d’un profond mystére. Mais il y a une chose
dont ils restent certains, c’est la puissance de la bonté et de
I'amour, non pas d'une bonté mesquine ou aveugle, mais d'une
bonté compréhensive des aspirations d’autrui et qui sait se
donner avec tact et sans mesure. Ebranlés par les événements
actuels, ils ne renoncent cependant pas a cette certitude, car ils
ont éprouvé que seule elle donne du prix a la vie; et si I'Evan-
gile reste 'un des pdles autour duquel gravitent leurs pensées
et leurs aspirations, c’est parce qu’il a proclamé le mystére inté-
gral de I'amour divin.

ArNoLDp REYMOND.



	Étude critique : le problème du mal et l'apologétique de Gaston Frommel

