
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 5 (1917)

Heft: 23

Artikel: Étude critique : le problème du mal et l'apologétique de Gaston
Frommel

Autor: Reymond, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379985

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379985
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ETUDE CRITIQUE

LE PROBLEME DU MAL

ET

L'APOLOGÉTIQUE DE GASTON FROMMEL

Nous nous sentons pris de scrupules à aborder l'œuvre
posthume de Frommel publiée sous le nom d'Apologétique (ï). Cette

œuvre, en effet, malgré tout le soin des éditeurs, reste un
monument inachevé ; son auteur ne l'eût sans doute pas livré tel
qu'il est à la postérité. Certaines pages en outre désarment la

critique par leur souffle élevé, par leur caractère de confession

personnelle et par l'émotion profondément religieuse dont elles

témoignent. Cependant cette œuvre se présente au public comme
une étude philosophique et c'est sous cet aspect qu'il est permis

de la juger.
On l'a comparée à un édifice admirable dont les parties

seraient logiquement construites et formeraient un tout
parfaitement agencé.

Dans la première, Frommel passe en revue les diverses
solutions qui ont été données du problème philosophique posé
sous la forme suivante : « Quel homme suis-je? » et il tranche
en faveur du moralisme : ce Je suis, parce que je dois». Le critère
de toute vérité sera donc d'ordre moral ou il ne sera pas. Cela

étant, Frommel, dans une deuxième partie, étudie la nature et

(i) La vérité humaine. Un cours d'apologétique. 3 vol. in-12. Neuchâtel,
Attinger, 1910 et 1915.



LE PROBLÈME DU MAL D'APRES GASTON FROMMEL l3j

le contenu de la conscience morale obligatoire, montrant que
pour tout esprit impartial et sur le terrain même des faits
l'Evangile apporte la solution des questions posées. Le problème
du mal, toutefois, constitue une sérieuse difficulté. Il n'est pas
insoluble cependant en vertu des prémisses posées par la
conscience morale. C'est ce que Frommel montre dans la troisième
et dernière partie de son étude.

L'édifice dont nous venons de tracer les grandes lignes est
certes majestueux par ses dimensions. Est-il destiné à subsister
dans son ensemble au même titre que les œuvres de Vinet ou de
Charles Secrétan C'est ce dont il est permis de douter. Dans sa

structure générale, l'Apologétique de Frommel présente une
harmonie plus apparente que réelle. Elle se déroule sans doute en
manière de théorèmes qui se posent et se démontrent rigoureusement.

Mais l'enchaînement successif de la pensée fait défaut.
Chaque paragraphe pris isolément renferme bien une démonstration

cohérente ; mais les résultats obtenus ne servent pas de
base au paragraphe suivant comme c'est le cas dans l'Ethique
de Spinoza, par exemple. Au lieu d'être interne, la logique que
présente le système de Frommel est de façade ; elle est dans le

détail et non dans l'ensemble.
De là des contradictions sans cesse renouvelées et d'autant

plus pénibles que sur un ton hautain et dédaigneux Frommel
reproche à d'autres penseurs l'illogisme dans lequel ils sont
tombés. Que chaque philosophe se contredise quelque part dans

son œuvre, cela est inévitable ; sinon la vérité définitive serait
trouvée depuis longtemps. Mais il y a manière et manière de le
faire et il faut avouer que celle de Frommel est particulièrement
désagréable.

A cela s'ajoute une certaine monotonie dans la discussion. A un
moment donné tel problème philosophique est présenté comme
définitivement résolu et jugé sans appel. Plus loin cependant ce

même problème est discuté à nouveau et tranché solennellement
au nom des mêmes arguments. Pour répondre, par exemple, à

la question : ce Quel homme suis-je? », Frommel est amené à

critiquer l'évolutionisme et le sensualisme ainsi que leurs
conséquences morales. Ces critiques réapparaissent à propos du
fait de l'obligation morale. Elles se retrouvent enfin lorsqu'il
s'agit du problème du mal.



l38 ARNOLD REYMOND

L'esprit de logique et de systématisation dans le détail pousse
en outre Frommel à commettre des erreurs impardonnables,
lorsqu'il juge la pensée d'autrui. Descartes, par exemple, est
classé parmi les intellectualistes pour avoir formulé le fameux :

« Je pense, donc je suis », et, comme tel, Frommel l'oppose aux
défenseurs de théories volontaristes. Cette opposition est pour
le moins étrange, car parmi les philosophes Descartes est l'un
de ceux qui ont affirmé avec le plus d'énergie le caractère
imprescriptible et mystérieux de la volonté. Il est même allé

jusqu'à faire dépendre de la volonté divine le contenu des vérités

mathématiques et éternelles. C'est également traiter Charles
Secrétan d'une façon un peu cavalière que de dire : ce Ce qui
manque à Secrétan, c'est une psychologie sérieuse et une théorie

de la connaissance » (I, p. 254).

Les défauts que nous venons de signaler sont particulièrement

visibles, nous semble-t-il, dans la solution que Frommel
donne du problème du mal et qu'il établit au nom des
affirmations posées par la conscience morale et religieuse. Ces

affirmations, prises en elles-mêmes, soulèvent de graves réserves ;

mais leur examen exigerait une étude détaillée qui nous entraînerait

trop loin(i).
Acceptons donc les données morales que Frommel propose

comme suprême garant de la vérité et voyons si leur contenu
est assez lumineux pour dissiper les ténèbres soulevées par le

problème du mal.
Dans ces conditions, le seul critère que nous pourrons invoquer

sera de l'ordre moral et subsidiairement religieux. La
méthode d'autorité, les arguments rationnels, les certitudes de

nature historique, tout cela doit être rejeté comme contingent
et relatif (I, p. 63-74)- Sans nous arrêter à voir si une pareille
attitude est possible et si des méthodes envisagées par Frommel
l'une peut être retenue à l'exclusion de toutes les autres, la
conclusion suivante s'impose. En vertu du critère choisi aucune
considération étrangère à la morale de l'obligation ne devra
intervenir dans l'explication des faits ; il s'agira en particulier

(i) Quelques-unes de ces réserves ont du reste été excellemment
présentées par M. Ch. Jung-Dartienne dans un petit volume intitulé : Vers la
vérité éternelle, Genève (1916).



LE PROBLÈME DU MAL D'APRES GASTON FROMMEL l3o,

de concilier définitivement par son moyen la responsabilité
individuelte avec le fait de la solidarité dans le mal.

Ce point établi, examinons comment Frommel définit le mal,
en fixe le domaine, et à quelle solution il s'arrête pour l'expliquer.

Cette solution est-elle vraiment biblique, comme son
auteur le prétend, ou bien ne l'est-elle qu'en apparence seulement?
C'est ce que nous essayerons de préciser.

La définition du mal tout d'abord est donnée en fonction de

celle du bien, et le bien, d'après Frommel, c'est ce qui doit être
en opposition à ce qui ne devrait pas être. Comme tel, le bien
n'est pas une substance, mais un ordre cjui doit être substitué à

l'état de choses actuel.
Par opposition le mal est un désordre qui ne doit pas être.

C'est une réalité positive, en ce sens que le désordre existe ;

mais pas plus que le bien il n'est un objet, une chose, une
substance. Ainsi, et si nous comprenons bien Frommel, le mal
résulte d'un trouble qui vicie et pervertit les relations établies
entre les êtres et les choses. Supposez d'autres relations et le

mal disparaîtrait par là-même, ee II n'existe ni des êtres, ni des

éléments d'êtres mauvais en eux-mêmes » (III, p. 18), déclare
Frommel qui fait sienne une parole d'Ernest Naville.

Pour satisfaire aux prémisses du moralisme, cette définition
du mal n'en est pas moins équivoque. Sans doute, si par
substance on entend une réalité qui est causa sui au sens spinoziste
du terme, le mal n'en est pas une puisque Dieu seul peut
prétendre à ce genre d'existence. Mais si par substance ou par
chose l'on désigne des êtres donnés dans la réalité ou des
éléments de cette réalité, il peut y avoir des choses qui par leur
nature sont mauvaises et quelle que soit la place qu'on leur
assigne. Frommel le reconnaît lui-même puisqu'il définit Satan

comme ee le Méchant par excellence, l'être mystérieux qui est,
lui, l'inventeur et l'initiateur véritable du mal dans la création
de Dieu» (III, p. 23-7), et plus loin comme ee l'éternel et terrible
adversaire » (III, p. 255). De plus, dans la pensée de Frommel, la
souffrance physique a pour cause l'acte tout moral du péché. Par
conséquent les microbes qui causent certaines maladies n'existaient

pas avant le péché, puisqu'ils ne sauraient subsister
en dehors des organismes vivants. L'apparition du mal sur la
terre a donc eu pour résultat une création d'êtres qui ne s'y



l4o ARNOLD RETMOND

trouvaient pas auparavant ; le mal est donc autre chose qu'un
simple désordre, une simple transformation de rapports entre
des éléments déjà existants. Ainsi, la définition choisie par
Frommel se montre d'emblée insuffisante et incomplète.

Quant à son étendue, le mal se manifeste dans trois domaines
différents : intelligence, sensibilité et volonté.

Sous forme intellectuelle il se présente comme erreur; quatre
pages suffisent à Frommel pour le prouver et pour trancher un
problème qui a troublé tous les grands philosophes depuis
Platon jusqu'à Renouvier. Aussi les explications qu'il donne à

ce sujet sont-elles loin d'être claires. D'un côté l'erreur est
définie comme une ignorance volontaire et on ne voit pas bien en

quoi elle se distingue du mensonge vis-à-vis de soi-même ou
d'autrui. De l'autre cependant « l'erreur consiste à porter des

jugements faux ; elle est un mal en soi et dans tous les cas ».
Les opinions erronées dont témoigne l'histoire des sciences

(III, p. 63) rentrent donc dans la catégorie ainsi définie et
sont un mal en soi. Cette contradiction est d'autant plus
troublante que Frommel dit quelque part (II, p. 33) : ee L'homme
peut très bien penser d'une manière amorale. Par exemple
2-{-2=4- II n'y * rien de moral là-dedans. Il est donc clair que
l'obligation n'existe pas dans la pensée comme telle, sans cela

on la retrouverait partout. » Comment, dans ces conditions,
l'erreur s'introduit-elle dans la pensée C'est ce que l'on aimerait
savoir. Quoiqu'il en soit, Frommel conclut en disant : ee

L'erreur, désordre de l'intelligence, est un désordre qui ne doit pas
être ; et s'il ne doit pas être, c'est-à-dire s'il est coupable et
responsable, si la faute en retombe toujours sur quelqu'un, c'est

qu'il a sa racine dans le mal moral » (III, p. 22).
Sans doute toute erreur, même scientifique, est une

imperfection et à ce titre une chose qui ne devrait pas être. Mais
quelle est la cause de cette imperfection? Là est le problème.
S'il est un fait certain c'est que dans tous les domaines — aussi
bien dans le domaine moral que scientifique — le champ de

l'expérience humaine est limité et soumis à des conditions
déterminées de perception. L'erreur a-t-elle sa source dans ces limites

et conditions et son existence est-elle en partie nécessaire

au développement de l'intelligence et à l'exercice de la volonté
Si oui, elle se justifierait pour une large part par des causes



LE PROBLÈME DU MAL D'APRES GASTON FROMMEL l4l

métaphysiques et transcendantes à la responsabilité humaine.
Faut-il au contraire en rattacher toute l'origine à la liberté
Mais même dans ce cas il est singulièrement hardi de déclarer
sans autre que toute erreur a sa source dans une culpabilité
individuelle.

Dans le domaine de la sensibilité, le mal se révèle comme
souffrance. On a pu, dit Frommel, faire l'apologie de la
souffrance et ainsi la légitimer (ee l'homme est un apprenti, la douleur

est son maître »). Envisagée de cette manière, la douleur
physique est un avertissement, un remède salutaire pour le

corps et l'âme qui sans elle risqueraient de s'atrophier et de

dépérir. Mais ces apologies ne légitiment pas la cruauté de la
souffrance à moins que celle-ci ne dérive d'un mal premier,
d'un désordre moral qui est le péché. Le mal physique et tous
ses caractères apparaissent ainsi comme un châtiment. Jusqu'à
quel point ce châtiment est-il mérité C'est ce que le critère
choisi par Frommel devra établir à tout prix, sous peine d'être
insuffisant.

Ainsi le péché ou le mal tel qu'il apparaît dans la conscience
morale explique et justifie toutes les autres formes de désordre

que nous constatons soit dans l'intelligence, soit dans la
sensibilité, ec Le bien et le mal moral décident en suprême instance
de tout le bien et de tout le mal qui sont dans le monde et dans
l'humanité ; l'ordre moral est l'ordre suprême par lequel seul, et
conformément aux données duquel seul, peut et doit se résoudre
le problème du mal » (III, p. 32).

Or ces données nous sont précisément fournies par i'obli-
gation de conscience qui en posant les termes du problème va
en même temps permettre de le résoudre.

La première affirme l'existence d'un Dieu saint et souverain
envers lequel nous nous sentons obligés. S'il en est ainsi, Dieu
ne peut être en aucune façon l'auteur du mal. En tant que saint
il ne peut l'avoir créé ; en tant que souverain il ne saurait par
impuissance en avoir permis la naissance et en tolérer l'existence

actuelle. Si le mal existe, ce ne peut être que pour des

raisons morales et indépendantes en un sens de la volonté
divine.

La deuxième donnée fournie par l'obligation de la conscience
est la suivante. Si l'essence de l'homme est déterminée par le



n$2 ARNOLD REYMOND

« je dois, donc je suis », l'obligation d'accomplir son devoir
apparaît comme la fonction suprême de l'homme. Mais cette
obéissance au devoir n'est possible que si l'homme est libre.

Avec la liberté nous tenons donc le nœud du problème. « Si
Dieu est saint, si le monde qu'il a créé est bon, s'il est constitué

pour le bonheur et la vérité, si le bonheur et la vérité
eux-mêmes dépendent du elevoir et si le devoir dépend de la
volonté, on chercherait vainement l'origine du mal ailleurs que
dans la volonté même, c'est-à-dire dans la liberté qui en est
l'essence. Toutes les autres issues sont fermées, celle-là seule

est ouverte » (III, p. 48). La sainteté divine et la suprématie
de l'ordre moral sont ainsi respectées. Dieu, en nous créant
libres, ne nous a pas créés mauvais, mais seulement capables de

le devenir, ce qui est différent. L'ordre moral, si même il n'est

pas réalisé, reste l'ordre moral absolument.

C'est donc en prenant comme pivot la liberté que le
mécanisme du mal s'éclaire et cesse d'être mystérieux. L'entreprise
de le démontrer reste grave cependant et Frommel ne s'en
cache pas. Un échec sur un seul point compromettrait toute
cette entreprise, et il faut à tout prix l'éviter.

Cela étant, Frommel examine successivement ce qu'il appelle
les solutions fausses et les solutions incomplètes du problème,
et il termine en exposant ce qu'il nomme l'hypothèse biblique
de la chute.

Parmi les solutions fausses, Frommel mentionne les théories

qui font du corps et de l'organisme social la cause du mal.
Sans doute, dit-il, à l'heure actuelle le corps, ses désirs et ses

exigences sont une source de tentations et une occasion de

péché ; mais ce le corps en soi n'est pas mauvais ; rien n'est plus
facile de concevoir un corps dans l'ordre, c'est-à-dire un corps
qui loin d'être un tyran serait un agent de l'esprit ». Cette
conception est-elle aussi aisée à réaliser que le prétend Frommel à

la suite d'Ernest Naville. Nous nous permettons d'en douter. La
vie psychique apparaît comme étroitement liée par le système
nerveux à cet organisme qu'est notre corps. Ce corps lui-
même est soumis à des influences extérieures qui ne dépendent
ni de notre esprit ni de notre volonté. La séparation entre le

psychique et le physiologique reste délicate à établir parce que



LE PROBLÈME DU MAL u'APRES GASTON FROMMEL l43

nous ignorons la nature dernière du corps ; nous ne connaissons

pas en particulier les influences profondes qu'il exerce et a

exercées de tout temps sur notre volonté et sur nos idées.
Faute de connaître ces influences le rapport idéal supposé par
Frommel entre l'âme et le corps reste douteux.

En ce qui concerne le mal comme ayant sa source dans
l'organisme social, Frommel tranche également le problème d'une
façon trop rapide, ee Le mal et le bien, dit-il, sont dans l'individu

avant d'être dans la société, ils la précèdent comme un
être précède un fait, un état ; et c'est dans l'individu qu'il faut
en rechercher l'origine véritable. »

ce L'individu seul a une conscience ; il est seul une personne
morale. » Une conscience collective est un non-sens ; c'est ce un
certain état d'esprit (de pensée) anonyme, vague, flottant,
irresponsable, sans caractère moral propre, dépourvu du sens de la
liberté, de la conviction, de la responsabilité » (III, p. 61).

A supposer que cette thèse soit juste, Frommel y sera-t-il au
moins fidèle Non pas, car lorsqu'il défend la théorie générique
de la chute, il déclare ceci : ce Est-il sûr que la volonté ne se

manifeste que sous forme individuelle » Dans les réunions

populaires vibrantes et nombreuses nous avons tous senti se

dégager de la foule une volonté supérieure à celle des individus
qui la composent, je dis une volonté puisqu'elle portait à l'action,
je dis une action morale puisque, portée par des motifs moraux,
elle portait à l'action morale, et une volonté éminemment
collective puisqu'elle désindividualisait la nôtre et nous unissait à

elle, souvent même en dehors de notre consentement exprès, de

telle sorte qu'après coup, et nous retrouvant seuls avec nous-
mêmes, nous étions obligés de convenir qu'à ce moment nous
avions perdu notre identité particulière au profit d'une identité
plus vaste. On peut donc dire que l'individu a prêté sa volonté
(comme énergie) en l'abdiquant au profit d'une unité volontaire

supérieure obscurément perçue » (III, p. 179 et sep).

La contradiction entre les deux points de vue ne saurait être

plus flagrante ; effe existe non seulement dans les termes, mais
dans la pensée. Au reste, il ne peut en être autrement. La
théorie individualiste du mal défendue par Frommel est trop
étroite pour rendre compte des faits.

Aucun individu ne commence par se former isolément pour



144 ARNOLD REYMOND

être ensuite agrégé à un organisme social. Avant même d'avoir
pris conscience de lui-même il se trouve enlacé dans les
influences du milieu où il vit. Déclarer que l'individu, et par suite
le bien et le mal individuels préexistent à la société, c'est
méconnaître les faits et leur véritable portée. Les organismes
sociaux, la guerre nous l'a révélé, constituent de véritables
individualités qui sont le théâtre de phénomènes religieux et

moraux particuliers ; dans ces conditions, comment faire le

départ entre les responsabilités de l'individu et celles de

l'organisme social dont il fait partie C'est là l'un des problèmes
les plus obscurs qui puissent se poser au moraliste. En fait
l'individu et l'organisme social sont donnés simultanément et
bien qu'ils constituent deux réalités différentes, il reste très
difficile, pour ne pas dire impossible, de les délimiter d'une
façon nette.

Plus on accentue sur le terrain du moralisme l'opposition
entre l'individu et la société, plus devient délicat le problème
de la solidarité dans le bien comme dans le mal. Plus, avec
Frommel, on mettra en lumière la responsabilité et le péché
individuels, moins on sera à même de justifier le fait que les

innocents sont punis pour des fautes collectives auxquelles ils
n'ont pas participé.

Dira-t-on qu'à l'origine tout au moins l'individu a préexisté
à l'ordre social Mais le problème concernant les origines de
l'humanité reste foncièrement obscur et ne fait que reculer les

difficultés.
Frommel, il est vrai, déclare que si la théorie individualiste

du mal satisfait seule aux exigences de la morale, elle né rend

pas compte de l'universalité du péché et de ses conséquences ;

sous ce rapport elle a besoin d'être complétée, comme
insuffisante, par une théorie qui affirme le caractère moral de

l'espèce. Par là, dit-il, « nous ne prétendons pas affirmer le caractère

moral de l'espèce aux dépens du caractère moral de l'individu

; mais montrer simplement qu'ils ne sont pas exclusifs
mais complémentaires l'un de l'autre ; en sorte que ce qui est
vrai de l'un est aussi vrai de l'autre » (III, p. 179). Cette
démonstration est-elle possible en vertu des prémisses posées
au nom de l'obligation de conscience C'est ce qu'il faut
rapidement examiner.



LE PROBLÈME DU MAL d'APRES GASTON FROMMEL l45

Pour expliquer l'universalité du péché on peut invoquer soit
l'exemple, soit l'habitude ou encore faire appel à l'évolutionisme.

Frommel rejette ces solutions sinon comme fausses, du
moins comme incomplètes. L'évolutionisme en particulier
compromet les données de la conscience morale. Il est amené
fatalement à considérer le péché comme une phase nécessaire du
développement de l'homme ; il en atténue donc la culpabilité et

porte atteinte à la souveraineté et à la sainteté de Dieu, car il
considère ce dernier comme incapable de créer un monde où le
mal n'existerait pas comme une nécessité.

L'hypothèse d'une chute s'impose donc, et par chute il faut
entendre celle du premier représentant de l'espèce humaine qui
par hérédité en a transmis les effets à toute sa descendance.
Elle seule sauvegarde à la fois l'honneur de Dieu et le caractère

du mal comme d'un acte librement accompli, et qui implique

à la fois la responsabilité et la culpabilité de son auteur.
Mais l'hypothèse d'une chute, biblique ou autre, peu importe

pour le moment, soulève plusieurs objections dont la plus importante,

d'après Frommel, est la suivante. L'homme primitif ne
semble pas avoir été ce que le récit biblique nous le représente,
un homme complet, agissant dans la plénitude de ses facultés.
D'accord, répond Frommel, mais on nous concédera au moins
ceci : Ou l'homme n'était qu'un animal, et dans ce cas nous
n'avons pas à nous en occuper ; ou bien il était réellement
homme et en possédait à l'état rudimentaire les caractères
constitutifs (sentiment d'obligation, aspiration au devoir). Il
pouvait par conséquent être doué d'une liberté moralement en

germe et franche de toute prédisposition ou de tout instinct
animal. Quoique enfant moralement, l'homme aurait pu évoluer
du côté du bien. Cette argumentation est parfaite sauf sur un
point qui est de la plus haute importance. Le seul critère en
matière de vérité est, comme Frommel l'a souvent répété, de

l'ordre moral. Or, s'il est un postulat bien établi de la justice,
c'est celui-ci. Le châtiment doit être proportionné à la faute
commise et à la culpabilité de son auteur. Dans la mesure où
l'homme primitif était un enfant moral, le châtiment qui l'a
atteint a été incompréhensible quant à sa rigueur. Quoi! Les
souffrances de tout genre, le désordre actuel qui règne dans le

monde, tout cela aurait pour origine la faute d'un être dont la



l46 ARNOLD REYMOND

conscience morale était encore enfantine et rudimentaire. Il y a

là un scandale que le moralisme souligne, mais sans le lever.

Mais peut-être la théorie générique de la chute permettra-
t-elle d'aplanir la difficulté? Selon Frommel en effet, une fois
admise l'hypothèse générale de la chute, on peut la justifier de
deux manières, par une théorie individualiste ou par une théorie

générique.
D'après la première, c'est Adam seul qui a introduit le péché

dans le monde et qui en porte avant tout la responsabilité ;

seulement si cette conception est vraie, nous sommes, nous, les

descendants d'Adam, bien plus des victimes que des coupables
et la sainteté de Dieu comme sa justice sont compromises.

Reste donc la théorie générique que Frommel considère
comme capitale et qu'il déclare en accord fondamental avec
les données bibliques. Cette théorie à l'inverse de la conception
individualiste ne considère pas seulement dans l'humanité une
collection d'êtres indépendants les uns des autres ; elle y saisit
quelque chose de plus que la somme des individus, à savoir
l'humanité en tant qu'espèce. L'espèce est une réalité morale et

physique au même titre que ces derniers. Dans ces conditions,
et bien que l'espèce humaine eût été individualisée en Adam,
nous étions moralement et physiquement en Adam. Nous avons
participé à son péché, nous en sommes donc responsables et
coupables. Non pas comme individus, mais comme homme, c'est-
à-dire dans cette partie de notre être qui précède et dépasse en

nous l'être individuel. Dès lors coupables et responsables avec
Adam, il est juste que nous soyons punis et châtiés avec lui
sans que pour cela la sainteté de Dieu et l'ordre moral soient
compromis. En effet j'ai péché comme homme avant de pécher
comme individu ; il est donc normal que mon humanité déchue

entraîne mon individualité dans sa déchéance, et que celle-ci
comme celle-là soient châtiées.

Toutefois l'individualité morale en chacun de nous ne perd
pas ses droits. La déchéance de l'espèce n'annihile pas la
responsabilité de l'individu; elle la limite. L'individu conserve une
liberté morale, mais une liberté restreinte à ses actes. Quant à

la nature, elle dépend de l'espèce.
La thèse que nous venons de résumer se présente comme un



LE PROBLÈME DU MAL D'APRÈS GASTON FROMMEL l4?

paradoxe, étant données les prémisses morales posées par Frommel.

Celui-ci cependant entreprend de la défendre en invoquant
des arguments de fait et de droit. Le malheur c'est que ces

arguments prêtent à l'équivoque et pour la plupart dépassent
le critère grâce auquel Frommel a maintes fois condamné la
pensée d'autrui. Pour en peser la valeur il faudrait que les

termes de péché, de justice, de responsabilité et de culpabilité
aient été clairement définis. Malheureusement la définition de

ces termes ne figure nulle part dans l'œuvre de Frommel, ou
tout au moins n'avons-nous pas su la trouver. De la lecture
de cette œuvre toutefois il semble se dégager ceci :

La justice suppose toujours un rapport entre deux personnes
conscientes de leur être et de leurs actes, et cela parce que le

sentiment de justice est révélé par l'obligation de conscience,
seul critère dont se réclame Frommel. Si donc l'espèce humaine
est comme telle soumise à la justice divine, il faut la considérer
comme une personne.

Les notions de responsabilité, de culpabilité, de châtiment,
envisagées sous l'angle de la justice, n'ont également une
signification intelligible que dans la mesure où elles impliquent un
rapport de personne à personne, ou bien nous ne savons plus
ce que parler veut dire. Frommel, il est vrai, à propos de notre
péché en Adam, s'exprime de la manière suivante : ee Lorsque
Adam pécha, nous y étions donc. Cela est irreprésentable, mais

non inconcevable. Nous ne pouvons nous le figurer ; mais nous

pouvons l'entendre et si même nous ne l'entendions pas, encore
serions-nous contraints de l'affirmer » (III. p. 169). Cette fin de

non-recevoir serait justifiée si la contradiction était purement
logiejue, puisque seule l'évidence morale est [irise en considération

par EYommel ; mais ici c'est cette évidence môme qui est

en jeu et l'on ne saurait éviter le problème sous peine de la
renier.

Cela dit, voyons les arguments eie fait et de droit que Fromme!

invoque pour établir la théorie générique de la chute.
Les premiers se bornent à constater l'unité morale et

physicpie de l'espèce humaine.
En ce qui concerne l'unité physique, une remarque s'impose.

Dans un gland, déclare Frommel, le chêne existe à l'état de

puissance et non sous forme d'un arbre minuscule qui se



l48 ARNOLD REYMOND

développerait ensuite. La préexistence de l'espèce humaine en
Adam est de même nature. Mais, s'il en est ainsi, notre
culpabilité comme homme n'était renfermée dans Adam qu'en
puissance et en quoi pouvait-elle alors consister? Sous cette
forme elle est en tout cas d'une autre nature que notre culpabilité

comme individu, et il faudrait expliquer, ce que Frommel
ne fait pas, le rapport moral que soutiennent ces deux genres
de culpabilité.

D'une façon générale l'interprétation morale que Frommel
donne du fait social et de la solidarité prête à l'équivoque.
L'unité physique et spirituelle de l'humanité peut désigner soit
les rapports qui font de l'espèce humaine un organisme, soit
la relation que moralement cet organisme soutient avec Dieu.

S'il s'agit du premier genre de rapports, nous n'avons rien à

objecter. Nous l'avons dit à propos des relations qui unissent la
société à l'individu. Celui-ci se suffit si peu à lui-même, qu'il est

impossible de le définir en dehors du milieu social dans lequel
il vit. Seulement, et si c'est là la thèse défendue par Frommel,
nous avons peine à comprendre pourquoi lorsqu'il défendait la
cause de l'individualisme moral, il a attaqué avec tant de
violence les idées de Rousseau, au nom d'arguments qui devaient
se retourner contre lui.

Aux yeux de Frommel, du reste, l'unité spirituelle de la race
humaine comporte autre chose encore, à savoir une relation
morale avec Dieu. Mais ici nous comprenons enco're moins.
Pour être responsable et soumise à la justice divine l'espèce
humaine doit être envisagée comme une personne. Or c'est
précisément ce qu'il est difficile de concevoir, même lorsqu'il s'agit
d'un organisme social moins complexe que l'humanité prise dans

son ensemble. Il est incontestable par exemple qu'un peuple
possède une vie psychique et une conscience morale qui lui est

propre. Toutefois, si même ces dernières sont considérées

comme des réalités spirituelles, elles représentent un autre
genre d'entité que la conscience individuelle. Leurs conditions
de développement nous échappent parce qu'elles sont liées à

des nécessités économiques et géographiques dont la portée
morale reste incompréhensible.

S'il en est ainsi, comment établir le genre de relation morale
et personnelle qu'un organisme social soutient avec Dieu et



LE PROBLÈME DU MAL D'APRÈS GASTON FROMMEL l49

comment définir ses responsabilités et ses culpabilités par opposition

à celles des individus
Pour une tâche semblable le critère proposé par Frommel se

montre insuffisant. Choisi uniquement sur le terrain de la
conscience individuelte, torsqu'il s'agissait de déterminer les

rapports de l'homme-individu avec Dieu, il apparaît trop étroit
pour juger les relations plus complexes de l'humanité.

On saisit sur le vif le sophisme inconscient de Frommel. Ce

dernier a rejeté précédemment au nom de l'individualisme moral
les nécessités obscures qui président à l'évolution sociale, et
maintenant il invoque ces mêmes nécessités pour restreindre la
volonté et la responsabilité individuelles et attribuer les caractères

imprescriptibles de ces dernières à l'espèce humaine
envisagée comme une individualité morale.

Frommel a senti du reste qu'il n'était pas correct de justifier
par les faits uniquement la thèse de la solidarité morale (p. i85) :

« La conscience est muette sur notre participation à la faute

originelle : elle ne statue pas ; elle n'a aucun souvenir que nous

ayons péché en Adam ; bien plus elle se révolte contre les

conséquences (prédestination au mal) qui lui paraissent injustes.
Son sentiment de justice est froissé du fait que les descendants
d'Adam soient punis pour la faute qu'if a commise. Il faut, pour
que tout soit conforme à notre critère, que ia conscience
individuelle reconnaisse d'elle-même la justice de la solidarité
morale. »

Frommel va donc s'efforcer de montrer que la conscience
reconnaît en droit et comme justes les faits constatés plus haut.

Les preuves invoquées dans ce but sont de deux ordres bien
différents. Les unes en appellent à la justice immanente dont
témoigne l'histoire des peuples ; les autres font appel à des

sentiments comme la sympathie, le dévouement, l'amour, ou à

un acte tel que la prière.
Voyons les premières. Sans doute notre conscience croit à la

justice immanente des choses, à la justice de l'histoire. Mais
cette croyance suffit-elle à légitimer la solidarité au point de

vue moral? Au contraire, nous semble-t-il, elle ne fait que
rendre plus aigu le problème, quoi qu'en pense Frommel.

Ce dernier raisonne de la façon suivante. De grands crimes
ont été commis au cours des siècles (révocation de l'Edit de



l5o ARNOLD REYMOND

Nantes, inquisition espagnole au moyen âge et à la Réforme).
Notre conscience, dit-il, est soulagée, si peu à peu l'histoire
révèle que ces crimes engendrent leurs effets, que la France
et l'Espagne du XIXe siècle expient par leur affaiblissement les
fautes commises dans le passé.

Mais le problème est plus complexe que ne le suppose Frommel.
Il y a deux questions radicalement différentes. L'une concerne
les rapports des organismes sociaux entre eux, c'est à dire des

Etats; l'autre, le rapport des individus avec ces mêmes Etats.
Sur la vie des Etats au cours de l'histoire, les jugements que

nous portons sont contradictoires. Notre conscience est soulagée
en un sens de voir que les lautes commises par un Etat ne restent
pas impunies ; mais, nous semble-t-il, c'est seulement dans le cas
où celui-ci, grâce à ses crimes, deviendrait tout-puissant sur
la terre, étouffant ta vie de l'esprit pour y substituer le règne de
la force. Dans d'autres cas la loi du talion nous paraît injuste.
Il est certain, par exemple, que la Révocation de l'Edit de Nantes
a fondé la grandeur de la Prusse. Trouvons-nous juste que la
France actuelle subisse le terrible sort qui l'a frappée N'y a-t-il
pas disproportion entre le crime et le châtiment? Prenons un
autre exemple. L'Angleterre, il y a quinze ans, a conquis le Transvaal.

En avait-elle le droit? Cela semble douteux. Suivant la
logique de la justice et de l'histoire, les Anglais auraient dû expier
leur crime, si faible qu'on le suppose. Par leur générosité envers
les vaincus, par leur libéralisme, ils ont transformé la situation
et empêché la justice immanente de déployer ses effets. Qui
le regrette Personne, à part les ennemis de l'Angleterre,
lesquels avaient espéré voir, au Transvaal comme aux Indes, se
réaliser la loi du talion. Ainsi nous croyons à la justice immanente
nous désirons qu'elle s'accomplisse dans la mesure où elle prévient
des maux redoutables et où elle empêche un peuple de dominer
par la force et par la brutalité. S'il en est ainsi, c'est que les
notions de responsabilité, de culpabilité appliquées à la vie des

sociétés comportent une complexité autrement grande que dans
le domaine individuel où il est déjà si difficile d'en faire usage.

Quant aux rapports de l'individu avec l'organisme social ou
l'Etat dont il fait partie, la conscience morale peut-elle considérer

comme juste le lien de solidarité qui caractérise ces

rapports et en approuver les conséquences? D'après Frommel ce serait



LE PROBLÈME DU MAL d'APRÈS GASTON FROMMEL l5l

le cas. La conscience concilie la justice (ce à chacun ce qui lui est
dû ») avec la solidarité (ce les uns pâtissent pour les autres ») et
cela au nom des lois justes qui règlent le cours de l'histoire et
des sociétés, ce Si les individus changent, c'est toujours la même
humanité qui constitue ces sociétés. » Mais nous venons de le

voir, on ne peut transcender le point de vue individuel pour
juger l'évolution sociale, et dans ces conditions la conscience
morale, et pour autant qu'elle se place sur le terrain de la justice, trouvera

toujours immoral que les innocents pâtissent pour les

coupables. Pour le montrer il n'est pas même nécessaire d'envisager
les rapports qui unissent la France du XVIe siècle avec les
individus dont elle est composée à l'heure actuelle. Il suffit de considérer

les problèmes douloureux que pose la guerre contemporaine.
La solidarité humaine est enfin prouvée, nous dit Frommel, par

l'existence de la sympathie, du dévouement et de l'amour. Ces

sentiments ne sont pas condamnés par la conscience morale, ils
prouvent donc que la solidarité est une loi de justice. Le
raisonnement nous paraît spécieux, et les exemples qui devraient l'illustrer

ne l'éclairent guère.
Jésus-Christ meurt pour l'humanité, Winkelried pour la Suisse,

Jeanne d'Arc pour la France. Ces dévouements sont-ils injustes?
La conscience les condamne-t-elle En posant le problème de

cette façon Frommel le déplace sans le résoudre. Sans doute la
conscience ne condamne pas les actes de dévouement, d'amour,
ni les sympathies qui les inspirent. Et pourquoi cela Parce que
ces sentiments ne sont pas du ressort de la justice proprement
dite ; ils la dépassent et sont d'un autre ordre.

Lorsque la sympathie nous pousse à partager les soucis d'autrui,

à les soulager si possible nous ne raisonnons pas en fonction

des catégories de la justice. Nous ne disons pas : Cet homme
souffre d'un malheur dont je suis en partie responsable ; il n'est

que juste pour moi de prendre part à cette souffrance. Nous
disons simplement: cet homme souffre; je l'aime et je veux le lui
prouver ; il trouvera dans cette sympathie, dans cette affection,
non pas la réparation d'une injustice, mais la force de l'accepter.
Un dévouement qui serait calculé en fonction des notions du

juste et de l'injuste, et qui tiendrait compte des responsabilités
ne serait plus un dévouement. Celui qui aime ne tient pas un
bilan des actes qu'il accomplit en faveur de l'être aimé pas plus



152 ARNOLD REYMOND

qu'il ne calcule ce qu'il serait en droit d'exiger en retour. La
véritable amitié, comme l'amour vrai, supprime les relations de la
simple justice, parce que ces relations ne sont plus nécessaires,
et représentent, si nous osons dire, un ordre de choses inférieur.

La morale évangélique en particulier est toute imprégnée de

cet idéal. Mais ici se pose un problème dont les circonstances
actuelles soulignent la tragique signification. La charité que rien
ne rebute et qui dans la méchanceté d'autrui trouve une raison
divine de s'affirmer sans ostentation produit des miracles dans
les relations d'homme à homme et transforme les cœurs les plus
endurcis. Mais jusqu'à quel point une charité de ce genre peut-
elle être pratiquée entre les organismes sociaux que forment les

Etats?
L'Evangile, est-il besoin de le rappeler, ne s'est pas arrêté à ce

problème. Quelle doit être la vraie organisation de l'Etat? Quelles
sont ses destinées et comment sauvegarder les valeurs de
civilisation qu'il peut représenter? Voilà autant de graves questions
sur lesquelles les textes isolés que l'on invoque ne fournissent
aucune réponse. Il ne peut en être autrement, puisque dans la
pensée des premiers disciples du Christ le royaume îles cieux
devait incessamment se réaliser et détruire l'économie terrestre.

Plusieurs chrétiens adoptent à l'heure actuelle une attitude
semblable ; aucune guerre n'est légitime à leurs yeux, pas même

lorsqu'elle a pour but, en repoussant une injuste agression, de

maintenir intacts le respect des traités et le trésor de l'esprit
national. Pour eux, derrière les soi-disantes valeurs de civilisation

s'abrite l'égoïsme sacré des nations qui ont chacune leur
part de responsabilité dans le fléau actuel ; lorsque la paix tant
désirée sera conclue, elle consacrera fatalement des injustices,
germes de guerres nouvelles. Dans ces conditions, la suprême
valeur à conserver c'est celle de l'amour intégral proclamé par
l'Evangile. Cette attitude est conforme à l'idéal du christianisme
primitif; mais pour être pleinement conséquente elle devrait
comporter l'abandon de toute richesse et la rupture avec
l'organisation sociale actuelle.

Nous ne pouvons pour notre part aller jusque là. Nous ne
saurions accepter comme indifférentes moralement l'organisation
d'un Etat et ses visées politiques ou économiques ; un
impérialisme qui tend par tous les moyens à étouffer certains peu-



LE PROHLÈME DU MAL d'APRÈS GASTON TROMMEL l53

pies, à détruire leurs libertés et leur génie national porte un
coup mortel à des valeurs de civilisation d'un prix incomparable
et nous regardons comme un devoir sacré de les défendre, à

main armée s'il le faut. Enfin, et si boiteuse que soit la justice
internationale, elle nous apparaît comme la condition préalable
de tout progrès social et nous ne saurions absoudre l'odieuse
agression de l'Allemagne, ni la façon cruelle dont elle a mené
la guerre, pas plus que l'hypocrisie avec laquelle elle prétend
actuellement justifier sa conduite.

Qu'il y ait antinomie entre la loi de charité individuelle
proclamée par l'Evangile et le devoir de la guerre, nous le
reconnaissons franchement • mais nous estimons que dans certaines
circonstances ce dernier devoir s'impose jusqu'au moment où

par leur union, si jamais elle est possible, les chrétiens le
rendront inutile.

Ce qui précède montre que le nœud du problème étudié par
Frommel se trouve dans les rapports de la justice et de l'amour ;

Frommel le sent confusément : au bas d'une page il écrit cette
note significative : ec Que le devoir soit à la racine de l'amour,
que l'obligation de conscience s'épanouisse en charité, c'est ce

qu'il serait intéressant de montrer si nous en avions le loisir »

(III, p. 196). C'est cette démonstration que Frommel aurait dû
faire, sans chance de succès, croyons-nous. Pour lui en effet,
te l'amour est le prolongement de la justice ». Or c'est là
l'erreur à notre sens, erreur que Charles Secrétan n'avait pas commise

; en quoi sa psychologie, si même elle n'a pas pénétré les

mystères du subconscient, se montre supérieure à celle de Frommel.

Il faut renverser les termes du problème et dire non pas
avec Frommel ce j'aime parce que je dois » mais ec je dois parce
que j'aime ». On voit la différence capitale des points de vue.
Lajustice pour nous n'est qu'un moyen de réaliser des relations
plus hautes, et par suite le critère moral choisi par Frommel
n'est que relatif et ne peut être absolu. La recherche de la
vérité poursuivie dans le premier volume de son œuvre est
incomplète.

L'on s'en souvient, Frommel se demande : ec Quel homme

suis-je » Il rejette successivement les formules du sensualisme

(je sens, donc je suis), de l'intellectualisme (je pense, donc

je suis), du volontarisme (je veux, donc je suis), et il s'arrête
11



154 ARNOLD REYMOND

enfin à la formule du moralisme (je dois, donc je suis). Mais
l'énumération à notre sens n'est pas complète. Si l'on veut
procéder à la manière simpliste de Frommel, il fallait pousser
plus avant et dire selon l'esprit de l'Evangile : ce J'aime, donc

je suis ». L'amour n'est pas seulement la matière du devoir,
comme semble le croire Frommel ; il en est la source.

Dans l'acte de la prière enfin, tel que Frommel l'analyse, nous
retrouvons la même confusion. Le péché que le croyant confesse
à Dieu est autre chose que la rupture d'un contrat individuel
et collectif. Il y entre un sentiment de tristesse profonde d'être
séparé de l'amour de Dieu. Ce sentiment ne s'analyse pas dans
les formules précises que donne Frommel. Ainsi nous ne
pouvons admettre sur le terrain moral « que nous vivions en Adam
et que nous avons péché en Adam ; qu'en lui nous reconnaissons

notre propre péché, que la solidarité individuellement
incompréhensible se justifie dans la mesure où nous réalisons
le caractère et le devoir humain de notre individualité. Que
cela est vrai par une attestation immédiate de la conscience
morale et religieuse en chacun de nous » (p. 201).

Toutes ces affirmations restent malgré tout des paradoxes,
comme nous avons essayé de le montrer. Tant que l'on s'en

tient aux notions de justice, de culpabilité et de responsabilité,
la solidarité dans le mal et ses conséquences restent un scandale

et ne sauraient se justifier sur le terrain de la conscience
morale. C'est de les accepter comme un fait incompréhensible
qui est la vraie attitude religieuse. Par un acte d'amour nous

pouvons dépasser ce fait, accepter la solidarité comme une loi
mystérieuse de notre être, et nous efforcer de la transformer et
d'en rendre bienfaisants les effets. Mais sur le terrain de la pure
justice il faut renoncer à comprendre.

Quoiqu'il en soit et pour Frommel l'hypothèse d'une chute
morale antérieure à l'économie actuelle permet seule de maintenir

la sainteté et la toute-puissance de Dieu.
Cette faute originelle (chute intelligible), comment la

comprendre de manière à la concilier avec la présence dans le monde
du mal physique Celui-ci existe, semble-t-il, antérieurement
à la créature humaine, et comme Frommel a tenté de le montrer,

il a sa source dans une chute morale. Comment concilier
cette exigence contradictoire?



LE PROBLÈME DU MAL D'APRÈS GASTON FROMMEL l55

Entre plusieurs hypothèses, celle de Charles Secrétan surtout
est intéressante. Primitivement l'espèce humaine existait sous
forme d'une créature unique, libre et consciente de ses actes.
Mais une fois la chute accomplie, elle a perdu son individualité
consciente ; elle s'est morcelée en une multitude d'êtres tels que
les hommes. Une nouvelle économie non seulement morale,
mais physique s'est alors introduite dans le monde. Le seul

vestige qui subsiste de l'ancien état de choses, c'est la
solidarité. C'est par le moyen de cette solidarité cjue la restauration
s'effectue dans le monde grâce à l'œuvre efficace de Jésus-

Christ.
Tout en reconnaissant ce qu'il y a de fondé dans les idées de

Charles Secrétan, Frommel leur préfère cependant ce qu'il
appelle l'hypothèse biblique. En effet cette dernière fait de
l'homme bien plus une victime qu'un coupable et elle s'accorde
mieux avec la justice divine.

Voici d'après Frommel en quoi elle consiste. Antérieurement
à l'apparition de l'homme sur la terre, un drame s'était déjà
passé, une révolte contre Dieu avait eu lieu dans la personne
de Satan, le Diable, le Serpent, l'Adversaire. Avant que
l'homme ne fût créé, Satan avait déjà corrompu ie monde et les

animaux qui y vivaient. Par lui la souffrance physique et la
lutte pour la vie s'étaient déjà manifestées ; l'histoire naturelle
avait déjà accompli un cycle lorsque l'homme y apparaît et
commet le mal. ce Le mal physique primitif ne dépend donc plus
du péché de l'homme, mais précédant le péché de l'homme, il
relève déjà du mal moral de la première créature déchue :

Satan » (III, p. 234).

Ainsi l'homme est en état de chute morale ; mais il n'est
ni l'inventeur ni l'introducteur du mal moral dans le monde.

Il a été séduit sans doute et entraîné dans le mal. Il est une
victime coupable, mais plus malheureuse que coupable.

Alors pourquoi Dieu a-t-il exposé l'homme à une chute presque

certaine ou tout au moins à une lutte inégale
A cette question Frommel répond : l'homme est l'être voulu

de Dieu pour achever de reconquérir à Dieu un monde que la
faute de son premier occupant avait perdu. Une partie se joue
entre Dieu et Satan, l'esprit du mal. L'homme en est l'enjeu.
Dieu est tout-puissant. Il pourrait anéantir par la force Satan

et son œuvre malfaisante. Il ne le fait pas, il désire remporter



l56 ARNOLD REYMOND

un triomphe moral sur son adversaire et lui prouver qu'il est
coupable. Une créature comme l'homme se décidant librement
pour Dieu condamnera Satan et son œuvre et proclamera à la
fois la bonté et la justice divines.

Telle est, déclare Frommel, le dernier fond de la conception
biblique relative au problème du mal. U- le prouve par un appel
aux textes bibliques qu'il interprète non comme un exégète de

profession, mais, comme il le dit lui-même, en les transcendant.
C'est dans cet esprit qu'il explique le récit biblique de la création

et de la chute, et le fameux dialogue entre Dieu et Satan à

propos de la conduite de Job. Il montre que derrière le péché
Jésus et les apôtres ont toujours vu une personnalité, c'est-à-
dire Satan.

Deux questions se posent entre autres au sujet de l'hypothèse

que nous avons brièvement résumée. Est-elle vraiment
biblique, et si oui, donne-t-elle une solution satisfaisante du
problème du mal?

Cette dernière question d'ordre tout philosophique appelle
une réponse négative. Recourir à Satan pour innocenter
l'humanité ne fait que reculer le problème. Dieu crée des êtres

parfaitement heureux qui sont les anges. Comment l'un d'entre
eux a-t-il pu se révolter et se séduire lui-même? L'on se

retrouve en face du dilemme qui se posait à propos de

l'homme. Ou Satan était en état d'innocence et il n'a pas compris

la gravité de son acte ; dans ce cas le terrible châtiment
dont il a été victime est injuste et disproportionné. Ou bien
Satan avait pleinement conscience de sa révolte ; mais on ne
voit pas alors comment celle-ci a pu se produire. Dans un
univers où règne un bonheur parfait, comment Satan a-t-il pu
concevoir un genre nouveau de béatitude, puisqu'aucune pensée
mauvaise ne pouvait solliciter sa volonté Dira-t-on que Dieu
lui-même lui a suggéré l'idée de se révolter avec l'espoir que
cette tentation serait surmontée? Mais dans ce cas Satan
mériterait compassion, et le châtiment éternel qui l'accable est injustifié.

De toutes façons la naissance du mal dans l'univers et sa

punition restent un mystère devant lequel l'hypothèse soutenue

par Frommel vient échouer.
Cette hypothèse du reste est-elle vraiment biblique La question

mériterait d'être examinée en détail ; mais nous ne pou-



LE PROBLÈME DU MAL D'APRES GASTON FROMMEL l57

vons que l'effleurer. Frommel, l'on s'en souvient, demande pour
justifier son affirmation la permission de transcender l'exégèse
et de s'attacher à l'esprit et non à la lettre de la Bible. Nous
l'accordons volontiers à condition que cette transcendance
exégétique ne fasse pas tort à la pensée des auteurs bibliques.
Or en ce qui touche la personnalité de Satan les textes de

l'Ancien et du Nouveau Testament (y compris le poème de Job)
se montrent très sobres de détails. Ils sont en particulier
absolument muets sur les origines de cette personnalité. Jésus lui-
même ne s'explique nulle part sur la naissance de Satan dans

l'univers. Il affirme son existence en même temps qu'il a foi
dans sa défaite finale.

En ce qui concerne le bien et le mal, la pensée religieuse
juive et chrétienne est orientée non vers le passé, les origines,
mais avant tout vers l'avenir. Elle est essentiellement eschatologique

; pour le reste, elle se borne à constater un dualisme
inexplicable quant à ses origines entre le bien et le mal. Sur la
nature de ce dualisme les avis sont quelque peu différents. Les

prophètes ne précisent pas ce qu'est le mal; par contre Jésus

et les apôtres l'incarnent dans une personnalité, conception en
faveur de laquelle on peut du reste invoquer des raisons
psychologiques et métaphysiques.

Le mal en effet se présente comme une puissance organisée
et qui tient en échec la suprématie du bien. Dès lors si l'on
attribue à Dieu la coordination des efforts qui tendent vers le

bien, pourquoi ne pas faire dépendre d'un être personnel la
savante et puissante organisation du mal Le problème est d'autant

plus aigu que cette coordination malfaisante se montre plus
intelligemment active.

Quelle que soit la solution donnée à ce problème, il est un
point en tout cas qui ressort avec netteté des textes bibliques.
Que le mal soit ou non personnifié, son origine reste obscure ;

c'est un mystère dont Dieu seul a la clef et qui du reste n'intéresse

pas directement l'espérance religieuse.
Par contre et en ce qui regarde l'avenir, l'Ancien comme le

Nouveau Testament affirment que le dualisme entre le bien et le
mal n'est que momentané ; un jour viendra où la puissance du
mal sei a, sinon anéantie, du moins complètement maîtrisée.

Il n'y a donc pas d'hypothèse biblique de la chute au sens



l58 ARNOLD REYMOND

que Frommel donne à ce terme. Une hypothèse de ce genre eût
du reste compromis les destinées du christianisme parce qu'elle
se montre insuffisante à expliquer les origines mystérieuses du
mal. Le fait certain pour les auteurs sacrés, c'est la participation

de la volonté humaine à l'œuvre de mal qui règne dans
l'univers. Cette participation, le récit de la Genèse,
contradictoire sur plus d'un point (i), essaie de l'expliquer comme
une séduction. Dans le Nouveau Testament, saint Paul est le
seul à reprendre cet essai d'explication qu'il utilise du reste
dans un but spécial ; le parallèle qu'il établit entre Adam et
Jésus tend essentiellement à prouver non pas que toute l'humanité

est coupable en Adam, mais bien la supériorité des effets
de fa grâce sur ceux du péché, ce qui est bien différent.

Si l'homme participe à l'œuvre de mal ou péché, il le fait
autant par misère et faiblesse que par sa volonté consciente et
c'est pourquoi bien que coupable il est digne de la miséricorde
et de la compassion divines. Il n'y a péché véritable que là où
se manifeste un refus obstiné de- répondre aux appels de

l'amour de Dieu. Tenter, comme l'a fait Frommel, d'interpréter
l'Evangile sur le terrain du moralisme pur c'est en dénaturer le
sens et la signification profonde.

Trop étroites pour abriter la pensée et le sentiment religieux
les bases sur lesquelles Frommel a édifié son système se montrent

également défectueuses au point de vue philosophique.
De tous les critères dont l'homme dispose pour la recherche

de la vérité, Frommel n'a voulu retenir que le critère moral,
tel que la conscience individuelle le proclame. Non seulement
cet exclusivisme ne se justifie pas dans l'étude morale des

rapports sociaux, mais il est incompréhensible philosophiquement.
Le critère moral porte en effet sur ce qui doit être. Mais le

« devoir être » est fonction de la réalité au milieu de laquelle

(i) Deux tendances opposées se rencontrent dans ce. récit. D'après la
première, d'origine assyrienne, la défense faite à Adam est dictée par la
crainte et la jalousie des dieux. Si l'homme goûtait à l'arbre de la connaissance,

il saurait ce qui lui est avantageux ; il mangerait alors les fruits de
l'arbre de la vie et vivrait éternellement comme un dieu. Ce récit primitif
légué à la tradition hébraïque a été interprété par elle aussi
moralement qu'il pouvait l'être. De là certaines incohérences qu'il est impossible

de faire tomber.



LE PROBLÈME DU MAL d'APRÈS GASTON FROMMEL l6ç)

nous vivons. Cette réalité, ce sont nos sens éclairés par la raison

qui nous la font connaître. Leur témoignage est donc
indispensable à la connaissance du ce devoir être ». L'homme ne se

laisse pas partager en des cloisons étanches, et c'est de toutes
ses facultés qu'il a besoin pour rechercher la vérité.

En s'attachant au critère moral comme à un absolu, Frommel
a commis une seconde erreur, nous semble-t-il ; il considère

que tout jugement de valeur par cela seul qu'il porte sur le
ce devoir être » a une portée morale d'obligation et implique la
responsabilité d'un agent conscient. Cette affirmation est contestable.

L'homme sans doute, par le fait qu'il est un être doué de

sensibilité et de volonté, ne peut vivre sans énoncer des
jugements de valeur. Il n'est pas passif en présence du monde et
des événements qui s'y déroulent. Il apprécie ou déprécie la
réalité telle qu'elle se présente à lui et à son action. Au regard
de ses désirs, de ses aspirations passées ou présentes il déclare

que telle chose doit être ou ne pas être, que ceci est bien et
cela mal. Tout psychologue accordera qu'un être conscient ne
saurait vivre sans apprécier d'une façon ou d'une autre les

données de la réalité. Relativement donc et en tant que fonction

des jugements de valeur, le mal et le bien existent d'une
façon incontestable. Mais de ce fait certain peut-on conclure que
la nature et l'origine du bien comme du mal peuvent être établies
et doivent être reconnues obligatoirement par toute conscience
humaine Quoiqu'en pense Frommel, la réponse à cette question

reste obscure.
En effet, les jugements de valeur se partagent en deux groupes

très distincts dont la signification morale est loin d'être la
même ; les uns portent sur ce que ec je » dois être ou devenir
en tant que personne active et consciente ; les autres concernent
le tr devoir être » dans l'univers.

Les premiers, et dans la mesure où le ec je » se réalise comme
auteur responsable des actes qu'il aurait dû accomplir, impliquent

l'existence du mal comme d'une faute morale et peuvent
légitimer certains postulats relatifs à Dieu et à notre culpabilité
vis-à-vis de lui.

En ce qui concerne les seconds, le problème change d'aspect.
Le jugement dans ce cas a pour objet non pas un changement



16© ARNOLD REYMOND

que personnellement nous aurions dû et pu opérer, mais une
transformation concernant le monde extérieur et nos rapports
avec lui. Par suite et pour juger la qualité du désordre dont il
est à notre point de vue le théâtre, il faudrait le connaître
dans ses conditions actuelles et dernières d'existence. C'est seulement

à ce prix que pourrait être donnée une appréciation
catégorique et absolue sur les causes et la nature du mal constaté
dans le monde. C'est seulement alors et en véritable connaissance

de cause que le mal moral ou désordre de la volonté
pourrait apparaître comme la source dernière du mal universel.
Or, que savons-nous de ce monde au sein duquel nous vivons
Presque rien. La matière dont il est composé nous est inconnue
dans son essence. Nous ignorons presque tout des rapports qui
existent entre ce que nous appelons notre corps et notre âme.
Le moindre phénomène de sensation tactile ou visuelle est
enveloppé du plus profond mystère. Incapables que nous sommes de

juger et de connaître ce qui est, comment oser nous prononcer
sur ce qui doit être De quel droit affirmer que le mal n'a pas
sa source dans la nature de l'être et que le monde pouvait
évoluer au gré d'aspirations et de désirs tenus pour légitimes
L'expérience, impartialement consultée, ne semble pas trancher
en faveur de cette conception.

Dès lors un conflit douloureux se pose entre l'idéal affirmé

par le « je dois » et la réalité qui semble réfractaire au «r devoir
être ». Deux attitudes extrêmes peuvent être prises en face de

cette difficulté.
Ou bien le ce devoir être » appliqué au monde extérieur apparaît

comme une chimère ou tout au moins comme dépourvu de

signification morale et, dans ce cas, l'on sera tenté de retirer au
ce je dois » son contenu d'obligation au sens kantien.

Ou bien, partant du ce je dois », comme Frommel l'a fait, on
étendra indûment les postulats qui paraissent en découler à

l'univers tout entier et l'on déclarera que tout mal a pour cause

une faute volontaire et individuelle, conséquence inévitable du
reste, puisque le ce je dois » a été pris comme point de départ.
Mais à vouloir tout faire reposer sur cette base unique, on

risque de construire un édifice peu solide et qui chancelle au

contact des faits. Peut-être serait-il plus sage de maintenir séparés

dans la mesure où ces faits l'imposent les deux domaines



LE PROHLÈME DU MAL d'APRES GASTON FROMMEL l6l

du ce je dois » et du ce devoir être » et vaudrait-il mieux ne pas
obscurcir les faibles clartés de l'un par les ténèbres de l'autre.

Il est plus facile maintenant de saisir pourquoi la conscience

individuelle ne peut ratifier comme équitable le fait de la solidarité,

bien qu'elle puisse l'accepter comme une loi mystérieuse,
s'y soumettre par amour et mettre tout son effort à en déployer
les effets dans le sens du bien. Pour autant, en effet, que la

justice implique une rétribution méritée par des actes conscients
et volontairement accomplis, la solidarité contredit à cette idée

et au sentiment dont elle est l'expression.

L'œuvre apologétique de Frommel est donc à refaire sur de

tout autres bases. Elle fait preuve sans doute en maints endroits
d'une grande pénétration et, sur l'obligation de conscience en

particulier, elle énonce des idées fortes et originales ; malgré
ces qualités réelles elle nous apparaît cependant comme ce l'enfant

terrible » d'un mouvement de nature spéciale qui s'est
affirmé en Suisse romande et dont l'origine remonte à Vinet.
Par son inspiration hautement morale, ce mouvement commande
le respect et l'admiration ; mais sous la forme accentuée que lui
a donnée Frommel il devient exclusif et risque sinon d'étouffer,
du moins de comprimer la vie religieuse. Un moralisme trop
schématique est aussi dangereux à l'épanouissement de cette
dernière que l'intellectualisme logique ; tous deux en effet, chacun

dans leur domaine, tentent d'expliquer l'inexplicable devant
lequel s'inclinent la foi et l'adoration. A l'heure actuelle, la

pensée protestante ne répond plus, dans notre pays tout au
moins, aux aspirations d'âmes foncièrement pieuses cependant.
Celles-ci tendent à chercher ailleurs la satisfaction de leur
inquiétude.

Si tel est le cas, ne serait-ce pas, entre autres, que la base,

nous ne disons pas trop morale mais trop moralisante, donnée
à la piété dans nos contrées a rétréci, étouffé les aspirations de

la foi religieuse Le mystère devant lequel celle-ci s'incline pour
l'adorer est grand, trop grand pour être contenu dans une
formule comme l'obligation de conscience.

L'attitude du croyant est faite avant tout d'espoir et de

confiance en un monde de réalités spirituelles qu'il pressent et

qui le dépasse.



16a ARNOLD REYMOND

Chez les uns cette attitude est déterminée par la conviction
que tout dans l'univers s'expbque par les relations morales et
quasi-juridiques de l'homme avec Dieu.

Pour d'autres le problème est plus complexe. Au travers de

l'inexplicable qui les environne, ils cherchent le refuge après
lequel leur cœur soupire ; ils rêvent d'une fraternité entre tous
les hommes, fraternité qui inaugurée sur la terre irait, sous une
forme ou sous une autre, s'épanouir jusque dans l'au-delà. Les

origines de l'humanité, les destinées des individus comme des

sociétés, les fatalités obscures dont elles sont enveloppées, l'existence

du mal quelle qu'en soit la cause, tout leur apparaît
comme enveloppé d'un profond mystère. Mais il y a une chose

dont ils restent certains, c'est la puissance de la bonté et de

l'amour, non pas d'une bonté mesquine ou aveugle, mais d'une
bonté comprehensive des aspirations d'autrui et cjui sait se

donner avec tact et sans mesure. Ebranlés par les événements
actuels, ils ne renoncent cependant pas à cette certitude, car ils
ont éprouvé que seule elle donne du prix à la vie ; et si l'Evangile

reste l'un des pôles autour duquel gravitent leurs pensées
et leurs aspirations, c'est parce qu'il a proclamé le mystère intégral

de l'amour divin.

Arnold Reymond.


	Étude critique : le problème du mal et l'apologétique de Gaston Frommel

