
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 5 (1917)

Heft: 23

Artikel: L'idéal évangélique dans son application à la vie réelle. Partie 3,  Le
chrétien et l'état

Autor: Bridel, Philippe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379984

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379984
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LIÜEAL ÉVANGÉLIQUE DANS SOX APPLICATION A LA VIE RÉELLE (*)

III. — LE CHRETIEN ET L'ETAT

Nous avons vu combien est délicate, et parfois pénible,
la situation du chrétien quand il est contraint d'assister

impuissant, ou même de collaborer indirectement, à ce que
font, contre son gré, des gens auxquels il se trouve attaché

par les liens de la solidarité familiale ou économique. Bien
plus rigoureuse encore est la dépendance à laquelle il est
soumis par rapport à l'Etat. Car, de toute autre association
humaine on arrive plus ou moins à se dégager quand la
conscience l'exige ; mais l'Etat c'est la société nécessaire,
inévitable, qui nous enveloppe de toutes parts et qui
dispose contre nous de redoutables moyens de contrainte.

Sans compter les difficultés particulières qui peuvent, à

tel ou tel moment, surgir dans les rapports de l'enfant de

Dieu avec l'Etat dont il est ici-bas le ressortissant, ou plutôt,

à la base de toutes ces difficultés, n'y a-t-il pas une
opposition permanente et essentielle, une opposition de

principe, tenant au fait même que le chrétien appartient au

royaume des cieux, tandis cpie l'Etat est terrestre Bien des

publicistes, en effet, ont affirmé l'incompatibilité radicale de

la piété chrétienne avec l'existence et la prospérité d'une
société politique. Rappelons-en deux ou trois exemples.

Dans la Fable des abeilles, parue à Londres en 1706, le

(*) Voir les n"s de novembre-décembre 1916 et de janvier-mars 19^.



Il6 PHILIPPE BRIDEL

médecin Mandeville cherchait à prouver que ce sont ee les

vices des particuliers qui tendent à l'avantage du public » ;

que, sans l'égoïsme, la poursuite acharnée du gain, la vanité,
l'amour du plaisir et du confort, sans mainte autre tendance

encore, condamnée par la morale évangélique, une cité courrait

bien vite à sa ruine.
D'un point de vue assez différent il est vrai, Rousseau,

de son côté, — Rousseau première manière, car il s'est plus
tard corrigé là-dessus — écrivait dans le Contrat social :

ee Toute bonne politie est impossible dans les Etats
chrétiens... Loin d'attacher les cœurs des citoyens à l'Etat, cette

religion les en détache comme de toutes les choses de la

terre. Je ne connais rien de plus contraire à l'esprit social...
Une société de vrais chrétiens ne serait plus une société
d'hommes... Les vrais chrétiens sont faits pour être esclaves. »

On sait que le tolstoïsme, tout en prenant à l'inverse le

parti du christianisme — comme il l'entend — contre
l'Etat — dont il réclame la suppression, — tombe d'accord
avec Mandeville et le Contrat social sur le point fondamental :

à savoir qu'il y a contradiction entre l'esprit de l'Evangile
et l'existence d'un corps politique.

D'autres, sans doute, ont combattu cette thèse. Ripostant
à un quatrième critique, que j'aurais pu ajouter aux précédents,

Montesquieu a écrit : tt M. Rayle ose avancer que de
véritables chrétiens ne formeraient pas un Etat qui pût
subsister. Pourquoi non Ce seraient des .citoyens infiniment

éclairés sur leurs devoirs, et qui auraient un très

grand zèle pour les remplir ; ils sentiraient très bien les
droits de la défense naturelle ; plus ils croiraient devoir à

la religion, plus ils penseraient devoir à la patrie. Les
principes du christianisme, bien gravés dans le cœur, seraient
infiniment plus forts que ce faux honneur des monarchies,
ces vertus humaines des républiques, et cette crainte servile
des Etats despotiques. » (i)

(i) Esprit des lois, xxiv, ai.



LE CHRETIEN ET L ETAT II?

Laissons de côté tous les sujets spéciaux sur lesquels
peut se porter la contestation dont il s'agit, et allons tout
droit au principe. Est-il possible qu'un chrétien reconnaisse
l'autorité de l'Etat Peut-il se soumettre à des décisions,
souvent fort graves, prises sans son approbation et, dans

plus d'un cas, contraires à son idéal?
Si le doute surgit ici, ce n'est pas certes qu'on puisse

supposer le disciple de Jésus rebelle à toute obéissance, en
vertu de cet orgueilleux individualisme qui faisait dire à

Nietzsche : et II n'y a point de Dieu ; car je ne saurais

supporter qu'il y en eût un et que ce ne fût pas moi. » Non, sans
doute ; mais, précisément parce qu'il croit en Dieu et parce
qu'il se prosterne devant Dieu dans une humble obéissance,
le chrétien ne va-t-il pas être réfractaire à toute autre dépendance

Ainsi peut-on raisonner. — Je ne crois pas que ce soit
raisonner juste. L'existence d'une autorité suprême ne me

paraît nullement inconciliable avec l'existence d'autorités
subordonnées qui, instituées ou pour le moins reconnues

par le chef de la hiérarchie, aient à exercer leur domination
chacune en un domaine particulier. Tel ce capitaine qui
disait : et Soumis moi-même à des supérieurs, j'ai des soldats

sous mes ordres ; je dis à l'un : Va, et il va ; à l'autre :

Viens, et il vient » (Matth. vm, 9 ; Luc vu, 8). Les ordres
de Dieu parviennent-ils à ses enfants exclusivement par
leur conscience, qui est (je ne songe point à le contester)
l'organe le plus direct de nos communications avec le

Seigneur et, par conséquent, l'instance suprême appelée à tout
juger en dernier ressort? Les actes d'un chrétien, s'ils ne
doivent jamais contredire au verdict de ce juge-là, sont-ils

tous, pourraient-ils être tous dictés positivement par la
conscience

Voyons : manger, dormir, nous préserver du froid, n'est-
ce pas la nécessité qui nous impose ces actes Et les lois
de la nature auxquelles nous obéissons ainsi ne sont-elles

pas un effet de la volonté du Créateur, une autorité, d'ordre



Il8 PHILIPPE BRIDEL

inférieur, auquel ce maître suprème a soumis notre être

physique Il est bien entendu que Dieu n'abdique point
pour cela ses droits souverains, en vertu desquels il peut
nous appeler parfois à nous émanciper de cette maîtrise

physique et à affronter, pour l'accomplissement de quelque
impérieux devoir, les privations les plus dures à la chair.

Dans un domaine plus élevé, ne surgit-il pas, de ce
réseau de liens familiaux et économiques dont nous avons
parlé (dans un article précédent), un grand nombre d'autorités

aussi qui nous dictent une bonne partie de nos actes
L'enfant agit selon que ses parents le lui prescrivent, le
serviteur comme il est commandé par son maître, le
marchand conformément aux désirs de sa clientèle. Dans la

mesure où les diverses autorités de ce genre ne dépassent
point les limites de leurs compétences, et hormis les cas où
leurs prétentions viendraient en conflit avec celles d'une
autorité plus haute, ne sont-elles pas, elles aussi, l'expression

de la volonté divine Avez-vous jamais hésité, par
exemple, à penser qu'en se soumettant à son père et à sa

mère c'est à Dieu que l'enfant obéit Cependant père ni
mère ne sont point infaillibles. Mais, sauf des cas exceptionnels,

où sa conscience viendrait à réclamer d'une façon
positive (ainsi, quand des parents pervertis lui commanderaient
un larcin), l'enfant, n'ayant pas une expérience suffisante de
la vie pour prétendre à se diriger lui-même, sa sagesse, sa

vertu c'est de se plier à la volonté de ses guides providentiels.

Eh bien, à son tour l'Etat, cette famille plus vaste et
d'une autre sorte, se présente comme exerçant une autorité
sur les individus qui le composent; cette autorité est, en
principe, légitime, digne d'être obéie par le chrétien.

Certaine philosophie politique a tellement déifié cette
institution, elle l'a si bien ornée d'un nimbe mystique, elle
en a voulu étendre les droits d'une façon si excessive,

qu'on pourrait être tenté d'aller par réaction jusqu'à contester

à l'Etat ce qui lui revient en propre. Il faut s'en bien
garder ; car on ne détruit point une erreur en lui en oppo-



LE CHRETIEN ET L ETAT IIO,

sant une autre. L'Etat n'est pas, certes, cet être surnaturel
et sacré devant lequel certains voudraient nous apprendre
à nous prosterner dans une soumission sans réserve, avec
interdiction de jamais critiquer ce qui se fait en son nom.
Mais l'Etat est bien loin d'être, inversement, ce monstre
odieux, cet intrus que d'autres voudraient voir disparaître
au profit de je ne sais quel cosmopolitisme anarchique et

auquel, en attendant, ils ne s'estiment tenus à aucun sacrifice.

L'Etat n'est qu'un produit de la nature, un produit de

l'homme « naturel » : c'est entendu ; mais c'en est un
produit normal, et des plus élevés en même temps qu'il est des

plus complexes. Que de facteurs divers ont collaboré à sa

formation Nécessités géographiques, affinités de races,
parentés linguistiques, et par-dessus tout, un concours
inextricable d'événements historiques qui ont abouti à

déterminer, dans l'ensemble du genre humain, certains

groupements particuliers, non point parfaits, non point
soustraits à la possibilité de remaniements futurs, mais
doués néanmoins d'une persistance relative au milieu du
flux éternel des choses terrestres.

A cette société qu'est l'Etat, de grandes fonctions incombent,

qu'en vertu de sa persistance même et de son étendue

il est seul en position de remplir. La plus considérable
c'est l'administration de ce et droit», où nous avons vu se

révéler l'un des chefs-d'œuvres de la raison humaine.
Ajoutons-y, sans prétendre épuiser le sujet, l'établissement et le

développement de toutes les conditions nécessaires à la

civilisation, c'est-à-dire au progrès du savoir et du bien-
être.

Pour accomplir cette tâche immense, l'Etat a besoin de

ressources : il les réclame de ses membres. Il a besoin aussi

et avant tout d'assurer sa propre existence ; et, pour la
défendre contre les attaques possibles, il en appelle aux
bras des citoyens. Telle une famille s'assure, d'une part, le

gagne-pain qui lui est indispensable et, d'autre part, s'abrite
dans une maison dont les portes puissent résister aux



I20 PHILIPPE BRIDEL

larrons. Enfin, comme la famille a son chef, qui la dirige,
ainsi l'Etat a son gouvernement, dont la mission est de
décider au nom de tous et en faveur de tous, mais aussi de

commander à tous, les choses qui appartiennent à l'intérêt
commun.

Il est rare que ces décisions et les commandements qui
en résultent puissent répondre à un sentiment unanime des

citoyens. De fait,, tout ce qu'on peut demander, et ce qui
tend à se réaliser d'autant mieux que le système politique
est meilleur, c'est que le gouvernement exprime bien les

intentions de la majorité des citoyens : majorité à laquelle,
dans l'Etat comme dans toute autre société, la minorité n'a
qu'à se soumettre. Elle a pu combattre avec énergie, avant
qu'elle fût prise, une décision qu'elle estimait fâcheuse ; elle

a ainsi dégagé sa responsabilité ; maintenant elle n'a plus
qu'à s'incliner devant le vote acquis, et à s'efforcer d'en
atténuer de son mieux les inconvénients, (i) Son rôle est

analogue à celui de l'apôtre Paul — dans ce navire qu'on
avait mis à la voile contre ses conseils — quand, au fort du

péril, loin de se désintéresser du sort d'un équipage dont il
n'était point responsable, il s'efforçait d'en remonter le
moral et d'en éviter la ruine : et II eût fallu, disait-il, m'écou-
ter et ne pas partir de Crête ; mais maintenant je vous
exhorte à prendre courage : aucun de vous ne périra »

(Act. xxvii, 2i et 22). Ainsi agirent en 1870 les patriotes
français, qui firent tous leurs efforts pour éviter une guerre
qu'ils estimaient néfaste, mais qui, une fois la partie engagée,

en face des malheurs du pays, alors que l'ancien
gouvernement coupable avait perdu la tête, assumèrent le poids
d'une lutte qu'ils n'avaient point voulue et, par la prolonga-

(1) Il est clair qu'on pourrait et devrait, par une équitable représentation
des minorités dans les Conseils publics, améliorer beaucoup le gouverne-

_
ment. Reconnaissons, du reste, que parfois (pourquoi n'en est-il pas ainsi
dans tous les cas où la chose serait possible une majorité tient un certain
compte des opinions de la minorité et lui fait quelques concessions.



LE CHRETIEN ET L ETAT 121

tion de la résistance, sauvant l'honneur de la patrie, assurèrent
la possibilité de son relèvement futur.

Souvent ce sera là le sort des chrétiens : souffrir, plus
que d'autres, des conséquences de mesures qu'ils n'ont
point contribué à déterminer, que peut-être ils ont
positivement combattues. Il faut d'ailleurs reconnaître qu'en
mainte occasion (et précisément, peut-être, dans quelques-
uns des cas les plus graves) le citoyen n'a pas des moyens
d'information suffisants pour juger en toute assurance, en
sorte qu'il est réduit à se fier aux décisions prises par ses

représentants. Reconnaissons-le donc, en ce domaine, nous
sommes «sujets», oui, sujets, même à supposer la
république aussi bien organisée que possible.

Nous dirons tout à l'heure ce qui, pour des chrétiens,
met une borne à cet assujettissement, ce qui fixe une limite
à leur devoir d'obéissance civique. Pour l'instant, je pose
l'existence de ce devoir, j'affirme qu'il y a bien là une
obligation pour l'enfant de Dieu, et que c'est de par la
volonté de son Père qu'il se trouve, ici, placé sous l'autorité
du gouvernement de son pays, comme à d'autres égards il
peut l'être sous l'autorité d'un patron, comme il l'a été dans

son enfance sous celle de ses parents, comme il est, en tant
qu'humain, assujetti aux lois de la nature.

Ce n'est donc pas tout à fait à tort que les rois se

réclament d'un droit divin ; mais si, comme nous le pensons
tous, l'autocratisme est loin d'être le meilleur des systèmes
politiques, si le plus juste après tout c'est la démocratie
représentative, il faut reconnaître que les élus du suffrage
populaire sont de droit divin bien mieux encore que les

princes héréditaires. Non pas, certes, que la voix du peuple
soit la voix de Dieu au sens impie où l'on a parfois
proclamé cette maxime ; mais, Etat, voix du peuple, et
gouvernement qui leur sert d'organe, sont des pouvoirs providentiels

que, dans le domaine qui leur est assigné, Dieu laisse

agir et sanctionne.
Que tel soit le vrai point de vue chrétien, je n'essaierai

9



122 PHILIPPE BRIDEL

pas de le prouver simplement par un appel à l'apôtre Paul :

il en est qui accuseraient ce ee citoyen romain » d'avoir, lui
déjà, dévié de la pure doctrine évangélique. Rappelons
toutefois ce qu'il enseigne à ce sujet : ee Que chacun, dit-il,
se soumette aux autorités ; car il n'en est aucune qui ne
vienne de Dieu ; le magistrat est ministre de Dieu pour
ton bien... Il faut donc se soumettre, non pas seulement

par crainte d'une punition, mais par motif de conscience...
Rendez à tous ce qui leur est dû : l'impôt à qui vous devez

l'impôt,... l'honneur à qui l'honneur est dû» (Rom. xm,
1-6). (i) — Je tiens à remonter jusqu'à l'instance suprême, à

celui dont nul chrétien ne peut répudier le verdict et de la

parole duquel les derniers mots que nous venons de citer
ne sont guère, en somme, que le commentaire.

Un jour, pour tendre un piège à Jésus, cette question lui
fut posée : ee Est-il ou non permis de payer le tribut à

César » Que répondit-il ee Montrez-moi la monnaie qui
sert à ce paiement. De qui sont cette effigie et cette inscription

— De César. Rendez donc à César ce qui est à César,
et à Dieu ce qui est à Dieu. » (Matthieu xxn, 16-22) Qu'on
n'espère pas affaiblir la portée de cette parole en disant :

De quoi s'agissait-il de quelques sous de cuivre ; c'est là
tout ce que réclame et peut réclamer de nous l'empereur;
eh bien, faisons-lui cette aumône, et qu'on n'en parle plus :

tout le reste est pour Dieu — Comment ee Tout le reste
est pour Dieu » Mais, c'est cela même qui serait étrange :

qu'il y eût véritablement — et si petite qu'on la fasse —
une part que nous devions soustraire à Dieu, et un reste —
quelque immense qu'on le suppose — qui lui reviendrait.

D'ailleurs, ces quelques sous ne sont pas si peu de chose

qu'il peut vous plaire à dire ; car, les donner, c'est obtempérer

au commandement du maître païen, c'est reconnaître
son autorité. Et que va-t-il faire de cet argent Payer ses

légions — qu'il n'emploiera pas toujours au service du bien ;

(1) Voir 1 Pierre ni, 13-17.



LE CHRÉTIEN ET L'ÉTAT 123

— satisfaire à ses vanités dispendieuses, quand ce ne sera

pas à d'horribles débauches ; construire des théâtres et des

cirques, dans lesquels bientôt, ô Jésus, on livrera tes

disciples aux bêtes.
Mais il me semble cpie j'entende le Sauveur répondre :

Hélas tout cela est possible ; tout cela n'est que trop
certain. César est souvent un orgueilleux, un corrompu, qui
ne s'acquitte pas de sa mission comme il le devrait, qui
emploie mal les ressources dont il dispose. Il aura bientôt
à rendre compte de son administration devant le tribunal
du roi des rois, et il se peut qu'avant même que luise ce

jour solennel, déjà le roi des rois le fasse choir du trône
qu'il occupe sans accepter les sérieuses responsabilités du
règne. Pour aujourd'hui, cependant, le Tout-puissant le laisse

en place : il est César, le chef de l'Etat auquel vous ressortissez.
Cet argent que le prince réclame, s'il est fort coupable d'en
employer mal une grande partie, il est néanmoins en droit
de le recueillir ; car c'est au prince qu'incombent la protection

de l'empire, le maintien du bon ordre, l'administration
de la justice, le développement des moyens de communication,

qui préviennent les famines et qui rendront possible
d'aller — comme je vais le commander à mes disciples —
évangéliser toutes les nations du monde. C'est à Dieu
encore que vous obéirez en respectant les pouvoirs institués
selon les décrets de sa providence. Car il n'y a aucune part
de votre vie qui ne doive dépendre de Dieu ; mais, tantôt
il s'agit pour vous d'obéir aux ordres directs qu'il vous
donne par son esprit, et tantôt de lui obéir — à lui encore
et toujours — en vous soumettant aux autorités auxquelles
il a, en tel ou tel domaine, assujetti votre existence.

C'est ainsi que doit s'interpréter, je pense, la déclaration
de Jésus concernant César : surtout si l'on tient compte de

ce que fut son attitude en face de Pilate, selon le récit du
quatrième évangile (Jean xvm, 33-37). Jésus> devant le

gouverneur romain, affirme sa propre royauté, son indépendance

souveraine, l'autorité qui lui appartient dans le



124 PHILIPPE BRIDEL

domaine de la vérité. Mais il ne nie point pour cela cette
autre autorité, que Pilate possède à son égard ; et, non
seulement il ne la nie point, mais il en proclame l'origine
divine : il ne s'agit point là d'un pouvoir que cet homme
exercerait accidentellement et par un simple effet de sa force
personnelle : ee Tu n'aurais aucun pouvoir s'il ne t'avait été

donné d'en haut », dit Jésus (Jean xix, il).
Il est à propos de rappeler un autre trait encore de l'histoire

évangélique : celui qui nous montre Jésus refusant de

se prononcer dans une affaire de partage entre deux frères,
et Nul ne m'a établi pour cela », déclare-t-il, renvoyant les

questions de cette nature à ceux qui sont et établis » juges
(Luc xn, i3). Robertson (ï) a fait ressortir, dans une de ses

pénétrantes études, toute la portée de cette réponse. C'est,

remarque-t-il, en se gardant de sortir de son domaine propre,

celui de la religion pure, que Jésus a assuré le caractère

spirituel et, du même coup, la permanence de son
autorité. Dévier de cette ligne, en effet, n'eût-ce pas été,

sous couleur de hâter la réalisation du Royaume, la

compromettre irrémédiablement. Et n'est-ce pas là l'un des pièges

où le tentateur avait essayé de le prendre au début de

sa carrière? N'allons donc pas demander au Christ des

leçons de politique ou d'économie sociale ; ce serait tomber
dans une erreur analogue à celle des gens qui consultent
ee Moïse » — c'est-à-dire la Genèse — en matière de géologie.

L'Evangile n'enseigne rien, d'une façon directe, sur la
monarchie ou la république, sur la propriété individuelle
ou le collectivisme, pas plus que sur l'allopathie ou l'ho-
mœopathie. Chose plus singulière Jésus ne paraît pas avoir
dit un mot — en tous cas un mot qui ait frappé et qui soit
resté — sur l'institution de l'esclavage. Il est resté te dans

son ordre de sainteté », comme dit Pascal. Et c'est ce qu'il
nous fallait. Il n'a tracé aucun programme : il a apporté
l'Evangile. Un programme eût été bientôt épuisé ou fût

(i) Christ's Judgment respecting Inheritance. (Sermons, vol. H, i.)



LE CHRÉTIEN ET L'ÉTAT I2Ö

devenu bientôt inapplicable ; l'Evangile, au contraire, reste
à jamais neuf, toujours inspirateur de progrès ; il est « dans
le monde l'immortelle semence de la liberté » (Vinet), de la

justice, de la fraternité.
Beaucoup aujourd'hui sont portés à penser que si le

Christ s'est abstenu de convier ses disciples immédiats à la
transformation de la chose publique et ne leur a imposé
qu'une tâche de propagande religieuse c'est, qu'attendant
une très prochaine fin du monde, il voyait dans l'Etat et
dans ses institutions des choses trop provisoires pour qu'il
valût la peine de travailler à les améliorer. J'ai peine à

croire que Jésus ait nourri l'illusion dont il s'agit. Sans songer

à discuter pertinemment cette affaire, je me borne à

constater que si, parmi les paroles qui nous sont rapportées
de lui, il en est qui présentent la fin comme imminente,
d'autres décrivent l'avancement du règne de Dieu comme
le résultat d'un patient effort, qui ne peut qu'être spirituel
de nature (Matth. xm, 3i-33 ; etc.) ; or il est impossible qu'un
pareil connaisseur de la vie morale en son essence intime,
et du cœur humain tel qu'il est, ait pu se méprendre au

point de penser qu'un et levain » de cette espèce ferait sans
retard lever une telle ee pâte ». D'ailleurs, le vrai corollaire
d'une apocalyptique à brève échéance n'eût pas été : et Rendez

à César ce qui est à César,... parce qu'il ne vaut pas la
peine d'entrer en conflit avec sa puissance qui va disparaître

» ; mais plutôt : « Ne cédez rien à César. Pour vous,
qui appartenez au seul monde réel, César n'est qu'un
fantôme sans consistance ; ses lois, ses prétendus droits sont
nuls : vous n'en devez tenir aucun compte ». La conclusion
logique de la vision qu'on prête à Jésus eût été le
fanatisme ; or ce n'est point le fanatisme, mais la patiente et
active espérance qu'il a mise au cœur de ses disciples.

Cette sorte d'indifférence majestueuse que Jésus semble

adopter à l'égard des questions de droit civil ou public n'a
point un motif apocalyptique : elle découle de la distinction
qu'il perçoit très nette entre deux domaines, tous deux



126 PHILIPPE BRIDEL

réels et qu'il sait devoir coexister jusqu'au renouvellement

(proche ou lointain) de toutes choses : d'une part, le

royaume des cieux, dont sa mission à lui Jésus est de

procurer la venue, royaume aux lois toutes saintes, et où
nul n'entre que par adhésion volontaire ; puis, d'autre part,
le ee monde », dont tous les hommes font partie, incrédules
comme croyants, monde qui a ses lois aussi — tout comme
la nature inanimée a les siennes, — monde dont Jésus ne
saurait donc prétendre à se faire directement le législateur,
sans renoncer toutefois à y faire pénétrer, d'une façon
graduelle, son influence régénératrice.

Et dès lors, en face de l'Etat, comme en face de toutes les

puissances à qui le Père céleste a soumis ses enfants, voici
l'attitude qu'ils auront à tenir :

i° Il ne saurait s'agir pour eux de prendre une position
purement négative et anarchique. Il y a un esprit qui dit :

Ich bin der Geist der stets verneint
Und das mit Recht ; denn alles was entsteht
Ist werth dass es zu Grunde geht ;

Drum besser war's dass nichts entstünde, (i)

C'est là l'esprit de Méphistophélès ; ce n'est pas celui que
peut inspirer un Dieu qui, après avoir créé le monde, le
laisse subsister et développer les effets des forces dont il l'a
doué. Ce que le Dieu saint supporte avec tant de patience,
ce qu'il ne fait point disparaître, mais conserve, utilise et

prend pour base de son œuvre rédemptrice, aurions-nous
l'audace de dire que nous sommes trop célestes, nous, pour
le pouvoir supporter

2° Toutes les puissances de l'ordre naturel sont susceptibles

de transformations progressives, qui, sans jamais les
affranchir du sceau de l'imperfection, peuvent les améliorer
d'une façon réelle, les appropriant à servir plus docilement
les desseins du Maître suprême.

Ainsi : il n'est pas, sans doute, au pouvoir de l'homme

(i) Gœthe, Faust.



LE CHRETIEN ET L ETAT I27

de changer les lois de la nature ; mais, en apprenant à les
bien connaître, il arrive à en tirer des ressources de plus
en plus abondantes et à les mettre toujours mieux au
service de buts raisonnes. Ainsi encore : la famille, sans être
abolie au cours des âges, s'est transformée. Combien, par
exemple, l'autorité paternelle, si rigoureuse à l'époque où
chez les Romains le père avait droit de mort sur ses enfants,
n'est-elle pas devenue — au moins en principe, et la
plupart du temps en réalité — plus morale, plus conforme aux
fins supérieures que cette autorité doit servir. De même,
enfin, tous les éléments du régime social, tous les rouages
du système politique, tant national qu'international, peuvent
et doivent subir de perpétuelles améliorations.

Il appartient aux disciples de Jésus plus qu'à personne
d'appliquer ici leur ardeur et leur dévouement. De par sa

vocation céleste, le chrétien ne saurait être, en aucun
domaine, le paresseux conservateur de ce qui existe, mais bien
le réformateur progressiste, toujours à la recherche du mieux.
Et pour qu'il soit cela, il importe que sans cesse il se

remette en présence de l'idéal éternel. Il ne faut pas que,
tout absorbé par l'effort pratique d'améliorer le monde au

jour le jour, il en vienne à ne considérer que les mesures
immédiatement réalisables, les tâches auxquelles il doit se

dévouer sur l'heure, perdant ainsi de vue la nécessité de se

perfectionner constamment lui-même et de tenir toujours
son cœur beaucoup plus haut que ne peuvent atteindre, en
fait, aucune des entreprises auxquelles il travaille ici-bas.

Et c'est là qu'apparaît le vrai rôle de l'Eglise. Plusieurs
aujourd'hui ont une tendance à la vouloir jeter tout entière dans
des œuvres extérieures et d'un résultat directement pratique.
On la somme de « renoncer à elle-même », comme s'il y
avait égoïsme de sa part à songer à sa propre édification.
Certes, il est bon de lui répéter souvent qu'elle a

d'immenses responsabilités à l'égard du monde ; et surtout,
sans doute, il y a beaucoup de chrétiens qui, — gourmands
spirituels, oubliant qu'on n'a pas le droit de manger si l'on



128 PHILIPPE BRIDEL

ne veut pas travailler, — doivent être secoués dans leur
paresse et envoyés à l'ouvrage. Mais, pour l'amour même
du monde dont elle doit être la lumière et le sel, il importe
que l'Eglise entretienne sa propre vie. Son rôle essentiel,
en tant qu'Eglise — et ce rôle est sublime — c'est de

susciter, c'est d'instruire, c'est d'entretenir et de réchauffer
des chrétiens qui, eux, porteront dans les divers champs de
la société humaine l'esprit évangélique du progrès et des
améliorations pratiques. Il faut que le levain entre dans la
pâte, oui ; mais, — pour continuer la comparaison —
comme il surgit toujours de nouvelle pâte, il est nécessaire

que toujours aussi du levain nouveau soit disponible, que
toujours il s'en reforme. L'Eglise est la fabrique où ce
ferment doit s'élaborer et d'où, sans cesse rajeuni dans sa
virulence, il doit être jeté dans le monde.

3° Enfin, l'autorité que nous reconnaissons à l'Etat et au

gouvernement qui le représente, ne lui est accordée qu'en
vue des fonctions qu'il est appelé à remplir. Prince héréditaire

ou conseil élu par le peuple, ce gouvernement est

toujours composé d'hommes faillibles : il ne saurait être

parfait ; il faut donc savoir lui pardonner mainte erreur,
supporter de sa part mainte faute. Mais il y a, de par la
nature des choses, une limite à cette tolérance : une sage
doctrine politique doit admettre, pour un peuple qu'opprime
un gouvernement tyrannique et qui se voit, par ce
gouvernement même, privé de tout autre moyen de s'affranchir, le
droit à la révolution.

Définir ce droit redoutable, préciser les conditions dans

lesquelles il peut s'exercer utilement, en d'autres termes
aboutir à la substitution d'un gouvernement meilleur au

gouvernement qu'on écarte, et, par conséquent, affermir
l'ordre politique — tout au contraire de l'anarchie qui ne
détruit un ordre, mauvais ou bon, qu'au profit du désordre

—, c'est là un sujet délicat et considérable qu'on ne
saurait traiter à cette place.

Mais il est des cas où, sans pouvoir songer à fomenter



LE CHRETIEN ET L ETAT I20,

un changement de régime, un homme fidèle au verdict de

sa conscience, un chrétien en particulier peut être appelé à

refuser son obéissance personnelle aux ordres du gouvernement,

sur tel ou tel point spécial. Nulle autorité, avons-nous
vu, n'a de pouvoir que celui qui lui est « donné d'en haut ».

Or, si cette déclaration fonde le respect dû à l'Etat, elle

proclame aussi la limite qui y est inhérente. En déléguant
une partie de sa puissance sur cette terre, Dieu n'a point
pour cela renoncé à régner ; il se réserve l'autorité suprême.
Et si, par une usurpation dont un pouvoir subordonné se

rend coupable ou par une faute grave qu'il commet dans

l'accomplissement de ses fonctions, un conflit vient à surgir
entre le commandement du dit pouvoir et l'expresse volonté
du Seigneur des seigneurs, le chrétien n'a qu'une chose à

faire : « Obéir à Dieu plutôt qu'aux hommes » (Actes v, 29).
Cela peut coûter cher. Il en est qui ont payé de leur vie la
fidélité au Maître suprême ; il en est en plus grand nombre
encore — et non pas seulement parmi les croyants — qui,
ne pouvant accepter le régime régnant dans leur patrie, ont
pris le chemin de l'exil.

Quand faut-il en venir à ces extrémités Quand faut-il
cesser d'être tt soumis, par motif de conscience » (Rom. xm,
5) aux autorités humaines et, par motif de conscience, leur
désobéir? C'est là une question toute pareille à celle qui
nous est apparue précédemment à propos des relations du
chrétien avec les hommes en général ; et nous ne pouvons
y répondre que de la même manière, en disant que chacun
doit, en pareil cas, se décider suivant ses propres lumières,
sans condamner ceux d'entre ses frères qui pourront
comprendre leur devoir autrement que lui.

S'étonnera-t-on que deux chrétiens sincères, disposés
l'un comme l'autre à faire, quoiqu'il en puisse coûter, ce

que le Seigneur exigera, ne tombent pas d'accord dans leur
façon de résoudre un même cas de morale Se scandali-
sera-t-on qu'à deux hommes qui se recueillent pour écouter
ce qu'il leur dit dans leur conscience, Dieu ne fasse pas



l3o PHILIPPE BRIDEL

clairement entendre le même mot d'ordre Mais, après tout,
ces deux hommes, bien que pareillement chrétiens, se

distinguent l'un de l'autre à maint égard ; ils diffèrent de

tempérament, de force physique, de développement
intellectuel, d'âge, d'obligations professionnelles ou de charges
de famille, bref, ce sont deux individualités distinctes : quoi
d'étrange que Dieu ne demande pas du premier exactement
ce qu'il requiert du second Dans la complexité infinie des

circonstances humaines au milieu desquelles son œuvre doit
se poursuivre ici-bas, n'y a-t-il pas pour ses enfants des

tâches fort diverses, qui ne se peuvent accomplir qu'à la
condition que les uns occupent une place et les autres une
autre Le Dieu qui a étalé sur sa palette, en créant le
monde, toute une gamme de couleurs, qui a distribué la
sève végétale dans une multitude d'espèces de plantes
te depuis le cèdre du Liban jusqu'à l'hysope », ne peut-il
aussi désirer d'avoir à son service des âmes plus dociles et
d'autres plus hardies, des consciences plus affranchies et
d'autres plus timides, des esprits plus conciliants et d'autres

plus portés à l'intransigeance? Il dicte à chacun son devoir
et, si ce devoir est la plupart du temps semblable pour
tous, il se peut néanmoins qu'il ne le soit pas toujours.

En songeant à nos affaires ecclésiastiques de 45, il m'est
arrivé parfois de me dire qu'il avait été heureux qu'alors
tous les pasteurs zélés n'eussent pas vu leur devoir du
même côté. Tandis que plusieurs chrétiens fidèles, au prix
de grandes souffrances et affrontant maintes tribulations,
sortaient de l'Eglise nationale, — puisque la grande masse
du pays n'était pas mûre pour les comprendre et pour les

suivre, n'était-il pas providentiel que d'autres chrétiens
fidèles (c'en étaient, certes, que Samson Vuilleumier, Louis
Fabre, pour ne nommer que ceux-là) comprissent autrement
leur tâche et, au prix de douleurs différentes mais non
moindres peut-être, restassent dans les cadres officiels,
acceptant quant à eux ce que la conscience d'un grand
nombre de leurs collègues ne pouvait pas supporter Les



LE CHRÉTIEN ET L'ÉTAT l3l

uns furent et de sens rassis » pour le Seigneur, les autres
furent ee insensés » pour le Seigneur (2 Cor. v, i3) ; et, de

fait, le Seigneur s'est servi des uns et des autres.
Ce qui importe, en toute affaire, c'est que chacun agisse

selon qu'il est et pleinement persuadé en son esprit » (Rom.
xiv, 5). Sans mépriser le conseil ou l'exemple de notre
prochain (1), écoutons surtout ce cpie Dieu nous dit à nous-
même. Si notre conscience nous appelle vraiment à quelque
intransigeance inusitée, ne lui désobéissons pas sous le
prétexte que la majorité de nos frères pensent avoir à garder
une attitude plus patiente ; mais aussi, quand notre
conscience ne nous dicte pas elle-même les mesures radicales
auxquel un autre croit devoir recourir, n'allons pas trop
facilement imaginer que, sous peine de lâcheté, il nous faut
agir de même. Lui, fait son devoir ; en l'imitant sans
obligation réelle, nous ne ferions qu'une folie. Malheur au
prophète qui, ayant entendu l'appel de Dieu, retient par lâcheté
la parole captive mais malheur aussi à l'homme qui, n'y
ayant point été convié par l'Eternel, pousse témérairement
le cri de guerre, comme Sédécias, fils de Kenaana, qui
s'était orné de cornes de fer, mais qui n'était qu'un faux-

prophète (1 Rois xxii, 11).

Ce que nous avons essayé de faire, dans ces trois études
successives sur l'application de l'idéal chrétien à la vie
réelle, ce n'est point — on a bien pu le remarquer — de

fournir des solutions précises pour tel ou tel cas spécial. Si
dans le champ même de la morale naturelle — sur quelque
base d'ailleurs qu'elle soit posée — il ne manque pas de

surgir ce qu'on appelle plus ou moins exactement des « conflits

de devoirs », il n'en saurait manquer davantage dans

(1) Je n'insisterai pas ici, l'ayant fait ailleurs (Essor, n° du 8 avril
1916), sur ce devoir de recueillir les lumières que l'expérience et la sagesse
de nos frères peuvent fournir à notre conscience.



132 PHILIPPE BRIDEL

le champ de la morale chrétienne. Mais, dans celle-ci comme
dans celle-là, de pareilles difficultés, toujours individuelles

par essence, ne peuvent être tranchées a priori ; il faut les

renvoyer au jugement de la conscience personnelle.
Ce que j'ai tenté d'élucider, ce sont les principes qui ont

à présider à ce jugement, c'est l'esprit dont le chrétien doit
s'inspirer dans les relations qu'il soutient avec le monde,
au sein duquel s'écoule sa vie et où il faut que s'affirme
son action. Faute de lumière à cet égard, le croyant se

trouve trop habituellement condamné à végéter dans une
existence de compromissions, qui lui apparaissent à la fois
inévitables et coupables : situation ruineuse pour sa paix
intérieure et très dangereuse moralement, puisqu'une fois
admis qu'on se laisse arracher ainsi par la nécessité des

concessions contraires au devoir, on n'a plus de règle fixe,
mais, ballotté sans cesse entre les appels de l'idéal et les

sollicitations de la nature, on risque de perdre entièrement
la maîtrise de soi-même, pour devenir cet « homme irrésolu,
inconstant dans toutes ses voies », dont parle l'épître de

Jacques (i, 8).
Le chrétien ne doit pas accepter de vivre ainsi en état de

« mauvaise conscience » et divisé au-dedans de lui-même.
Il m'a paru que le moyen d'assurer notre unité morale, c'est
de substituer au régime des compromissions toujours
arbitraires, celui qui peut résulter d'une acceptation franche
et raisonnée de la hiérarchisation des autorités auxquelles
nous sommes appelés à obéir.

Mon point de vue repose sur le dogme de la création,
d'après lequel ce que nous appelons les lois de la nature,
sans avoir — il s'en faut — la perfection de la loi céleste,
sont bien néanmoins une œuvre divine, un facteur élémentaire

du plan rédempteur, les prémisses de l'ordre définitif.
Ce que la théologie traditionnelle de l'Eglise confesse depuis
longtemps à ce sujet, je l'affirme à plus forte raison de ces
sublimes produits de la nature humaine : la société organisée,

l'Etat avec ses lois de justice, — tout imparfaites qu'el-



LE CHRÉTIEN ET L'ÉTAT l33

les soient encore. Avec tous les chrétiens j'ajoute à ces
deux choses : d'une part, cette « histoire sainte » où l'on voit
Dieu, pour sa révélation directe et proprement dite, s'assujettir

à la marche des temps, procéder par étapes successives,

sanctionner provisoirement ce qui est encore fort loin
d'être toute sa parole ; et, d'autre part, ce persévérant
travail, ce graduel processus de la sanctification par lequel
son esprit conduit chacune de nos âmes, qu'il bénit dès

leurs premiers pas vers la lumière.
Et de tout cela je conclus que, si l'une des perfections

de l'amour du Père céleste est la sainteté, une autre — à

laquelle on n'a pas toujours fait assez de place en dogmatique

et en morale — c'est la patience. Dieu est patient : ce

qui n'est encore qu'imparfait, mais peut servir d'étape sur
la route de la perfection, n'est point dédaigné par lui
comme n'existant pas ; lui qui est le bien absolu, il reconnaît

la valeur de biens relatifs et, loin de leur dénier toute
portée, entend qu'on les respecte et les utilise; lui, enfin,
qui est l'autorité suprême et nous réclame pour son
service, il n'en laisse pas moins fonctionner au-dessous de lui
d'autres autorités, provisoires, limitées, mais réelles, du
gouvernement desquelles il n'émancipe pas ses enfants.

La conclusion de tout cela c'est la franche distinction du

spirituel et du temporel, — distinction dont la séparation de

l'Eglise et de l'Etat n'est qu'un corollaire. Remarquons en
passant que, si l'on doit bien parler de ee séparation » entre
l'Eglise et l'Etat parce qu'il s'agit là de deux sociétés
visiblement constituées, entre le temporel et le spirituel U faut
employer plutôt le mot de et distinction ». Un tel terme
n'implique point la négation de tout rapport ; car, ainsi que
nous avons eu soin de le bien marquer, le spirituel doit
tendre constamment à exercer son influence régénératrice
sur le temporel. Tout ce qu'il s'agit de proclamer c'est que
le temporel subsiste à côté du spirituel et se régit par des
lois qui lui sont propres ; en sorte que l'Etat, par exemple,
et sa justice — ainsi que la nature en général — ne sont



l34 PHILIPPE BRIDEL

point supprimés par l'apparition de l'Evangile en ce monde,
mais que, de par la volonté de Dieu, le chrétien continue
d'être un citoyen comme il continue d'être un homme.

Et c'est précisément cette même distinction du temporel
et du spirituel qui, si elle fonde l'autonomie relative des

pouvoirs humains, garantit d'autre part à l'idéal évangélique

le maintien de sa pureté absolue, en le préservant de

tout périlleux mélange. Il est nécessaire aujourd'hui
d'insister sur ce point, dont plusieurs parmi nous tendent à

méconnaître l'importance.
En effet, par réaction contre certaines infidélités trop

réelles, mais par une réaction exagérée comme le sont bien
souvent les mouvements de cette espèce, de nobles cœurs
ont cru devoir proclamer ee la fin » du christianisme tel qu'il
s'était manifesté, propagé, déployé jusqu'à nos jours, pour
lui en opposer un autre, baptisé du nom de ee christianisme
social ». En faisant ainsi passer au premier rang ce qui
devra toujours être, à coup sûr, et ce qui du plus au moins
a toujours été de fait l'une des applications de l'Evangile,
les amis dont je parle ont amené une perturbation grave
dans l'organisme de la vérité chrétienne, ils en ont déplacé
le centre de gravité (ï). Par une conséquence logique,
quelques-uns en viennent maintenant jusqu'à penser que le

sceau de toute conversion authentique c'est la confession
de certaines doctrines concernant le régime du travail et
celui de la propriété. A la servitude des vieux schibboleths
dogmatiques, dont nous nous dégageons à peine, on tend à

substituer une servitude nouvelle, celle des schibboleths
ee sociaux ». Pareils à ces réactionnaires d'antan qui, unissant

(i) On a pu voir un résultat de cette perturbation dans la manière dont
M. Kutter a, dans Sie müssen, approuvé la négation du péché par les
socialistes. Cette misère théologique ne trouve pas son explication dans le seul
goût fâcheux de l'auteur pour les paradoxes, elle est bien l'aboutissement
naturel de toute la tendance. (Voir mon article « Christianisme et socialisme

» dans la Liberté chrétienne du i5 novembre 1907, qui offre un utile
complément aux études que je termine ici.)



LE CHRÉTIEN ET L'ÉTAT l35

comme ils disaient ee le trône et l'autel », voulaient qu'être
chrétien ce fût prendre rang parmi les soutiens résolus
de la monarchie et de la féodalité, on voudrait maintenant
qu'être chrétien ce soit se déclarer ee socialiste », c'est-à-dire

— pour autant qu'on peut déchiffrer quelque chose dans ce

terme protéen — se proclamer partisan du collectivisme.
Or l'Eglise se ferait, et qui est pis ferait à l'Evangile, autant
de tort en adoptant ce programme-ci qu'elle a fait en
souscrivant à celui-là ; par cette seconde voie non moins que
par la première elle s'écarterait de Celui qui est et le chemin

».

Chrétiens, mes frères, soyez sincèrement chrétiens d'abord :

réconciliés avec Dieu par Christ, résolus à le servir en toutes

choses avec l'aide de son esprit, pieux, purs de cœur,
loyaux, désintéressés, fraternels ; et puis, chacun de vous
selon ses lumières, chacun selon ce qu'ont pu vous apprendre

votre position, vos expériences, vos réflexions, adoptez
en matière politique ou économique le parti qui vous paraît
le meilleur : soyez ainsi socialistes, libéraux, réactionnaires

peut-être ; mais, au nom du ce ciel » — c'est le cas de

parler ainsi — ne confondez jamais une cause terrestre,
si excellente puisse-t-elle vous apparaître, avec les intérêts
mêmes du royaume de Dieu.

Ph. Rridel.


	L'idéal évangélique dans son application à la vie réelle. Partie 3,  Le chrétien et l'état

