Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 5(1917)

Heft: 23

Artikel: L'idéal évangélique dans son application a la vie réelle. Partie 3, Le
chrétien et I'état

Autor: Bridel, Philippe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379984

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379984
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L' IDEAL EVANGELIQUE DANS SON APPLICATION A LA VIE REELLE (%)

III. — LE CHRETIEN ET L'ETAT

Nous avons vu combien est délicate, et parfois pénible,
la situation du chrétien quand il est contraint d’assister
impuissant, ou méme de collaborer indirectement, & ce que
font, contre son gré, des gens auxquels il se trouve attache
par les liens de la solidarité familiale ou économique. Bien
plus rigoureuse encore est la dépendance a laquelle il est
soumis par rapport & UEtat. Car, de toute autre association
humaine on arrive plus ou moins a se dégager quand la
conscience l'exige; mais I'Etat c’est la société mécessaire,
inévitable, qui nous enveloppe de toutes parts et qui dis-
pose contre nous de redoutables moyens de contrainte.

Sans compter les difficultés particulieres qui peuvent, a
tel ou tel moment, surgir dans les rapports de 'enfant de
Dieu avee U'Etat dont il est ici-bas le ressorlissant, ou plu-
tot, a la base de loules ces difticultés, n’y a-t-il pas une
opposition permanente et essentielle, une opposition de
principe, tenant au fait méme que le chrélien appartient au
royaume des cieux, tandis que I'Etat est terrestre ? Bien des
publicistes, en effet, ont affirmé I'incompatibilité radicale de
la piété chrétienne avec l'existence et la prospérité d'une
société politique. Rappelons-en deux ou trois exemples.

Dans la Fable des abeilles, parue a Londres en 1706, le

(") Voir les n® de novembre-décembre 1916 et de janvier-mars 19 2.



116 PHILIPPE BRIDEL

médecin Mandeville cherchait a prouver que ce sont «les
vices des particuliers qui tendent a4 I'avantage du public » ;
 que, sans I'égoisme, la poursuite acharnée du gain, la vanité,

I'amour du plaisir et du confort, sans mainte autre tendance
encore, condamnée par la morale évangélique, une cité cour-
rait bien vite a sa ruine.

D’un point de vue assez différent il est vrai, Rousseau,
de son coté, — Rousseau premiére maniére, car il s’est plus
tard corrigé la-dessus — écrivait dans le Contrat social :
« Toute bonne politie est impossible dans les Etats chré-
tiens... Loin d’attacher les cceurs des citoyens a I'Etat, cette
religion les en détache comme de toutes les choses de la
terre. Je ne connais rien de plus contraire & 'esprit social...
Une société de vrais chrétiens ne serait plus une société
d’hommes... Les vrais chrétiens sont faits pour étre esclaves. »

On sait (ue le tolstoisme, tout en prenant a l'inverse le
parti du christianisme — comme il I'entend — contre
PEtat — dont il réclame la suppression, — tombe d’accord
avec Mandeville etle Contrat social sur le point fondamental :
a savoir qu’il y a contradiction entre 'esprit de ’Evangile
et I'existence d’un corps politique.

D’autres, sans doute, ont combattu cette thése. Ripostant
a un quatrieme critique, que jaurais pu ajouter aux précé-
dents, Montesquieu a écrit : « M. Bayle ose avancer que de
véritables chrétiens ne formeraient pas un Ktat qui pit
subsister. Pourquoi non ? Ce seraient des .citoyens infini-
ment éclairés sur leurs devoirs, et qui auraient un trés
grand zéle pour les remplir; ils sentiraient tres bien les
droits de la défense naturelle ; plus ils croiraient devoir a
la religion, plus ils penseraient devoir a4 la patrie. Les prin-
cipes du christianisme, bien gravés dans le cceur, seraient
infiniment plus forts que ce faux honneur des monarchies,
ces vertus humaines des républiques, et cette crainte servile
des Etats despotiques. » (1)

(1) Esprit des lois, xx1v, 2I.



LE CHRETIEN ET L'ETAT 117

Laissons de coté tous les sujets spéciaux sur lesquels
peut se porter la contestation dont il s’agit, et allons tout
droit au principe. Est-il possible qu'un chrétien reconnaisse
lautorité de I'Etat ? Peut-il se soumettre & des décisions,
souvent fort graves, prises sans son approbation et, dans
plus d'un cas, contraires a son idéal?

Si le doute surgit ici, ce n’est pas certes (qu'on puisse
supposer le disciple de Jésus rebelle a toute obéissance, en
vertu de cet orgueilleux individualisme qui faisait dire a
Nietzsche: « Il n'y a point de Dieu; car je ne saurais sup-
porter qu’il y en eit un et que ce ne fit pas moi. » Non, sans
doute ; mais, précisément parce qu’il croit en Dieu et parce
qu’il se prosterne devant Dieu dans une humble obéissance,
le chrétien ne va-t-il pas étre réfractaire a toute autre dépen-
dance ? '

Ainsi peut-on raisonner. — Je ne crois pas que ce soit
raisonner juste. L’existence d’une autorité supréme ne me
parait nullement inconciliable avec l'existence d’autorités
subordonnées qui, instituées ou pour le moins reconnues
par le chef de la hiérarchie, aient & exercer leur domination
chacune en un domaine particulier. Tel ce capitaine qui
disait : « Soumis moi-méme & des supérieurs, j'ai des soldats
sous mes ordres; je dis 4 'un: Va, et il va; a lautre:
Viens, et il vient » (Matth. viu, g ; Lue vi, 8). Les ordres
de Dieu parviennent-ils A ses enfants exclusivement par
leur conscience, (ui est (je ne songe point & le contester)
I'organe le plus direct de nos communications avec le Sei-
gneur et, par conséquent, 'instance supréme appelée a tout
juger en dernier ressort ? Les actes d’'un chrétien, s’ils ne
doivent jamais contredire au verdict de ce juge-la, sont-ils
tous, pourraient-ils étre tous dictés positivement par la con-
science ? |

Voyons : manger, dormir, nous préserver du froid, n’est-
ce pas la nécessité qui nous impose ces actes ? Kt les lois
de la nature auxquelles nous obéissons ainsi ne sont-elles
pas un effet de la volonté du Créateur, une autorité, d’ordre



118 PHILIPPE BRIDEL

inférieur, auquel ce maitre supréme a soumis notre étre
physique ? Il est bien entendu que Dieu n’abdique point
pour cela ses droits souverains, en vertu desquels il peut
nous appeler parfois & nous émanciper de cette maitrise
physique et a affronter, pour I'accomplissement de quelque
impérieux devoir, les privations les plus dures a la chair,
Dans un domaine plus élevé, ne surgit-il pas, de ce
réseau de liens familiaux et économiques dont nous avons
parlé (dans un article précédent), un grand nombre d’auto-
rités aussi qui nous dictent une bonne partie de nos actes ?
L’enfant agit selon (ue ses parents le lui prescrivent, le
serviteur comme il est commandé par son maitre, le mar-
chand conformément aux désirs de sa clientele. Dans la
mesure ol les diverses autorités de ce genre ne dépassent
point les limites de leurs compétences, et hormis les cas ou
leurs prétentions viendraient en conflit avec celles dune
autorité plus haute, ne sont-elles pas, elles aussi, 'expres-
sion de la volonté divine ? Avez-vous jamais hésité, par
exemple, & penser qu'en se soumettant & son pere et & sa
mere c’est & Dieu que l'enfant obéit ? Cependant pére ni
mere ne sont point infaillibles. Mais, sauf des cas exception-
nels, ou sa conscience viendrait & réclamer d’une facon
positive (ainsi, quand des parents pervertis lui commanderaient
un larein), 'enfant, n’ayant pas une expérience suffisante de
la vie pour prétendre & se diriger lui-méme, sa sagesse, sa
vertu c’est de se plier & la volonté de ses guides providen-
tiels. Eh! bien, & son tour I'Ktat, cette famille plus vaste et
d’'une autre sorte, se présente comme exercant une autorité
sur les individus qui le composent; cette autorité est, en
principe, légitime, digne d’étre obéie par le chrétien.
Certaine philosophie politique a tellement déifié cette ins-
titution, elle I'a si bien ornée d'un nimbe mystique, elle
en a voulu étendre les droits dune facon si excessive,
qu'on pourrait étre tenté d’aller par réaction jusqu’a contes-
ter & 'KEtat ce qui lui revient en propre. Il faut s’en bien
garder ; car on ne détruit point une erreur en lui en oppo-



LE CHRETIEN ET L'ETAT 119

sant une autre. L’Etat n’est pas, certes, cet étre surnaturel
et sacré devanlt lequel certains voudraient nous apprendre
a nous prosterner dans une soumission sans réserve, avec
interdiction de jamais critiquer ce qui se fait en son nom.
Mais I'Etat est bien loin d’étre, inversément, ce monstre
odieux, cet intrus que d’autres voudraient voir disparaitre
au profit de je ne sais quel cosmopolitisme anarchique et
auquel, en attendant, ils ne s’estiment tenus & aucun sacri-
fice. L’Etat n’est qu'un produit de la nature, un produit de
I'homme « naturel » : c¢’est entendu ; mais ¢’en est un pro-
duit normal, et des plus élevés en méme temps qu’il est des
plus complexes. Que de facteurs divers ont collaboré a sa
formation ! Nécessités géographiques, affinités de races,
pareniés linguistiques, et par-dessus tout, un concours
inextricable d’événements hisloriques qui ont abouti &
déterminer, dans l'ensemble du genre humain, certains
groupements particuliers, non point parfaits, non point
soustraits & la possibilité de remaniements futurs, mais
doués néanmoins d’'une persistance relative au milieu du
flux éternel des choses terrestres.

A cette société qu’est I'Etat, de grandes fonctions incom-
bent, qu’en vertu de sa persistance méme et de son étendue
il est seul en position de remplir. La plus considérable
c’est 'administration de ce «droit», ou nous avons vu se
révéler I'un des chefs-d’ceuvres de la raison humaine. Ajou-
tons-y, sans prétendre épuiser le sujet, ’établissement et le
développement de toutes les conditions nécessaires a la
civilisation, c’est-a-dire au progreés du savoir et du bien-
etre. | _

Pour accomplir cette tiche immense, I’'Etat a besoin de
ressources : il les réclame de ses membres. Il a besoin aussi
et avant tout d’assurer sa propre existence ; et, pour la
défendre contre les attaques possibles, il en appelle aux
bras des citoyens. Telle une famille s’assure, d’'une part, le
gagne-pain qui lui est indispensable et, d’autre part, s’abrite
dans une maison dont les portes puissent résister aux



120 PHILIPPE BRIDEL

larrons. Enfin, comme la famille a son chef, qui la dirige,
ainsi I'Etat a son gouvernement, dont la mission est de
décider au nom de tous et en faveur de tous, mais aussi de
commander & tous, les choses qui appartiennent & l'intérét
commun. |

Il est rare que ces décisions et les commandements qui
en résultent puissent répo‘ndre 4 un sentiment unanime des
citoyens. De fait, tout ce qu'on peut demander, et ce qui
tend 2 se réaliser d’autant mieux que le systeme polilique
est meilleur, c’est que le gouvernement exprime bien les
intentions de la majorit¢ des citoyens : majorité & laquelle,
dans I'Etat comme dans toute autre société, la minorité n’a
qu'a se soumettre. Elle a pu combattre avec énergie, avant
qu’elle fat prise, une décision qu’elle estimait ficheuse ; elle
a ainsi dégagé sa responsabilité ; maintenant elle n'a plus
qu’a s’incliner devant le vote .acquis, et a4 s’efforcer d’en
atténuer de son mieux les inconvénients. (1) Son rdle est
analogue a celui de I'apotre Paul — dans ce navire qu’on
avait mis & la voile contre ses conseils — quand, au fort du
péril, loin de se désintéresser du sort d'un équipage dont il
n’était point responsable, il s’eflorcait d’en remonter le
moral et d’en éviter la ruine : « Il et fallu, disait-il, m’écou-
ter et ne pas partir de Créte ; ... mais maintenant je vous
exhorte 4 prendre courage: aucun de vous ne périra »
- (Aect. xxvII, 21 et 22). Ainsi agirent en 1870 les patriotes
francais, qui firent tous leurs efforts pour éviter une guerre
qu’ils estimaient néfaste, mais qui, une fois la partie enga-
gée, en face des malheurs du pays, alors que I'ancien gou-
vernement coupable avait perdu la téte, assumerent le poids
d’une lutte qu’ils n’avaient point voulue et, par la prolonga-

(1) Il est clair qu’on pourrait et devrait, par une équitable représentation

des minorités dans les Conseils publies, améliorer beaucoup le gouverne-

.ment. Reconnaissons, du reste, que parfois (pourquoi n’en est-il pas ainsi

dans tous les cas ou la chose serait possible ?) une majorité tient un certain
compte des opinions de la minorité et lui fait quelques concessions.



LE CHRETIEN ET L'ETAT 121

tion de la résistance, sauvant ’honneur de la patrie, assurérent
la possibilité de son relévement futur.

Souvent ce sera la le sort des chrétiens : souffrir, plus
que d’autres, des conséquences de mesures (u’ils n’ont
point contribué a déterminer, que peut-étre ils ont positi-
vement combattues. Il faut d’ailleurs reconnaitre qu’en
mainte occasion (et précisément, peut-étre, dans quelques-
uns des cas les plus graves) le citoyen n’a pas des moyens
d’information suffisants pour juger en toute assurance, en
sorte qu'il est réduit a se fier aux décisions prises par ses
représentants. Reconnaissons-le done, en ce domaine, nous
sommes «sujets», oui, sujets, méme a supposer la répu-
blique aussi bien organisée que possible.

Nous dirons tout a l'heure ce qui, pour des chrétiens,
met une borne a cet assujettissement, ce (ui fixe une limite
a leur devoir d’obéissance civique. Pour l'instant, je pose
Iexistence de ce devoir, jaffirme qu’il y a bien la une
obligation pour l'enfant de Dieu, et que c’est de par la
volonté de son Pére qu'il se trouve, ici, placé sous I'autorité
du gouvernement de son pays, comme & d’autres égards il
peut I'étre sous l'autorité d’un patron, comme il I'a été dans
son enfance sous celle de ses parents, comme il est, en tant
quhumain, assujetti aux lois de la nature.

Ce n’est donc pas tout a fait & tort que les rois se
réclament d’un droit divin ; mais si, comme nous le pensons
tous, 'autocratisme est loin d’étre le meilleur des systémes
politiques, si le plus juste apres tout c’est la démocratie
représentative, il faut reconnaitre que les élus du suffrage
populaire sont de droit divin bien mieux encore que les
princes héréditaires. Non pas, certes, que la voix du peuple
soit la voix de Dieu au sens impie ou l'on a parfois pro-
clamé cette maxime ; mais, Etat, voix du peuple, et gouver-
nement (ui leur sert d’organe, sont des pouvoirs providen-
tiels que, dans le domaine qui leur est assigné, Dieu laisse
agir et sanctionne.

Que tel soit le vrai point de vue chrétien, je n’essaierai

9



122 PHILIPPE BRIDEL

pas de le prouver simplement par un appel a4 'apdtre Paul :
il en est qui accuseraient ce « citoyen romain» d’avoir, lui
déja, dévié de la pure doctrine évangélique. Rappelons
toutefois ce (qu’il enseigne a ce sujet: « Que chacun, dit-il,
se soumette aux autorités; car il n’en est aucune (ui ne
vienne de Dieu ; ... le magistrat est ministre de Dieu pour
ton bien... Il faut donec se soumetire, non pas seulement
par crainte d’'une punition, mais par motif de conscience...
Rendez a tous ce qui leur est di : 'impoét & qui vous devez
I'impdt,... 'honneur 4 qui ’honneur est di» (Rom. xi,
1-6). (1) — Je tiens 4 remonter jusqu’a l'instance supréme, a
celui dont nul chrétien ne peut répudier le verdict et de la
parole duquel les derniers mots que nous venons de citer
ne sont guére, en somme, que le commentaire.

Un jour, pour tendre un piege a Jésus, cette question lui
fut posée: «Est-il ou non permis de payer le tribut a
César ?» Que répondit-il ? « Montrez-moi la monnaie qui
sert & ce paiement. De qui sont cette effigie et cette inscrip-
tion ? — De César. Rendez donc a César ce qui est & César,
et & Dieu ce qui est & Dieu. » (Matthieu xxi11, 16-22) Qu’'on
n’espére pas affaiblir la portée de cette parole en disant:
De quoi s’agissait-il? de quelques sous de cuivre; c’est la
tout ce que réclame et peut réclamer de nous I'empereur;
eh! bien, faisons-lui cette aumone, et qu’'on n’en parle plus :
tout le reste est pour Dieu! — Comment ? « Tout le reste
est pour Dieu ! » Mais, c’est cela méme qui serait étrange :
qu’il y edt véritablement — et si petite qu’on la fasse —
une part que nous devions soustraire 4 Dieu, et un reste —
quelque immense qu'on le suppose — qui lui reviendrait.

D’ailleurs, ces quelques sous ne sont pas si peu de chose
qu’il peut vous plaire & dire ; car, les donner, c¢’est obtem-
pérer au commandement du maitre paien, c’est reconnaitre
son autorité. Et que va-t-il faire de cet argent ? Payer ses
légions — qu’il n’emploiera pas toujours au service du bien ;

(1) Voir 1 Pierre 11, 13-17.



LE CHRETIEN ET L’ETAT ' 123

— satisfaire A ses vanités dispendieuses, quand ce ne sera
pas a d’horribles débauches; construire des théatres et des
cirques, dans lesquels bientot, 0 Jésus, on livrera tes dis-
ciples aux bétes.

Mais il me semble (ue jentende le Sauveur répondre :
Hélas ! tout cela est possible ; tout cela n’est que trop cer-
tain. César est souvent un orgueilleux, un corrompu, qui
ne s’acquitte pas de sa mission comme il le devrait, qui
emploie mal les ressources dont il dispose. Il aura bientot
a rendre compte de son administration devant le tribunal
du roi des rois, et il se peut qu'avant méme que luise ce
jour solennel, déja le roi des rois le fasse choir du trone
qu'il occupe sans accepter les sérieuses responsabilités du
regne. Pour aujourd’hui, cependant, le Tout-puissant le laisse
en place : il est César, le chef de I’Etat auquel vous ressortissez.
Cet argent que le prince réclame, s’il est fort coupable d’en
employer mal une grande partie, il est néanmoins en droit
de le recueillir ; car c’est au prince qu’incombent la protec-
tion de '’empire, le maintien du bon ordre, I'administration
de la justice, le développement des moyens de communica-
tion, qui préviennent les famines et qui rendront possible
d’aller — comme je vais le commander a mes disciples —
évangéliser toutes les nations du monde. Cest a Dieu
encore que vous obéirez en respectant les pouvoirs institués
selon les décrets de sa providence. Car il n’y a aucune part
de votre vie qui ne doive dépendre de Dieu; mais, tantot
il s’agit pour vous d’obéir aux ordres directs qu’il vous
donne par son esprit, et tantot de lui obéir — a lui encore
et toujours — en vous soumettant aux autorités auxquelles
il a, en tel ou tel domaine, assujetti votre existence.

C’est ainsi que doit s’interpréter, je pense, la déclaration
de Jésus concernant César : surtout si I'on tient compte de
ce que fut son attitude en face de Pilate, selon le récit du
quatrieme évangile (Jean xvir, 33-37). Jésus, devant le
gouverneur romain, affirme sa propre royauté, son indépen-
dance souveraine, l'autorité qui lui appartient dans le



124 PHILIPPE BRIDEL

domaine de la vérité. Mais il ne nie point pour cela cette
autre autorité, que Pilate posséde 4 son égard ; et, non seu-
lement il ne la nie point, mais il en proclame !'origine
divine : il ne s’agit point la d'un pouvoir que cet homme
exercerait accidentellement et par un simple effet de sa force
personnelle : « Tu n’aurais aucun pouvoir s’il ne t’avait été
donné d’en haut », dit Jésus (Jean x1Xx, 1T1).

Il est & propos de rappeler un autre trait encore de I'his-
toire évangélique : celui qui nous montre Jésus refusant de
se prononcer dans une affaire de partage entre deux fréres.
« Nul ne m’a établi pour cela », déclare-t-il, renvoyant les
questions de cette nature a ceux qui sont « établis » juges
(Luc x11, 13). Robertson (1) a fait ressortir, dans une de ses
pénétrantes études, toute la portée de cette réponse. Clest,
remarque-t-il, en se gardant de sortir de son domaine pro-
pre, celui de la religion pure, que Jésus a assuré le carac-
téere spirituel et, du méme coup, la permanence de son
autorité. Dévier de cette ligne, en effet, n’ett-ce pas été,
sous couleur de hater la réalisation du Royaume, la com-
promettre irrémédiablement. Et n’est-ce pas la 'un des pie-
ges ou le tentateur avait essayé de le prendre au début de
sa carriere? N’allons donc pas demander au Christ des
lecons de politique ou d’économie sociale ; ce serait tomber
dans une erreur analogue a celle des gens qui consultent
« Moise » — c’est-d-dire la Genése — en matiére de géolo-
gie. L’Evangile n’enseigne rien, d'une facon directe, sur la
monarchie ou la république, sur la propriété individuelle
ou le collectivisme, pas plus que sur l'allopathie ou I'ho-
mceopathie. Chose plus singuliére! Jésus ne parait pas avoir
dit un mot — en tous cas un mot qui ait frappé et qui soit
resté — sur l'institution de l'esclavage. Il est resté « dans
son ordre de sainteté », comme dit Pascal. Et c’est ce qu'il
nous fallait. Il n’a tracé aucun programme: il a apporté
I’Evangile. Un programme et été bientot épuisé ou fit

(1) Christ's Judgment respecting Inheritance. (Sermons, vol. Il, 1.)



LE CHRETIEN ET L’ETAT 125

devenu bientot inapplicable; I’Evangile, au contraire, reste
a jamais neuf, toujours inspirateur de progres; il est « dans
le monde I'immortelle semence de la liberté » (Vinet), de la
justice, de la fraternité.

Beaucoup aujourd’hui sont portés a penser que si le
Christ s’est abstenu de convier ses disciples immédiats a la
transformation de la chose publique et ne leur a imposé
quune tache de propagande religieuse c’est, qu’attendant
une trés prochaine fin du monde, il voyait dans I'Etat et
dans ses institutions des choses trop provisoires pour qu’il
valat la peine de travailler a les améliorer. J'ai peine a
croire que Jésus ait nourri l'illusion dont il s’agit. Sans son-
ger a discuter pertinemment cette affaire, je me borne a
constater ue si, parmi les paroles qui nous sont rapportées
de lui, il en est qui présentent la fin comme imminente,
d’aatres décrivent 'avancement du regne de Dieu comme
le résultat d’'un patient effort, qui ne peut qu’étre spirituel
de nature (Matth. x111, 31-33 ; ete.); or il est impossible qu'un
pareil connaisseur de la vie morale en son essence intime,
et du coeur humain tel qu'il est, ait pu se méprendre au
point de penser qu'un « levain » de cette espece ferait sans
retard lever une telle « pate ». D’ailleurs, le vrai corollaire
d'une apocalyptique a bréeve échéance n’etit pas été: « Ren-
dez a César ce qui est a César,... parce qu’il ne vaut pas la
peine d’entrer en conflit avec sa puissance qui va disparai-
tre » ; mais plutot: « Ne cédez rien a César. Pour vous,
qui appartenei au seul monde réel, César n’est qu'un fan-
tome sans consistance; ses lois, ses prétendus droits sont
nuls : vous n’en devez tenir aucun compte ». La conclusion
logique de la vision qu’on préte a Jésus eit été le fana-
tisme; or ce n’est point le fanatisme, mais la patiente et
active espérance (u’il a mise au cceur de ses disciples.

Cette sorte d’indifférence majestueuse que Jésus semble
adopter a I'égard des questions de droit civil ou public n’a
point un motif apocalyptique : elle découle de la distinction
qu’il percoit trés nette entre deux domaines, tous deux



1206 PHILIPPE BRIDEL

réels et qu’il sait devoir coexister jusqu’au renouvelle-
ment (proche ou lointain) de toutes choses: d'une part, le
royaume des cieux, dont sa mission a lui Jésus est de
procurer la venue, royaume aux lois toutes saintes, et ol
nul n’entre que par adhésion volontaire; puis, d’autre part,
le « monde », dont tous les hommes font partie, incrédules
comme croyants, monde qui a ses lois aussi — tout comme
la nature inanimée a les siennes, — monde dont Jésus ne
saurait donc prétendre a se faire directement le législateur,
sans renoncer toutefois & y faire pénétrer, d'une fagon gra-
duelle, son influence régénératrice.

Et dés lors, en face de I’Etat, comme en face de toutes les
puissances & qui le Pére céleste a soumis ses enfants, voici
l'attitude qu’ils auront a tenir :

1° Il ne saurait s’agir pour eux de prendre une position
purement négative et anarchique. Il y a un esprit qui dit :

Ich bin der Geist der stets verneint !

Und das mit Recht ; denn alles was entsteht
Ist werth dass es zu Grunde geht ;

Drum besser wir’s dass nichts entstinde. (1)

C’est 14 I'esprit de Méphistophéles ; ce n’est pas celui que
peut inspirer un Dieu qui, aprés avoir créé¢ le monde, le
laisse subsister et développer les effets des forces dont il I'a
doué. Ce que le Dieu saint supporte avec tant de patience,
ce qu’il ne fait point disparaitre, mais conserve, utilise et
prend pour base de son ceuvre rédemptrice, aurions-nous
I'audace de dire que nous sommes trop célestes, nous, pour
le pouvoir supporter ? :

2° Toutes les puissances de l'ordre naturel sont suscep-
tibles de transformations progressives, (ui, sans jamais les
aflranchir du sceau de l'imperfection, peuvent les améliorer
d'une facon réelle, les appropriant a4 servir plus docilement
les desseins du Maitre supréme.

Ainsi : il n’est pas, sans doute, au pouvoir de 1’homme

(1) Geethe, Faust.



LE CHRETIEN ET L’ETAT 12~

de changer les lois de la nature ; mais, en apprenant a les
bien connaitre, il arrive a en tirer des ressources de plus
en plus abondantes et & les mettre toujours mieux au ser-
vice de buts raisonnés. Ainsi encore : la famille, sans étre
abolie au cours des ages, s’est transformée. Combien, par
exemple, l'autorité paternelle, si rigoureuse & 1'époque ou
chez les Romains le pére avait droit de mort sur ses enfants,
n’est-elle pas devenue — au moins en principe, et la plu-
part du temps en réalit¢ — plus morale, plus conforme aux
fins supérieures que cette autorit¢ doit servir. De méme,
enfin, tous les éléments du régime social, tous les rouages
du systeme politique, tant national qu’international, peuvent
et doivent subir de perpétuelles améliorations.

Il appartient aux disciples de Jésus plus qu’a personne
d’appliquer ici leur ardeur et leur dévouement. De par sa
vocation céleste, le chrétien ne saurait étre, en aucun
domaine, le paresseux conservateur de ce qui existe, mais bien
le réformateur progressiste, toujours a la recherche du mieux.
Et pour qu’il soit cela, il importe que sans cesse il se
remette en présence de l'idéal éternel. Il ne faut pas que,
tout absorbé par l'effort pratique d’améliorer le monde au
jour le jour, il en vienne a ne considérer (ue les mesures
immédiatement réalisables, les tiches auxquelles il doit se
dévouer sur I'’heure, perdant ainsi de vue la nécessité de se
perfectionner constamment lui-méme et de tenir toujours
son cceur beaucoup plus haut que ne peuvent atteindre, en
fait, aucune des entreprises auxquelles il travaille ici-bas.

Et c¢’est la qu’apparait le vrai role de 'Eglise. Plusieurs au-
jourd’hui ont une tendance & la vouloir jeter tout entiere dans
des ceuvres extérieures et d'un résultat directement pratique.
On la somme de « renoncer a elle-méme », comme s’il y
avait égoisme de sa part 4 songer a sa propre édification.
Certes, il est bon de lui répéter souvent qu'elle a d’im-
menses responsabilités & l'égard du monde; et surtout,
sans doute, il y a beaucoup de chrétiens qui, — gourmands
spirituels, oubliant qu’'on n’a pas le droit de manger si I'on



128 PHILIPPE BRIDEL

ne veut pas travailler, — doivent étre secoués dans leur
paresse et envoyés a l'ouvrage. Mais, pour 'amour méme
du monde dont elle doit étre la Jumiére et le sel, il importe
que I'Eglise entretienne sa propre  vie. Son role essentiel,
en tant qu'Eglise — et ce role est sublime — c’est de
susciter, ¢’est d’instruire, ¢’est d’entretenir et de réchauffer
des chrétiens qui, eux, porteront dans les divers champs de
la société humaine l'esprit évangélique du progrés et des
améliorations pratiques. Il faut que le levain entre dans la
pate, oui; mais, — pour continuer la comparaison —
comme il surgit toujours de nouvelle pate, il est nécessaire
que toujours aussi du levain nouveau soit disponible, que
toujours il s’en reforme. L’Eglise est la fabrique ou ce fer-
ment doit s’élaborer et d’ou, sans cesse rajeuni dans sa viru-
lence, il doit étre jeté dans le monde. |

3° Enfin, 'autorité que nous reconnaissons a I’Etat et au
gouvernement qui le représente, ne lui est accordée qu'en
vue des fonctions qu’il est appelé a remplir. Prince hérédi-
taire ou conseil élu par le peuple, ce gouvernement est
toujours composé d’hommes faillibles : il ne saurait étre
parfait ; il faut donc savoir lui pardonner mainte erreur,
supporter de sa part mainte faute. Mais il y a, de par la
nature des choses, une limite 4 cette tolérance : une sage
doctrine politique doit admettre, pour un peuple qu’ opprime
un gouvernement tyrannique et qui se voit, par ce gouver-
nement méme, privé de tout autre moyen de s’affranchir, le
droit a la révolution.

Définir ce droit redoutable, préciser les conditions dans
lesquelles il peut s’exercer utilement, en d’autres termes
aboutir & la substitution d'un gouvernement meilleur au
gouvernement (u'on écarte, et, par conséquent, affermir
I'ordre politique — tout au contraire de l'anarchie qui ne
détruit un ordre, mauvais ou bon, qu'au profit du désor-
dre —, c’est la un sujet délicat et considérable qu'on ne
saurait traiter a cette place.

Mais il est des cas ou, sans pouvoir songer 4 fomenter



LE CHRETIEN ET L’ETAT 129

un changement de régime, un homme fidéle au verdict de
sa conscience, un chrétien en particulier peut étre appelé a
refuser son obéissance personnelle aux ordres du gouverne-
ment, sur tel ou tel point spécial. Nulle autorité, avons-nous
vu, n’a de pouvoir que celui qui lui est « donné d’en haut ».
Or, si cette déclaration fonde le respect di & l'Etat, elle
proclame aussi la limite qui y est inhérente. En déléguant
une parlie de sa puissance sur cette terre, Dieu n’a point
pour cela renoncé a régner; il se réserve l'autorité supréme.
Et si, par une usurpation dont un pouvoir subordonné se
rend coupable ou par une faute grave qu’il commet dans
Paccomplissement de ses fonctions, un conflit vient & surgir
entre le commandement du dit pouvoir et 'expresse volonté
du Seigneur des seigneurs, le chrétien n’a qu'une chose &
faire : « Obéir a Dieu plutot qu’aux hommes » (Actes v, 29).
Cela peut cotiter cher. Il en est qui ont payé de leur vie la
fidélité au Maitre supréme ; il en est en plus grand nombre
encore — et non pas seulement parmi les croyants — qui,
ne pouvant accepter le régime régnant dans leur patrie, ont
pris le chemin de l'exil.

Quand faut-il en venir & ces extrémités ? Quand faut-il
cesser d’étre « soumts, par motif de conscience » (Rom. xii,
5) aux autorités humaines et, par motif de conscience, leur
désobéir? C’est 1a une question toute pareille a celle qui
nous est apparue précédemment & propos des relations du
chrétien avec les hommes en général ; et nous ne pouvons
y répondre que de la méme manieére, en disant que chacun
doit, en pareil cas, se décider suivant ses propres lumieres,
sans condamner ceux d’entre ses fréres qui pourront com-
prendre leur devoir autrement que lui.

S’étonnera-t-on (ue deux chrétiens sinceres, disposés
I'un comme lautre a faire, quoiqu’il en puisse cotter, ce
que le Seigneur exigera, ne tombent pas d’accord dans leur
facon de résoudre un méme cas de morale ? Se scandali-
sera-t-on qu'a deux hommes qui se recueillent pour écouter
ce quil leur dit dans leur conscience, Dieu ne fasse pas



130 PHILIPPE BRIDEL

clairement entendre le méme mot d’ordre ? Mais, apres tout,
ces deux hommes, bien que pareillement chrétiens, se dis-
tinguent 'un de l'autre & maint égard ; ils différent de
tempérament, de force physique, de développement intel-
lectuel, d’age, d’obligations professionnelles ou de charges
de famille, bref, ce sont deux individualités distinctes : quoi
d’étrange que Dieu ne demande pas du premier exactement
ce qu’il requiert du second ? Dans la complexité infinie des
circonstances humaines au milieu desquelles son ceuvre doit
se poursuivre ici-bas, n'y a-t-il pas pour ses enfants des
tiches fort diverses, qui ne se peuvent accomplir qu'a la
condition que les uns occupent une place et les autres une
autre ? Le Dieu qui a étalé sur sa palette, en créant le
monde, toute une gamme de couleurs, qui a distribué la
seve végétale dans une multitude d’espéces de plantes
« depuis le cédre du Liban jusqu’a I'hysope », ne peut-il
aussi désirer d’avoir 4 son service des dmes plus dociles et
d’autres plus hardies, des consciences plus affranchies et
d’autres plus timides, des esprits plus conciliants et d’autres
plus portés a l'intransigeance ? Il dicte & chacun son devoir
et, si ce devoir est la plupart du temps semblable pour
tous, il se peut néanmoins qu’il ne le soit pas toujours.

En songeant a nos affaires ecclésiastiques de 45, il m’est
arrivé parfois de me dire qu’il avait été heureux qu’alors
tous les pasteurs zélés n’eussent pas vu leur devoir du
méme coté. Tandis que plusieurs chrétiens fideles, au prix
de grandes souffrances et affrontant maintes tribulations,
sortaient de 1'Eglise nationale, — puisque la grande masse
du pays n’était pas mire pour les comprendre et pour les
suivre, n’était-il pas providentiel que d’autres chrétiens
fideles (c’en étaient, certes, que Samson Vuilleumier, Louis
Fabre, pour ne nommer que ceux-la) comprissent autrement
leur tiche et, au prix de douleurs différentes mais non
moindres peut-étre, restassent dans les cadres officiels,
acceptant quant & eux ce que la conscience d'un grand
nombre de leurs collegues ne pouvait pas supporter ? Les



LE CHRETIEN ET L'ETAT 131

uns furent «de sens rassis» pour le Seigneur, les autres
furent «insensés» pour le Seigneur (2 Cor. v, 13); et, de
fait, le Seigneur s’est servi des uns et des autres.

Ce qui importe, en toute affaire, c’est que chacun agisse
selon qu’il est « pleinement persuadé en son esprit » (Rom.
X1v, 5). Sans mépriser le conseil ou 'exemple de notre pro-
chain (1), écoutons surtout ce que Dieu nous dit a nous-
méme. Si notre conscience nous appelle vraiment & quelque
intransigeance inusitée, ne lui désobéissons pas sous le pré-
texte que la majorit¢ de nos fréres pensent avoir a garder
une afttitude plus patiente; mais aussi, quand notre con-
science ne nous dicte pas elle-méme les mesures radicales
auxquel un autre croit devoir recourir, n’allons pas trop
facilement imaginer que, sous peine de licheté, il nous faut
agir de méme. Lui, fait son devoir; en l'imitant sans obli-
gation réelle, nous ne ferions quune folie. Malheur au pro-
phete qui, ayant entendu 'appel de Dieu, retient par lacheté
la parole captive! mais malheur aussi & 'homme qui, n’y
ayant point été convié par I'Eternel, pousse témérairement
le cri de guerre, comme Sédécias, fils de Kenaana, qui
s’était orné de cornes de fer, mais qui n’était qu'un faux-
prophéte (1 Rois xxi1, 11).

Ce que nous avons essayé de faire, dans ces trois études
successives sur l'application de l'idéal chrétien & la vie
réelle, ce n’est point — on a bien pu le remarquer — de
fournir des solutions précises pour tel ou tel cas spécial. Si
dans le champ méme de la morale naturelle - sur quelque
base d’ailleurs qu’elle soit posée — il ne manque pas de
surgir ce qu'on appelle plus ou moins exactement des « con-
flits de devoirs », il n'en saurait manquer davantage dans

(1) Je n'insisterai pas ici, layant fait ailleurs (Essor, n° du 8 avril
1916), sur ce devoir de recueillir les lumiéres que 'expérience et la sagesse
de nos freres peuvent fournir & notre conscience.



132 - PHILIPPE BRIDEL

le champ de la morale chrétienne. Mais, dans celle-ci comme
dans celle-la, de pareilles difficultés, toujours individuelles
par essence, ne peuvent &tre tranchées a priori; il faut les
renvoyer au jugement de la conscience personnelle.

Ce que j’ai tenté d’élucider, ce sont les principes qui ont
a présider a ce jugement, c’est I'esprit dont le chrétien doit
s’'inspirer dans les relations (u’il soutient avec le monde,
au sein duquel s’écoule sa vie et ou il faut que s’affirme
son action. Faute de lumiére & cet égard, le croyant se
trouve trop habituellement condamné a végéter dans une
existence de compromissions, qui lui apparaissent a la fois
inévitables et coupables: situation ruineuse pour sa paix
intérieure et trés dangereuse moralement, puisquune fois
admis qu'on se laisse arracher ainsi par la nécessité des
concessions contraires au devoir, on n’a plus de régle fixe,
mais, ballotté sans cesse entre les appels de l'idéal et les
sollicitations de la nature, on risque de perdre entiérement
~ la maitrise de soi-méme, pour devenir cet « homme irrésolu,
inconstant dans toutes ses voies », dont parle I'épitre de
Jacques (1, 8). |

Le chrétien ne doit pas accepter de vivre ainsi en état de
« mauvaise conscience » et divis¢ au-dedans de lui-méme.
Il m’a paru que le moyen d’assurer notre unité morale, c’est
de substituer au régime des compromissions toujours arbi-
traires, celui ui peut résulter d’'une acceptation franche
et raisonnée de la hiérarchisation des autorités auxquelles
nous sommes appelés a obéir.

Mon point de vue repose sur le dogme de la création,
d’aprés lequel ce que nous appelons les lois de la nature,
sans avoir — il s’en faut — la perfection de la loi céleste,
sont bien néanmoins une ceuvre divine, un facteur élémen-
taire du plan rédempteur, les prémisses de l'ordre définitif.
Ce que la théologie traditionnelle de 'Eglise confesse depuis
longtemps a ce sujet, je affirme & plus forte raison de ces
sublimes produits de la nature humaine: la société organi-
sée, 'Etat avec ses lois de justice, — tout imparfaites qu’el-



LE CHRETIEN ET L'ETAT 133

les soient encore. Avec tous les chrétiens jajoute a ces
deux choses : d’'une part, cette « histoire sainte » ou 1'on voit
Dieu, pour sa révélation directe et proprement dite, s’assu-
jettir & la marche des temps, procéder par étapes successi-
ves, sanctionner provisoirement ce qui est encore fort loin
d’étre toute sa parole; et, d’autre part, ce persévérant tra-
vail, ce graduel processus de la sanctification par lequel
son esprit conduit chacune de nos ames, qu’ll bénit dés
leurs premiers pas vers la lumiere.

Kt de tout cela je conclus que, si 'une des perfections
de 'amour du Peére céleste est la sainteté, une autre — &
lacquelle on n’a pas toujours fait assez de place en dogmati-
que et en morale — c’est la patience. Dieu est patient: ce
qui n’est encore qu'imparfait, mais peut servir d’étape sur
la route de la perfection, n'est point dédaigné par lui
comme n’existant pas; lui qui est le bien absolu, il recon-
nait la valeur de biens relatifs et, loin de leur dénier toute
portée, entend qu’on les respecte et les utilise; lui, enfin,
qui est lautorité supréme et nous réclame pour son ser-
vice, il n’en laisse pas moins fonctionner au-dessous de lui
d’autres autorités, provisoires, limitées, mais réelles, du
gouvernement desquelles il n’émancipe pas ses enfants.

La conclusion de tout cela c’est la franche distinction du
spirituel et du temporel, — distinction dont la séparation de
I'Eglise et de 'Etat n’est qu'un corollaire. Remarquons en
passant (ue, si l'on doit bien parler de « séparation » entre
I'Eglise et I'Etat parce qu’il s’agit la de deux sociétés visi-
blement constituées, entre le temporel et le spirituel il faut
employer plutot le mot de « distinction ». Un tel terme n’im-
plique point la négation de tout rapport; car, ainsi que
nous avons eu soin de le bien marquer, le spirituel doit
tendre constamment & exercer son influence régénératrice
sur le temporel. Tout ce qu’il s’agit de proclamer c’est que
le temporel subsiste a coté du spirituel et se régit par des
lois qui lui sont propres; en sorte que I'Etat, par exemple,
et sa justice — ainsi que la nature en général — ne sont



134 PHILIPPE BRIDEL

point supprimés par I'apparition de 'Evangile en ce monde,
mais que, de par la volonté de Dieu, le chrétien continue
d’étre un citoyen comme il continue d’étre un homme.

Et c’est précisément cette méme distinction du temporel
et du spirituel qui, si elle fonde l'autonomie relative des
pouvoirs humains, garantit d’autre part & I'idéal évangéli-
que le maintien de sa pureté absolue, en le préservant de
tout périlleux mélange. Il est nécessaire aujourd’hui d’in-
sister sur ce point, dont plusieurs parmi nous tendent a
méconnaitre I'importance.

En effet, par réaction contre certaines infidélités trop
réelles, mais par une réaction exagérée comme le sont bien
souvent les mouvements de cette espéce, de nobles cceurs
ont cru devoir proclamer « la fin » du christianisme tel qu’il
s’était manifesté, propagé, déployé jusqu’a nos jours, pour
lui en opposer un autre, baptisé du nom de « christianisme
social ». En faisant ainsi passer au premier rang ce (uil
devra toujours étre, a coup siir, et ce qui du plus au moins
a toujours été de fait 'une des applications de 1’Evangile,
les amis dont je parle ont amené une perturbation grave
dans l'organisme de la vérité chrétienne, ils en ont déplacé
le centre de gravité (). Par une conséquence logique, quel-
ques-uns en viennent maintenant jusqu’a penser (ue le
sceau de toute conversion authentique c’est la confession
de certaines doctrines concernant le régime du travail et
celui de la propriété. A la servitude des vieux schibboleths
dogmatiques, dont nous nous dégageons a peine, on tend a
substituer une servitude nouvelle, celle des schibboleths
« sociaux ». Pareils 4 ces réactionnaires d’antan qui, unissant

(1) On a pu voir un résultat de cette perturbation dans la maniére dont
M. Kutter a, dans Sie miissen, approuvé la négation du péché par les socia-
listes. Cette misére théologique ne trouve pas son explication dans le seul
goit facheux de l'auteur pour les paradoxes, elle est bien laboutissement
naturel de toute la tendance. (Voir mon article « Christianisme et socia-
lisme » dans la Liberté chrétienne du 15 novembre 1907, qui offre un utile
complément aux études que je termine ici.)



LE CHRETIEN ET L’ETAT 135

comme ils disaient « le trone et I'autel », voulaient qu’étre
chrétien ce fit prendre rang parmi les soutiens résolus
de la monarchie et de la féodalité, on voudrait maintenant
qu’étre chrétien ce soit se déclarer « socialiste », ¢’est-a-dire
— pour autant qu’on peut déchiffrer quelque chose dans ce
terme protéen — se proclamer partisan du collectivisme.
Or I'Eglise se ferait, et qui est pis ferait a I’Evangile, autant
de tort en adoptant ce programme-ci qu’'elle a fait en sous-
crivant a celui-la; par cette seconde voie non moins que
par la premiére elle s’écarterait de Celui qui est « le che-
min ».

Chrétiens, mes freres, soyez sincerement chrétiens d’abord :
réconciliés avec Dieu par Christ, résolus a le servir en tou-
tes choses avec l'aide de son esprit, pieux, purs de cceur,
loyaux, désintéressés, fraternels; et puis, chacun de vous
selon ses lumiéres, chacun selon ce (qu'ont pu vous appren-
dre votre position, vos expériences, vos réflexions, adoptez
en matiere politique ou économique le parti qui vous parait
le meilleur: soyez ainsi socialistes, libéraux, réactionnai-
res peut-étre; mais, au nom du « ciel » — c’est le cas de
parler ainsi ! — ne confondez jamais une cause terrestre,
si excellente puisse-t-elle vous apparaitre, avec les intéréts
mémes du royaume de Dieu.

PH. BriDEL.



	L'idéal évangélique dans son application à la vie réelle. Partie 3,  Le chrétien et l'état

