Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 5(1917)

Heft: 23

Artikel: Culture classique et christianisme
Autor: Labriolle de, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379983

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379983
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CULTURE CLASSIQUE ET CHRISTIANISME *

Saint Jérome, celui des Peres de I'Eglise qui a le mieux
réalisé le type du savant, rapporte dans une de ses lettres
un curieux épisode de jeunesse (1).

Décidé a embrasser la vie ascétique, il s’acheminait vers
Jérusalem, pour s’enfoncer ensuite dans le désert de Chaleis,
au sud-est d’Antioche. Dans sa passion pour l'étude, il
avait emporté avec lui ses livres, qu’il s’était procurés a
Rome « au prix de beaucoup de peine et de labeur », et
dont sous aucun prétexte il n’aurait pu se passer (2). lci, il
faut 'entendre évoquer lui-méme 1l'étrange histoire qu’il
raconta plus tard & 'une des patriciennes romaines dont il
était devenu le directeur spirituel :

« Malheureux que j'étais! Je jetnais, puis je lisais Cicéron :
aprés nombre de nuits passées a veiller, aprés les larmes que -
le souvenir de mes fautes de naguére arrachait du plus profond
de mon cceur, c’était Plaute que je prenais entre mes mains. Si

* Explication des sigles: P. L. — Patrologie latine, de Migne; P. G.
— Patrologie grecque, du méme éditeur; CV — Corpus de Vienne (Corpus
scriptorum ecclesiasticorum latinorum, Vienne et Leipzig); CB — Corpus
de Berlin (Die griechischen christlichen Schriftsteller der ersten drei Jahr-
hunderte, Leipzig).

(1) Ep. xxi1, 30 & Eustochium (HILBERG, dans CV, Liv, 189).

(2) ...bybliotheca... carere non poteram.



9o PIERRE DE LABRIOLLE

d’aventure, me ressaisissant, je me mettais a lire les Prophétes,
leur style sans élégance éveillait en moi de la répulsion. Mes
yeux aveuglés ne voyaient plus la lumiére; et ce n’'était pas a
mes yeux que je m’en prenais, c’était au soleil.

Tandis que I'antique serpent m'abusait ainsi, une fiévre vio-
lente pénétre. vers le milieu du caréme, jusque dans les moelles
de mon corps épuisé, et, sans aucune rémission, chose in-
croyable elle consuma tellement mes pauvres membres que je
n’avais presque plus de chair sur mes os.

Déja on songeait & mes funérailles. Mon corps était tout
glacé; un reste de chaleur vitale ne palpitait plus que dans la
tiédeur de ma pauvre poitrine.

Soudain je me sens ravi en extase, et transporté devant le
tribunal du Juge. Une si éblouissante lumiére émanait des
assistants que, couché &a terre, je n'osais lever les yeux. Inter-
rogé sur ma profession, je répondis : « Je suis chrétien. » Alors
celui qui- présidait: « Tu mens, dit-il; tu es cicéronien, et non
chrétien : la ou est ton trésor, la est aussi ton coeur. »

Je me tus aussitot; et, sous les verges (car il avait ordonné
quon m’en frappit), je me sentais torturé plus encore par la
brilure de ma conscience... Enfin ceux qui étaient présents, se
jetant aux genoux du président, le suppliérent de pardonner a
ma jeunesse et de laisser 4 ma faute le temps du repentir, quitte
a parachever plus tard le supplice, si jamais je lisais les ou-
vrages de la littérature profane. Et moi qui, dans un moment
aussi critique, voulais promettre mieux encore, je fis ce ser-
ment: « Seigneur, si jamais il m'arrive de posséder ou de lire
des livres profanes, je t'aurai renié!» Sur cet engagement je
fus congédié, et remontai sur la terre. Au grand étonnement
de tous, jouvris des yeux inondés de larmes, et ma douleur
convainquit les plus incrédules.

Ce n’avait pas été la un de ces profonds sommeils, un de ces
réves irréels dont souvent nous sommes dupes. J'en atteste le
tribunal devant lequel j'étais prosterné; j'en atteste le jugement
redoutable, objet de mon épouvante! Puissé-je n’étre jamais
soumis 4 un tel interrogatoire! J'avais les épaules meurtries; a
mon réveil, je sentais encore les coups. Dés ce moment, je me
mis 4 la lecture des livres divins avec autant de passion que
j'en avais mis a lire les livres humains. »



CULTURE CLASSIQUE ET CHRISTIANISME 91

Qu’il y ait dans ce fameux « songe » de saint Jérome une
bonne part de fiction, je ne ferais pas trop de difficulté a
ladmettre; et, 2 serrer de pres certains détails (1), comme
aussi certains demi-aveux ultérieurs de Jérome (2), on se
sent incliné & le croire.

Mais ce qui n’est pas douteux, c’est que le scrupule qu’il
a ainsi dramatisé¢ n’ait ¢été pour lui, comme pour tant
d’autres chrétiens lettrés des premiers siecles, la cause de
trés réelles et tres douloureuses angoisses morales. Dans
quelle mesure un chrétien, soucieux de mellre dans sa vie
intellectuelle et morale une enticre logique, avait-il le droit
de se complaire a la lecture des livres paiens et d’en faire
son aliment de prédilection ? Voila un probléme dont I'inté-
rét nous apparait quelque peu lointain. Pourtant il a suscité
‘méme dans le monde moderne d'ardentes polémiques, — a
la Renaissance (3), au XVII¢ siecle (4), surtout au XIXe (5).
Sous sa forme initiale, il impliquait des conséquences d'une
grande importance historique: & savoir 'avenir de la culture

(1) Cf. les observations de E.-Cu. Basur, Sainl Martin de Tours, Paris,
Champion, s. d., p. g9 et s. Toutefois je n’ai pas l'impression que saint
Jérome ait voulu faire eroire, comme le soup¢onnait M. Babut, & une mort
réelle suivie d’'une résurrection.

(2) Apol. ¢. Rufinum, I, xxx (P. L., xx111, 441).

(3) Voy. par ex. la Lucula Noctis de Fra GiovannNt DominNicl, publiée en
1908 par Rem1 CouLon, Paris, Picard, d’aprés deux mss, 'un de la biblio-
théque Laurentienne, a Florence, 'autre de la bibliothéque royale, a Ber-
lin. La Lucula fournit les renseignements les plus intéressants sur Ihis-
toire de « 'humanisme » 4 Florence au début du Quattrocento. — Pour le
moyen ige, on peut consulter G. RoBerT, Les écoles el Uenseignement de la
théologie pendant la premiére moitié du XII® siécle. Paris, Gabalda, 1909,
p- 76-92.

(4) Qu'on se rappelle les débats entre Mabillon et Le Bouthillier de
Rancé.

(56) Cf. Youvrage truculent de l'abbé J. Gaume, Le ver rongeur des
sociétés modernes ou le paganisme dans Uéducation, Paris, 1851; et encore
DanieLs, S. J., Les études classiques de la société chrétienne, Paris, 1853 ;
KraBINGER, Die klass. Studien und ihre Gegner, 1855. Le Saint-Siége a émis
a diverses reprises son avis sur la question (Encycl. de Pie IX, 21 mars
18533, aux évéques de France; Bref a Ms® Gaume, 22 avril 1874; Bref a
Mer ’ Avanzo, méme date; lettre de Léon XIII a Me® Heylen, évéque de
Namur, 20 mai 1901).



02 PIERRE DE LABRIOLLE

gréco-latine, d’abord au sein du christianisme lui-méme,
puis dans la civilisation européenne. A un moment donné,
I'Eglise a été la maitresse presqu’unique de ce legs pré-
cieux. Si elle I'avait décidément rejeté, il et été perdu pour
nous sans rémission, et la pensée moderne n’aurait pu,
aussi largement qu’elle I'a fait, se rajeunir et se renouveler
aux sources antiques.

Essayons d’abord, par un effort d’intelligence historique,
de comprendre l'état d’esprit des générations chrétiennes
qui vécurent en plein et direct contact avec le monde
paien.

On avouera que, pour elles, les sujets de scandale ne
manquaient pas. Au cirque, au théatre, dans les fétes, dans
les institutions, dans les spectacles quotidiens de la vie,
tant de traits leur rappelaient l'idolatrie, ou respiraient la
sensualité! Et, ces tares détestées, elles les retrouvaient
dans la plupart des ceuvres ou s’était exprimée ’ame antique.
Que de crudités dans les récits de la mythologie, que d’ob-
scénités dans ses symboles! Il faut n’avoir connu, de la
littérature gréco-latine, que les pudiques extraits sur les-
quels peinent ou sommeillent les futurs bacheliers, pour
nier que la vie sexuelle, avec ses ardeurs, ses mollesses, ses
raffinements, quelquefois aussi ses déviations les plus cyni-
ques, y tient une place considérable. Cette flamme profane,
plus d’un, parmi les chrétiens cultivés, avaient appris a la
redouter, pour en avoir autrefois senti la brilure. Saint
Augustin ne se reproche-t-il pas dans ses Confessions (1)
d’avoir pleuré, encore enfant, sur les pages, relativement
bien innocentes, ou Virgile a raconté les tristes amours de
Didon ? On dirait qu’il percoit rétrospectivement, dans cet
attendrissement puéril, les prodromes déja un peu morbides

(1) I, xmr. |



CULTURE CLASSIQUE ET CHRISTIANISME 93

de cette sensibilité dont tout le veeu devait se résumer plus
tard en ces deux mots : amare el amari (1).

Oui, l'ascétisme chrétien, ou, en d’autres termes, la
défiance chrétienne & 1'égard de la volupté, ne pouvait
manquer d’étre heurtée de la facon la plus sensible par la
liberté des peintures ou des allusions ou se complaisent un
bon nombre d’écrivains grecs et romains, dévots adorateurs
de la seule nature et fermés a la notion méme de péché (2).

La philosophie antique suscitait, pour sa part, des pré-
ventions d’un autre ordre. Elle renfermait en soi un prin-
cipe d’'indépendance intellectuelle, de libre et ironique exa-
men, qui n’épargnait ni la religion paienne traditionnelle
— sur ce point les chrétiens eussent passé condamnation —,
ni méme (et cela avait une tout autre portée) l'idée de
Dieu, l'idée de Providence, la croyance aux rémunérations
posthumes (3). Comment maintenir, en face d'une critique
aussi audacieuse, l'intégrité souveraine de la regula fidei?
Le péril n’était pas imaginaire. L’événement en avait dé-
montré la réalité. Un des mouvements intellectuels les plus
redoutables qu’eut & combattre dans les milieux chrétiens

(1) Conf.,1I, u: « Et quid erat, quod me delectabat, nisi amare et amari ».
— Voici deux témoignages modernes qui corroborent d'une facon intéres-
sante celui d’Augustin. Chateaubriand raconte dans ses Mémoires d’Outre-
Tombe (t. I, p. 92, éd. BIrRE) qu’il dut, tout enfant, & un Horace non chatié
au 1ve® livre de I'Enéide, & Tibulle et a Lueréce, la révélation du monde des
sens, et de sa propre nature, voluptueuse et mélancolique: «Je traduisis
un jour a livre ouvert I'FEneadum geniirix, hominum divumque voluptas,
de Lucréce, avec tant de vivaecité, affirme-t-il, que M. Egault [son maitre de
latin au collége de Dol] m’arracha le poéme et me jeta dans les racines
grecques ». Et encore JurLes Lematrre, Les Contemporains, t. VI (18g6),
p- 38: «...Si je consulte... ma propre expérience, je sens trés bien que ce
que les classiques de lantiquité ont insinué et laissé en moi, cest, en
somme, le gout d’'une sorte de maturalisme voluptueux, les prineipes d'un
épicurisme ou d'un stoicisme également plein de superbe, et des germes de
vertus peut-étre, mais de vertus ol manque entiérement humilité ».

(2) Pour le contre-sens parfois commis sur le pecces d’Horace, Satires,
I, mr, 63, cf. P. Lriay, (Euvres d’Horace, Satires. Paris, Hachette, 1911, p. 32.

(3) Références dans Paur DrcoArmEr, La critique des traditions reli-
gieuses chez les Grecs. Paris, A. Picard, 1904. Voir I'Index aux mots
Athéisme, Impiété, Religion, Providence, Enfer.



9 ' PIERRE DE LABRIOLLE

I'Eglise naissante, ce fut le gnosticisme, dont on rencontre
les traces deés la fin du I°r siécle et qui eut au cours du
Il siécle une efflorescence incroyable. Bien loin d’accepter
la révélation chrétienne comme un fait acquis, comme une
tradition vénérable, comme un héritage intangible, les intel-
lectuels pseudo-chrétiens du gnosticisme volatilisaient la
réalité des récits évangéliques, exténuaient le Christ histo-
rique en un Jésus fantdome, lequel ni n’avait souffert ni
n’était ressuscité, et dénaturaient l'idée de I'Eglise, qu’ils
personnifiaient en 'un des Eons de leurs cosmogonies funam-
bulesques. Or c’était une opinion courante (1), et partielle-
ment justifiée, que ces spéculations d’une fantaisie sans
limites étaient apparentées en plus d’un point & certains
systemes de la philosophie profane. Solidarité compromet-
tante qui n’encourageait guere les fideles & sympathiser avec
celle-ci.

Enfin, il n’était pas jusqu’a lart litiéraire lui-méme, jus-
qu’a cette technique du style si étonnamment perfectionnée
au cours des siécles, qui ne dit éveiller chez eux un ma-
laise assez pareil & de l'aversion. Rappelons-nous & quel
degré de virtuosité, a quelles inventions spécieuses, a quelle
forfanterie de dialectique, en étaient arrivées dans les pre-
miers siécles de ’Empire 1'éloquence parlée et la littérature
écrite. A force de se complaire dans les jeux frivoles de
I'esprit, dans les inépuisables gentillesses des amplifications
oratoires, la littérature gréco-romaine avait perdu en grande
partie le sens de la réalité et le gout du vrai. C'est I'époque

(1) Tertullien rapproche Marcion d’Epicure (adu. Marc., V, x1x; Kroy-
MANN, dans CV, t. xvuvii, p. 645, ligne 11). Il note & ce propos que « omnes
(haereses) ex subtiloquentise uiribus et philosophis regulis constent ». Cf.
de Anima, xx11 (RRIFFERSCHEID-WI1ssowa, dans CV, 1. xx, p. 336, ligne 16):
« Doleo bona fide Platonem omnium hereticorum condimentarium fac-
tum ». — Hippolyte de Rome, dans ses Philosoph., rapproche le gnostique
Valentin tantot des Pythagoriciens (VI, xxI1x), tantét des Académiciens ou
des Péripatéticiens (VI, xxu), Marcos des Pythagoriciens (VI, Lir), Marcion
d’Empédocle (VI, xxix). M. E. pe FoAvye admet certaines filiations d’idées
entre la philosophie grecque et le gnosticisme (Gnostiques et Gnosticisme.
Paris, Leroux, 1913, p. 28, 30, 41, 51, 97, 193, 419).



CULTURE CLASSIQUE ET CHRISTIANISME 95

ou triomphent la rhétorique, la néo-sophistique, dont
I'étrange séduction pénétre tous les domaines de la pensée
et assigne comme but supréme aux esprits les paradoxes
habilement déduits, les thémes scolaires richement dévelop-
pés, et les ruses de style. Dans une société ivre de littéra-
ture, et déshabituée de la vérité, le christianisme apparais-
sait, tourné tout entier vers la vie intérieure, convaincu
passionnément du sérieux de la vie humaine, du tragique
de la destinée, et si loin de considérer les idées comme de
simples jouets dialectiques! Comment n’eat-il pas jugé
absurdes, et méme pernicieux, les exercices dont cette so-
ciété faisait son ravissement et son orgueil ?

Il s’y sentait d’autant plus porté que la forme littéraire de
la Bible était un sujet de stupeur pour les letirés du paga-
nisme, et devint prétexte a d’inépuisables railleries. Le grec
biblique, avec ses hébraismes, sa simplicité toute voisine de
la langue quotidiennement parlée, déroutait des gens aux
yeux desquels tout était barbarie en dehors de leurs habi-
tudes (1). Ce fut bien pis quand la Bible grecque eut été
traduite en latin par des mains bien intentionnées, mais
médiocrement expertes. Ces transpositions, trés littérales,
puisqu’il ne s’agissait de rien de moins que de rendre dans
sa teneur exacte la parole de Dieu; trés populaires aussi
dans leur langage, puisqu’elles devaient étre comprises des
plus ignorants, fournirent aux adversaires du christianisme,
quelques-uns de leurs plus injurieux persiflages (2). Et, par

(1) Celse, ap. Origéne, Contra Celsum, 1, Lxi1 (K®rscoau, dans CV,
Origenes, 1, 113); Clément d’Alex., Protrepticus, vim, 77. Origéne, Hom.
vir, 1: « Deprecamur uos, o auditores sacrorum voluminum, non cum tae-
dio vel fastidio ea, qua leguntur, audire, pro eo quod minus delectabilis
eorum videtur esse narratio »; Saint Jean Chrysost., Hom. in Ioannem,
II, 2 (P.G., rix, 31); Saint Basile, Ep. ccexxxix a Libanios (P.G., xxxiI,
1085); Hexam., 3° Homélie (P. G., xx1x, 120 D) a propos du mot gaisu,
dans Genése xvi: « Que la singularité du mot ne vous fasse pas rire; ne
vous moquez pas de nous, si nous ne nous conformons pas a votre choix

de mots et si nous ne cherchons pas a disposer les ndtres d'une fagon har-
monieuse, ete. »

(2) Lactance, Hist. dic., V, 1 (BrRanDT, dans CV, t. XIX, p. 4oo; P. L., v,
550) : « Hee imprimis causa est, cur apud sapientes et doctos et principes



96 PIERRE DE LABRIOLLE

une réaction inévitable, les chrétiens furent amenés a con-
cevoir de 'animosité contre le principe méme de I'art du
style, en tant que déformateur du vrai et ferment de vanité.

La civilisation gréco-romaine recelait donc pourles tenants
de la foi nouvelle plus d’un germe d’aigreur et d’inimitié. Ce
qui empoisonnait davantage encore cette antipathie instinc-
tive, c¢’était que I'Etat s’était fait persécuteur, qu’il employait
contre les chrétiens ses gedles, ses bourreaux, ses supplices,
toute la gamme des atroces pénalités romaines.

Il faut se représenter l'ensemble de ces données pour
obtenir la pleine et impartiale compréhension dun état
d’esprit que je vais maintenant définir.

Il est prouvé qu’il y a eu, durant les premiers si¢cles de
notre ére, un bon nombre de chrétiens ennemis de la cul-
ture antique et qui, se contentant de leur seule foi, et d'un
seul livre, la Bible, auraient volontiers rejeté, sans distinction
ni inventaire, I'héritage intellectuel de l'ancien monde.
Clément d’Alexandrie, esprit distingué, chrétien profondé-
ment convaincu, mais dont l'éclectisme intelligent aurait
voulu pouvoir s’inspirer librement de la pensée grecque
qu’il admire, nous révele que ces intransigeants formaient

huius saculi Scriptura sancte fide careat, quod prophete communi ac sim-
plici sermone, ut ad populum, sunt locuti. Contemnuntur itaque ab iis qui
nihil audire vel legere nisi expolitum ac disertum uolunt, nec quicquam
inh®rere animis eorum potest, nisi quod aures blandiori sono permulcet ».
Voir aussi ibid., vi, 21 (BRANDT, p. 562). — Arnobe, Adv. Nationes, I, xLv

(ReiFFERscHEID, dans CV, t. IV, p. 29, L. 20}; I, Lvix (ibid., p. 39, 1. 8);
) I, L1x, il cite une objection paienne: « Barbarismis, solecismis obsite sunt
res vestre et vitiorum deformitate pollute ». — Saint Jérome, Ep. L, 10
(HiLBerg, dans CV, t. LIV, p. 463): « Nolo offendaris in scripturis sanctis
simplicitate et guasi vilitate cerborum, queae vel uitio interpretum vel de
industria sic prolate sunt, ut rusticam contionem facilius instruerent et in
una eademque sententia aliter doectus, aliter audiret indoctus ». Cf. Ep.
xx11, 3o, 2.



CULTURE CLASSIQUE ET CHRISTIANISME 97

autour de lui la majorité, vers le début du III® siecle (1) ;
et cela dans une ville ou la haute culture était tradition-
nelle, la ville de I'érudition, du Musée, des bibliotheques !
« Le vulgaire, déclare-t-il non sans mélancolie, a peur de la
philosophie grecque, comme les enfants ont peur d'un épou-
vantail » (2). On allait jusqu’a contester & Clément le droit
d’écrire, ou du moins jusqu’a s’émouvoir qu’il usat son
temps & une tiche comme celle-1a. Clément est obligé de se
défendre contre ces étranges susceptibilités qui, volontiers,
se fussent tournées en suspicion (3).

Plus tard encore, au IVe, au Ve siecle, a Rome, en Cappa-
doce, en Cyrénaique, & Constantinople, les mémes défiances
se faisaient jour, et cela, non pas seulement de la part
d’intransigeants isolés, mais du fait de la masse chré-
tienne (4). Des hommes comme saint Jérome (5), Gré-
goire de Naziance (6), Synesius de Cyrene (7), I'historien
Socrate (8) en étaient réduits a batailler contre les mal-
veillances dont était I'objet 1) &£ fwhey maidevsic, I'éducation
profane. _

Ils y mettaient parfois un peu de dépit et de mauvaise hu-
meur ; mais plus souvent usaient-ils d’'une longanimité qui
étonne : ce sont des justifications, des ménagements, des con-
cessions méme dont le ton ressemble presque, en certaines
pages, a celul des intransigeants qu’ils veulent apaiser.

(1) Stromates, V1, x1, 8g; ibid., VII, 1.

(2) Strom., VI, Lxxx.

(3) Début du 1®* Stromate. Cf. E. npe Favzr, Clément d’Alexandrie, 2¢ éd.,
p. 139 et s.

(%) Ot moddot yprotiavev, dit Grégoire de Naziance (Or. funébre de saint
Basile, x1, 1; P. G., xxxVI, 508).

(3) Ep. Lxx (HiLBeRG, dans CV., t. L1v, p. 700). Un certain Magnus, que
Jérome traite d’Orator Urbis, lui avait demandé, a la fin d'une lettre,
« pourquoi il semait ¢a et la dans ses écrits des exemples tirés de la litté-
rature profane, souillant ainsi des horreurs paiennes la candeur de I'Eglise ».
Question insidieuse, ou Jérome put soupc¢onner quelque pi¢ge tendu par l'in-
lassable hostilité de ses ennemis romains. (Cf. § 6; HrLeerG, p. 508, 1. 8 et s.)

(6) Op. cit.

(7) Ep. cLux (P. G., xuvi, 1553).

(8) Hist. eccl., III, xv1 (P. G., LxvI, 420).



: 98 PIERRE DE LABRIOLLE

En sorte que I'on peut poser en fait qu’'il n'y a gueére
d’écrivain chrétien, dans les premiers si¢cles de I’Empire,
chez qui, plus ou moins sincére, plus ou moins diplomati-
que, ne perce ou ne s’affirme une hostilité & 'égard des
diverses formes de la culture profane.

Chez quelques-uns, c’est une manie et, dirait-on, une
gageure. Tertullien, par exemple, — jouteur d’ailleurs incom-
parable, I'écrivain le plus original de la latinité sous 'Em-
pire, — ne manque guere l'occasion de creuser encore plus
avant le fossé entre le monde et I'Eglise. Il proclame que
toute la doctrina saecularis litteraturae est sottise aux yeux
de Dieu, et que le chrétien la réprouve (1). Il traite les
philosophes de « marchands de sagesse et d’éloquence » (2),
« d’animaux de gloire » (3) et voit dans la dialectique,
inventée par le « pitoyable Aristote », la meére des hérésies.
« Qu’il y a-t-il de commun, s’écrie-t-il (4), entre Athénes et
Jérusalem, entre I’Académie et I'Eglise ?... Tant pis pour
ceux (ui ont mis au jour un christianisme stoicien, plato-
nicien, dialecticien! Pour nous, nous n’avons pas besoin
de curiosité apres Jésus-Christ, ni de recherche aprés I’Evan-
gile ! » Et voici maintenant I'apologiste Théophile : « Les
récits des philosophes, des historiens et des poétes parais-

sent dignes de foi & cause des ornements du style, — déclare
Théophile, évéque d’Antioche dans la seconde moitié du
Ile siecle, — mais le fond en est vide et insensé » (5). Ces

attaques prennent chez certains polémistes (6) le caractére
- d’'un dénigrement systématique dont la lourde ironie confine
parfois & l'ineptie la plus accablante. Les esprits modérés
eux-mémes, un Justin, un Athénagore, un Clément d’Alexan-
drie, un Origéne, un Lactance, qui au fond ne pouvaient
se résoudre a admettre que la pensée paienne eut erré

(1) De Spectac., xvii. :

(2) De Anima, 1II (RRIFFERSCHEID-WISSOWA, p. 302, 1, 32).
(3) Ibid., I (p. 299, 1. 10). Cf. Adv. Marc., I, x111.

(4) De Praescr., viI.

(5) Ad. Autol., 1I, xu (P. G., vi, 1069); cf. III, 11.

(6) Par ex. Tatien, Hermias.



CULTURE CLASSIQUE ET CHRISTIANISME 99

complétement, n'osaient pas non plus pousser leur désir de
bienveillance et d’équité jusqu'a se priver de lui décocher
maintes critiques (1). En outre, comme pour racheter leurs
sympathies a son égard, et leur révérence secréte, ils se
réfugiaient & l'occasion dans I'’hypothése invraisemblable,
forgée antérieurement au christianisme par les Juifs alexan-
drins, d’aprés laquelle la sagesse grecque n’aurait été qu'un
détournement de la sagesse hébraique, les philosophes
ayant pillé Moise et la Bible (2).

A l'encontre des ironies paiennes sur la simplicité de la
langue de I'Ecriture sainte, on en vint méme a contester
d'une facon absolue I'importance du style et de la gram-
maire, et & réduire 4 de pures conventions ou & de simples
préjugés ces lois du langage auxquelles la tradition littéraire
attachait tant de prix. Ce paradoxe trouva des défenseurs,
parfois fort inattendus. Tel 'ancien rhéteur Arnobe, dont la
faconde verbeuse, sans discrétion et sans nuances, s'attarde
a développer cette idée que la foi n’a point besoin des vai-
nes techniques, et qu'aprés tout aucune facon de parler n’est
naturellement correcte, aucune naturellement vicieuse (3).
Il subsistera quelque chose du méme parti-pris dans le
dédain, plus affecté que réel, de beaucoup d’écrivains ecclé-
siastiques & l'égard des recherches de style, parure vaine

(1) Références trés nombreuses: voy. K. WerNER, Gesch. der apol. u.
polem. Liter., Schaffhausen, 1861 et s., t. I, p. 316-335. Pour Clément d’Al.,
cf. W. Wacner, dans la Z. fir wiss. Theol., XLV (1g02), p. 220 et s. Pour
Origéne, cf. J. Denis, La philosophie d’Origéne. Paris, 1884, p. 17 et 5. —
L’opinion chrétienne & l'égard des divers philosophes est bien résumée
dans le Dict. of christian Biography, de Smitu et Wacg, t. I (1877), p. 143
et s.

(2) Reéférences ¢également trés nombreuses. Voy. Harwack, Gesch. d.
altchr. Liter., erster Teil, p. 877 et s. Cette théorie, sur laquelle saint
Augustin avait fini par concevoir quelques doutes (Cité de Dieu, VIII, x1), a
ét¢ transmise au moyen age par Cassiodore (ef. Inst. dic., I, xvir). On en
relrouve des iraces jusque dans le Discours sur UHistoire univ., de Bossuet
(seconde partie, chap. XV, in fine). L’'indication de Bossuet est d’ailleurs
trés prudente.

(3) Adv. Nationes, I, Lix (Reirrerscuep, dans CV, t. IV, p. 40). « ...Si

verum spectes, nullus sermo natura est integer, uitiosus similiter nullus,
ete. »



100 PIERRE DE LABRIOLLE

que la vérité, forte 4 leur gré de sa seule évidence, pourrait
dépouiller sans danger (1).

C'est ainsi que le sentiment des intellectuels chrétiens
rejoignait sur plus d'un article I'exclusivisme des simpli-
ciores : tant le souci de penser en commun est fort au sein
du catholicisme ! A ces raisonnements, plus ou moins enne-
mis de la culture gréco-latine, une sorte de logique, rudi-
mentaire, mais redoulable, était sous-jacente. A quoi bon
faire effort de conciliation ou maneége de coquetterie a I'égard
d'une civilisation ou la vraie foi trouvait si peu de points
d’attache, et tant d’occasions de s’altérer ou de se dissou-
dre ? Bien vivre, expier ses fautes, s’acheminer sans trop
d’écarts vers l'éternelle patrie, n’était-ce point la le devoir
essentiel du chrétien ? Pourquoi aggraver une tiche déja si
malaisée en y intégrant 'étude d’écrivains nourris de poly-
théisme, insoucieux de la régle des mceurs, hospitaliers a
toutes les curiosités de l'esprit, & toutes les faiblesses char-
nelles, et dont les spéculations contradictoires décelaient
des incertitudes mortelles a la stabilit¢ de la croyance éta-
blie ? En lisant les Ecritures, n’y relevait-on pas plus d'un
conseil susceptible de justifier les énergiques partis-pris déja
suggérés par I'expérience et par le bon sens méme ? Quel
meilleur parti que de négliger résolument cette « sagesse du

(1) L’exemple de saint Jérome est particuliérement significatif. Il affiche
en quantité de passages un complet mépris de la forme (Ep. xxi1, 25 xx1, 13,
423 XxXXVI, 14} XLIX, 4; L, 12} LI, 4; LVII, 12; LXX, 2; CXXXII, 12; Préf. du
Comm. sur Amos [P. L., xxv, 1057]; in Ps., cxxxvII, 20, etc.). Mais cela ne
Iempéche point de reprocher a ses adversaires de mal écrire (Conira Rufi-
num, I, xvir [P. L., xxm1, 429]; Contra Iovinianum, 1, 1 [P. L., xxi, 221];
Ady. Heluidium, 1 [P. L., xx, 193] et xvI) et de supporter fort impatiemment
toute critlique sur son propre style (Ep. L, 2; in Ezech., XII, x1, 5; in Dan.,
V, vir). — Clichés analogues chez saint Basile (Ep., ccexxxrx; P. G., xxxi,
1085); saint Grégoire de Nysse (de Virg., P. G., xvv, 324; Ep., 1v [P. G., xLv,
1025], ete.); saint Grégoire de Naziance (In laudem Gorgonie, P. G., xxxv,
792); saint Ambroise (Ep., vii, 1; Hexem., 11, 11, 7); Paulin de Nole (Ep., v,
a Sulpice-Sévére; Ep., xvi); Cassien (Coll., XIV, x1m), etec. Je note qu'on
retrouve le méme genre de déclarations et probablement la méme insincé-
rité chez certains écrivains profanes, par ex. les auteurs de V'Histoire-
Auguste: voy. ScHANzZ, Gesch. d. rom. Lit., 1V, 12, p- 58.



CULTURE CLASSIQUE ET CHRISTIANISME I0I

monde » que I'apdtre Paul avait appelée « folie » (1), pour
s’attacher a ce (ui est le tout de I’homme, durant son peleri-
nage terrestre ?

La reconstitution psychologique que je viens d’esquisser
n’est pas fantaisiste, ni construite a priori. Elle repose sur
une foule de texles, ou respire le méme ascétisme incurieux
de tout ce qui, dans la vie, semblait n’étre que parure super-
flue et futile complaisance de U'esprit. Bien plus, dans telles
compilations anciennes de droit ecclésiastique, dans telle
décision de concile, figure la défense formelle, faite aux
fideles, aux évéques méme, de lire les livres paiens (2).
Ces prescriptions n’ont d'ailleurs jamais eu qu'une valeur
locale et qu’une efficacité précaire. On voit pourtant le péril :
la survivance de l'antique patrimoine scientifique et littéraire
était directement menacée.

Mais il aurait fallu pour cela que les principes absolus des
intransigeants fussent poussés a bout et appliqués dans toute
leur rigueur. Or la vie a des nécessités et des réactions ol
les partis-pris, si ardents soient-ils, rencontrent leurs limites,
et avec lesquelles ils sont astreints & composer. Répudier
en bloc la culture gréco-latine sous prélexte de rénovation
morale et religieuse, c¢’était la un geste dont ’audace pouvait
paraitre grandiose. Concoit-on vraiment ue ce geste et pu
s'achever, et réaliser son ccuvre de rupture et de destruc-
tion ?

Songeons a ce (ue représentail, comme puissance de
recherche et de création, ce patrimoine hellénique, encore
enrichi par le génie romain, apres (que celui-ci se le fut

(1) I Cor., 1, 20; cf. Rom., 1, 22; II Cor., x, 5; Coloss., 11, 8.

(2) Const. apost., 1, vi (Funk, 12 [1905], p. 13). (Texte tr’s curieux.) —
Cf. IV® Concile de Carthage (398), c. xvi, dans Gratien, c. 1, diet. xxxvII:
« ...ut episcopus gentilium libros non legat, hereticorum autem pro neces-
sitate et tempore ».



102 PIERRE DE LABRIOLLE

approprié, et qui, dans la décadence déja sensible, subsis-
tait encore presque intact.

(’était d’abord le fruit d’'une longue suite d’efforts admira-
bles pour expliquer le monde a4 'homme, et I’hoinme a lui-
méme. Les philosophes grecs avaient révélé, par leurs
tentatives d’interprétations rationnelles -de I'ensemble des
choses, par leurs intuitions psychologiques, la puissance de
la raison, quand elle s’applique méthodiquement & son
objet. Puis ce réel humain, matiére ou s’étaient exercées
leurs vues prof(jndes, ¢tait devenu entre d’autres mains, cel-
les des poétes et des artistes, un enchantement pour I'imagi-
nation, en vertu d'un don de sympathie, d’'un instinct du
beau, d’'une grace, tantét douloureuse, tantot spirituelle, qui
sont les marques de l'esprit grec. Dans tous les domaines
de 'expression, spécialement de l'expression littéraire, les
recherches des théoriciens aidés des grandes créations de
Part avaient décelé comment.peuvent se traduire toutes
les nuances de la sensibilité et toutes les richesses de l'intelli-
gence ; comment le goit, d’abord instinctif, prend conscience
de lui-méme et se crée ses procédés; comment les mots
acquierent un pouvoir a la fois significatif et suggestif, tandis
que la phrase s’organise, s’équilibre, s’amplifie, devient
rythme, harmonie, beauté.

Ces lecons de haute raison, ce savoir positif, cet art puis-
sant, pathétique et raffiné, le christianisme allait-il donc les
sacrifier ? Un tel retranchement n’elt pas atteint seulement
des virtuosités artistiques auxquelles le sérieux chrétien
avait le droit de rester étranger. Il aurait supprimé ou para-
lysé pour longtemps l'astronomie, la géométrie, la musique,
la rhétorique, la dialectique, la grammaire, toutes les disci-
plines qui faisaient alors ’homme cultivé. Du méme coup,
le christianisme se condamnait & I'indigence intellectuelle ;
1l se fermait les grandes voies de la pensée ; et il compli-
quait de difficultés insurmontables son ceuvre de conquéte
et de propagande. |
Si les phalanges chrétiennes s’étaient recrutées indéfini-



CULTURE CLASSIQUE ET CHRISTIANISME 103

ment parmi « les cardeurs, les cordonniers, les foulons »,
selon 'ironique insinuation du philosophe paien Celse (1),
il aurait été facile de faire bon marché des trésors intellec-
tuels accumulés par les siécles antérieurs. Nul n’etit senti le
dommage d'un tel holocause. Mais, de bonne heure, des
lettrés, des esprits rompus aux méthodes traditionnelles
d’enseignement, s’étaient laissé séduire a la foi nouvelle, et,
aprés en étre devenus les fideles, ils voulaient, dans le
prosélytisme de leurs certitudes, s’en faire les apologistes.
Comment, des lors, n'y auraient-ils pas introduit les exi-
gences de leur pensée d’hommes cultivés, et celles de leur
amour-propre ? Car ce fut pour eux une vive souffrance
morale, une véritable croix, de sentir le mépris accablant
que les doctes du paganisme faisaient peser sur « ce ramas-
sis de gens ignorants el de femmes crédules, racolé dans la
lie du peuple », comme disait 'un d’eux en parlant de la
secte (2), et sur le livre ou elle lisait la parole divine. On les
accusait d’humilier leur intelligence, de sacrifier a une foi
irrationnelle les exigences de la critique et les élégances de
Pesprit (3). 1ls formérent le veeu passionné d’obliger ces

(1) Ap. Orig., C. Celsum, III, vv.

(2) Ceecilius, dans V'Octavius de Minucius Felix, v, 4. — Ce malaise
intellectuel leur était d’autant plus douloureux gue certains parmi eux se
rappelaient avoir éié retardés dans leur propre conversion par la forme du
latin biblique. Cf. saint Augustin, Conf., lII, v, g9: « Visa est mihi indigna
(scriptura) quam Tulliane dignitati compararem ». — Voir aussi saint
Jérome, Ep., xx11, 30.

(3) Ceecilius, idbid., v, 4; Celse, ap. Origéne, I, 1x; xxvm; I, xvir; 11,
xLIv (« Voici quelles sont leurs maximes: loin de nous tout homme qui
possede quelque sagesse, quelque science ou quelque lumiére, Mais s’il est
des insensés, des ignorants et des illettrés, qu’ils viennent a nous avee
confiance... »); Porphyre, le philosophe néo-platonicien, commentait ainsi le
passage de saint Matthieu x1, 25 [« Seigneur, je vous rends gloire de ce que
vous avez caché ces choses aux sages et aux prudents, et que vous les avez
révélées aux petits »] : « Il aurait fallu, a ce prix, rendre plus clair et moins
énigmatique ce qu’il écrivait pour les enfants et les étres encore privés de
raison. Si ¢’est aux sages que les mystéres sont cachés, aux enfants en bas-
age et encore 4 la mamelle que, contre tout bon sens, ils se laissent voir,
le mieux est dés lors de rechercher avee ardeur la déraison et 'ignorance.
La grande trouvaille du Christ sur cette terre, c¢’est d’avoir dissimulé aux



104 ‘ PIERRE DE LABRIOLLE

dédains a se taire, en prouvant i leurs adversaires la beauté,
la vérité de la doctrine chrétienne, au moyen d’arguments
que ceux-ci ne pussent récuser a priori, et en les égalant
par la perfection de leur art littéraire, par leur souci du
bien-dire (1).

C’est ce désir de se rehausser au point de vue intellectuel
qui a fait probablement échec & la tendance un peu fanati-
que (dont pourtant quelques vestiges subsistent c¢a et la, fut-
ce chez les plus raisonnables). On s’avisa que saint Paul
n’avait pas craint de citer dans ses Epiires des auteurs pro-
fanes, tels qu'Epiménide, Euripide, Aratus: c’était déja la
un « précédent » digne de respect (2). Tertullien lui-méme,
quoiqu’inexorable par tempérament, reconnut que d’interdire
aux chrétiens de s’initier 2 la culture profane, ce serait les
réduire & une impuissance spirituelle et pratique a4 peu pres
compléte (3). Quelques-uns allérent jusqu'a admettre que

sages le rayon de la science pour le dévoiler aux étres privés de sens et
aux nourrissons » (ap. Macarius Magnés, Apocr., IV, 1x).

L'empereur Julien disait aux chrétiens : « Le croyez seulement est toute
votre sagesse. Votre lot, c’est l'ignorance et la rusticité ». (Cité par Grég.
de Naziance, Or. ¢. Julianum, IV, cu [P, G., xxxv, 637].) Voir aussi Lucien,
Peregrinus, xmi. L'épithéte de stulti leur était communément décernée
{Lactance, Inst. div., V, 1; Ps. Augustin, Quest. in Vet. et Nov. Test., cx1v);
Augustin, Enarr. in Ps., XXXIV, viir (P. L., xxxv1, 338) : « Ubicumque inue-
nerunt christianum, solent insultare, exagitare, irridere, uocare insulsum,
hebetem, nullius cordis, nullius peritize ».

(1) Octavius, xxxix; Origéne, fragm. cité dans la Philocalie, V ; Lac-
tance, Inst. div., V, 1-11, et aussi I, 1, 10; 1II, xix, 1; III, 1, 1; saint Jérome,
Préface du de Vir. illustr. HaArnack (Mission u. Ausbr.; 13, 318) remarque
que le recueil aproeryphe de lettres échangées entre Sénéque et saint Paul
a été forgé pour combattre indirectement chez les letirés paiens leurs répu-
gnances a 'endroit de la forme des Epiilres : le faussaire montre l'admira-
tion de Sénéque pour le fond méme de ces Epitres, afin d’'induire les déli-
cats a percer I'enveloppe qui leur déplait.

(2) Tite, 1, 12; I Cor., xv, 33 (cf. Nauck, Fragm. trag. Grec.?, p. 686);
Actes, xvI, 28. L’argument est mis en valeur par Clément d’Alexandrie,
Strom., I, x1v, 59; x1x, 91; par Origéne, Hom. xxx1, in Lucam: « Ideo assu-
mit Paulus verba etiam de his, qui foris sunt, ut sanctificet eos »; par saint
Jérdme, Ep. 1xx, 2 ad Magnum; par saint Jean Chrysostome, Hom. in Acta
Ap., IV, v (P. G., Lx, 48); in Tit, III, 1; par Socrate, H. E., IlI, xv1 (P. G.,
Lxvi, 423), ete.

(3) «...cum instrumentum sit ad omnem vitam litteratura » (de Idolol.,



CULTURE CLASSIQUE ET CHRISTIANISME 105

la vérité presque totale était éparse dans les systémes philoso-
phiques paiens, mais qu'aucun penseur ne l'avait embrassée
dans son intégralité, parce que nul d’entre eux ne connais-
sait I'idée maitresse qui domine la vie, et qui lui donne sens
et fin. Il n’était donc que de recomposer, a la lumiére de la
révélation, ces morceaux dispersés du vrai, et de les rame-
ner a l'unité (1). Clément d’Alexandrie note que la connais-
sance des méthodes de I'histoire, de la géométrie, de I’astro-
nomie, et surtout de la dialectique est susceptible de rendre
de grands services a l'interprétation des vérités de la foi, et
a la défense de ces vérités contre ceux qui les méconnais-
sent (2). Saint Grégoire de Naziance estimera que quicon-
que développe en lui soit la piété, soit la science, et I'une
a 'exclusion de l'autre, ressemble 4 un borgne, mais que
celui-la est vraiment complet qui dispose de ces deux
puissances (3).

Ce sont la des déclarations qui ont leur prix. Il ne fau-
drait pas en exagérer la valeur, ni croire (ue cet apparent
libéralisme ne soit pas fréquemment contredit, chez ceux
méme qui y condescendent, par des remarques inspirées
d’un esprit assez différent. J'ai signalé déja ces fluctuations
et j'en ai marqué l'origine. Nous n’avons pas le droit d’im-
poser aux faits et aux textes une unité de tendances qui ne
s’y reflete nullement, et qui ne serait quune vue ou un
postulat de notre esprit. Il convient de les accepter tels que

I’histoire nous les offre, avec leurs incohérences et leurs
contradictions.

x; c’est une objection qu’'on lui fait, mais cette objection, il I'accueille); cf
de Cor., virr ((Ehler, I, 436) « (Litteras) necessarias confitebor et commereciis
rerum et nostris erga Deum studiis ».

(1) C’est la théorie de Lactance, qui est en cela de la lignée des Justin,
des Athénagore, des Clément d’Alexandrie et des Minucius Felix.

(2) Détail des références dans WacNER, Zeitsch. f. wiss. Theol., xLv
(1902), p. 245 et s.

(3) Eloge de Basile, xi1 (P. ., xxxvI1, 509 C).



106 PIERRE DE LABRIOLLE

Au surplus, vers la fin du I'Ve siecle, une doctrine moyenne
finit par se dégager de ces débats confus, et, grice aux
noms illustres de ceux qui la recommandeérent, elle acquit
pour les ages ultérieurs, non pas force de loi, mais une
force réelle d’'influence et de suggestion.

Il y a, classé a tort parmi les sermons de saint Basile (1),
un opuscule célebre ou I'évéque de Césarée explique a des
jeunes gens, ses neveux, « la maniere de tirer profit des
auteurs profanes » : c’est le titre méme de ce petit traité,
souvent réimprimé depuis la Renaissance, et qui a toujours
été cher aux amis des lettres antiques. A dire vrai, on ne
voit pas que le sujet y soit développé avec I'ampleur et la
précision que I'on souhaiterait. Basile apporte dans sa dis-
cussion moins de méthode que de bonhomie aimable et
d’abondant humanisme. Néanmoins des principes impor-
tants s’en dégagent. Basile estime que, méme dans cette
littérature profane alors si décriée, tout n’'est point gité au
point de vue moral ; que les poetes, les orateurs, les histo-
riens ont su louer le bien, et u’ils fournissent une abon-
dance de préceptes et d’exemples susceptibles d’apporter a
I'ame du jeune homme un ennoblissement. Seulement il
réclame un choix, afin que soient éliminées les parties sus-
pectes. Sous réserve de cette épuration préalable, Basile est
d’avis qu’il y a grand avantage pour les jeunes gens a lier
commerce avec les lettres profanes ; elles leur donneront
comme une premiére formation qu'ils parachéveront plus
tard par I’étude des livres saints ; elles accoutumeront leurs
yeux novices encore a mieux supporter l'éclat éblouissant
des enseignements de I'Ecriture. Elles sont en somme pour
le jeune chrétien du I'Ve siécle ce qu’a été jadis pour Moise
la science des Egyptiens, pour Daniel, celle des Chaldéens.
Elles valent en tant que préparation et acheminement & une
plus haute tiche qui est, en Despéce, l'intelligence de
I’Ancien et du Nouveau Testament.

(1) P. G., xxx1, 563-5g0.



CULTURE CLASSIQUE ET CHRISTIANISME 107

Le point de vue de saint Basile est done assez spécial et
n’¢chappe guére au reproche d’étroitesse. Mais quand on se
rappelle avec (uelles susceptibilités ombrageuses il avait a
compler, en un tel sujet, on se sent plus enclin & rendre
hommage a la générosité de ses intentions.

Quelques années plus tard, vers 4oo, saint Jérome eut a
son tour l'occasion de préciser ses idées sur le méme pro-
bleme. Un de ses correspondants de Rome lui avait
exprimé son étonnement de le voir entreméler ses ouvrages
de citations empruntées aux auteurs profanes (1). Jérome lui
répond, et sa justification ne va a rien de moins qu'a reven-
diquer le droit absolu d’utiliser les lettres gréco-latines dans
I'intérét et pour l'honneur de la foi. Il rappelle qu'une
longue tradition, qui remonte par dela saint Paul jusqu’a
Moise méme, légitime ce genre d’emprunts; que les néces-
sités de la polémique y obligent les défenseurs du christia-
nisme, et que, tel d’enire eux, pour avoir voulu s’y sous-
traire, a manqué son but. Il résume sa théorie personnelle
en une comparaison: de méme que dans le Deutéronome
(xx1, 12) Dieu ordonne, avant d’épouser une captive, de lui
raser la téte et les sourcils, de 'épiler et de lui couper les
ongles, pour larendre digne du lit de I'époux; pareillement
le chrétien séduit par la beauté de la sapientia saecularis
doit commencer par la nettoyer de tout ce qu’il y a de mort
en elle, idolatrie, volupté, erreurs, passions, et ainsi purifiée
et préparée, elle deviendra digne de servir Dieu.

Si l'on s’inquicte de savoir comment se faisait dans l'es-
prit de saint Jérome laccord entre cette doctrine et les
engagements assez formels dont le songe cicéronien nous a
fourni le témoignage, ¢’est saint Jérome lui-méme (ui leve
cette perplexité, quand a4 une incrimination analogue de
son ancien ami Rufin, devenu le plus perfide de ses adver-
saires, il riposte qu’apres tout un songe n’est quun songe

(1) Voy. plus haut, p. g7, note 5.



108 PIERRE DE LABRIOLLE

et n’engage a rien (1). Quoi qu’il en soit, retenons le com-
promis dont il se constitue le défenseur.

Celui auquel saint Augustin aboutit dans son de Doctrina
christiana (2), commencé en 397, achevé seulement en 427,
est assez analogue.

Saint Augustin connaissait parfaitement la littérature
gréco-latine. Il l'avait enseignée a Thagaste, sa ville natale,
puis & Carthage, & Rome et 4 Milan. Il n’avait pu oublier
— ses Confessions 'attestent — que c’est & un traité de
Cicéron, !'Hortensius, noble et éloquente exhortation &
Iétude de la philosophie, qu’il avait dd son premier émoi
intellectuel, et que la s’était allumée sa passion de sagesse
et de vérité (3). D’autre part, plus il avait avancé dans la
vie, et plus rigoureux, plus exclusif s’était fait son christia-
nisme : a tel point que dans ses Rétractations, écrites alors
qu’il touchait a la soixantaine, il se fit une obligation de
désavouer dans ses écrits antérieurs — entre autres imper-
fections — tout ce qui y sentait, soit dans la forme, soit
méme dans I'expression, un exceés de complaisance a 1'égard
des liberales disciplinae ().

Cette double tendance, du lettré et du chrétien rigoriste,
se trahit dans le de Docitrina christiana, mais la seconde est
prépondérante, comme il faut s’y attendre en un opusecule
qui n’est autre chose qu’un traité de rhétorique sacrée ou
un manuel d’interprétation des Ecritures a 'usage des clercs.
Selon saint Augustin, il y a dans la science profane, des
éléments si évidemment entachés de superstition que nul
honnéte homme ne peut songer a s’y initier : par exemple,
l'astrologie. Il y en a d’autres, tel que l'histoire, 'histoire
naturelle, 'astronomie, la dialectique, la rhétorique, etc...,
qui, & condition qu'on se gare des dépravations et abus

(1) Apol. c. Rufinum, I, xxx (P. L., xx1m, 441).

(2) P. L., xxx1v, 15-12I.

(3) Conf., 1M, 1v.

(4) Voy. les traits relevés par HArNACK, Sitz.-Ber. de ’Acad. de Berlin,
1905, II, p. 1106.



CULTURE CLASSIQUE ET CHRISTIANISME ‘ 109

auxquels ils donnent lieu, sont dignes d’étude, et rendront
les plus grands services a l'exégése et au commentaire oral
des Ecritures. Augustin aboutit, comme Jérome, a4 une allé-
gorie ou se résume sa pensée. Il faut quimitant le peuple
juif, au sortir de I'Egypte, le christianisme emporte les
vases d’or et d’argent de ses ennemis, et les emploie pour
son usage (1).

C’est sous le couvert de telles autorités et de tels raison-
nements que la culture antique a pu étre sauvegardée. On
éprouve quelque surprise a constater (ue ses défenseurs
n’aient point imaginé pour elle de plus convaincante apolo-
gie que de la présenter comme une sorte de propédeutique
a l'approfondissement de la Bible. Tel est pourtant le fait.
Chaque époque a ses raisons spéciales d’aimer le passé, de
se rattacher & lui, et de lui souffler un peu de la vie faute
de quol 1l ne serait plus que cendre et poussiere. Il con-
vient donc de louer le courage et le bon sens de ceux (ui,
résistant & la pression des zélotes de la pieuse ignorance,
ont finalement maintenu le devoir ou du moins la permis-
sion d’apprendre l'art de penser et d’écrire, la ou cet art
avait ¢été si excellemment pratiqué.

Viennent maintenant les invasions des barbares, les
grands désastres du Ve siécle! Quand la civilisation latine
aura fléchi de toutes parts, que les écoles publiques se se-
ront fermées, que les cadres de la vie intelleetuelle auront
été emportés, I’Eglise d’Occident apparaitra, dans la déroute
des institutions régulieres, comme l'unique force conserva-
trice de l'ancien monde en voie de périr. Se fera-t-elle
comme une obligation de conscience de sauvegarder les
ceuvres antiques? Exercera-t-elle sur ce trésor déja & demi
dilapidé une sorte de tutelle officielle et de protection rai-
sonnée ? Il faudrait, pour le soutenir, ou solliciter les textes,
ou opérer parmi eux un choix arbitraire. En réalite, ils
révelent, selon les lieux etselonles époques, des différences

(1) De Doctr. chr., II, xu (P. L., xxx1v, 63).



I10 PIERRE DE LABRIOLLE

si marquées d’attitude a I'égard de la culture profane, que
Ihypotheése d’'un plan systématique de préservation doit
étre écartée.

Meais ce qui n’est point douteux, c’est que, au sein méme
de I'Hglise, des initiatives se soient manifestées qui sau-
veérent du désastre une bonne partie de ce qui pouvait alors
en éire sauvé. Une impulsion .décisive, & ce point de vue,
fut donnée par Cassiodore. Ancien consul, ancien magister
- officiorum i la cour du roi wisigoth Théodori¢, quand Cas-
siodore, renoncant au monde, eut fondé vers 540 son cou-
vent de Vivarium, non loin de Squillace, sur la cote sud-est
de I'ltalie, il résolut d’y ménager une part a la vie intellec-
tuelle, qui, dans son intention, devait fournir un aliment a
la vie religieuse. Il expliquait & ses moines lutilité des
« arts libéraux », pour la lectio divina, et comment les
lettres séculieres, bien vaines, s’il fallait qu’elles trouvassent
en sol leur propre fin, prenaient au contraire tout leur prix,
pour (ui les considérait non comme un but, mais comme
un moyen (1). Elles ne devaient donc pas étre désirées pour
elles-mémes, mais en tant que voie d’accés a la vraie sa-
gesse. (C'est toujours, avec une tendance a plus de séche-
resse, I'idée traditionnelle dont jai noté la formation pro-
gressive. Je devrais plutot dire l'illusion traditionnelle : car
le moyen de concevoir une étude qui, faite sur les ouvrages
de l'esprit, négligerait le fond pour ne s’attacher qu’a la
forme, rejetterait les idées et ne prétendrait retenir que les
données positives ou le mécanisme de 'expression? Pour
réaliser cette prudente mais un peu chimérique distinetion, il
aurait fallu que les clercs de Cassiodore eussent tué en eux
toute imagination, toute curiosité, toute complaisance se-
créte & 1'égard du génie de la civilisation romaine, dont
leur abbé mettait les chefs-d’ceuvre & leur disposition. Cas-
siodore avait constitué, en effet, au monastére de Vivarium,
une bibliothéque considérable (2). Certaines recherches ré-

(1) Inst. div., I, Pref. (P. L., Lxx, 1108); I, xxvi-xxvur (P. L., Lxx, 1140).
(2) Inst. div., I, vii.



CULTURE CLASSIQUE ET CHRISTIANISME IIIX

centes feraient penser que cette bibliotheque fut recueillie
plus tard, au moins partiellement, au fameux monastere de
Bobbio, fondé en 612 par saint Colomban (1). Somme toute,
Cassiodore a rendu a la culture antique, en dépit de ses
restrictions précautionneuses, des services ¢minents bien
supérieurs & ceux dont certains malentendus font honneur
a la Regle de son contemporain, saint Benoit.

e furent ensuite les moines irlandais et bretons qui re-
cueillirent et maintinrent le flambeau. A quelle époque les
Eglises d’Irlande et de Grande-Bretagne avaient-elles recu
les premiers germes de la culture classique, la question est
controversée. Ce qui est sir, c’est que dans ces régions dé-
tachées de la Romania, comme la Bretagne, ou quin’en
avaient jamais fait partie, comme I'Irlande, le paganisme
gréco-romain ne représentant rien de concret et par suite
rien de tres redoutable, I'usage des lettres classiques fut
accepté dans I'enseignement avec un peu plus de sérénité
qu’ailleurs (2). Dans les monastéres essaimés a travers I'Occi-
dent par le moine Colomban ou par ses disciples, — Bobbio,
dans la province de Pavie, Luxueil, prés de Belfort, en 590 ;
Saint-Gall en 614, — plus d’'un chef-d’ceuvre antique trouva
Pabri tutélaire qui le sauva de la disparition. Kt quand les
Anglo-Saxons eurent subi l'influence des Irlandais, d’autres
asiles, Fulda en Prusse, Gorze, prés de Metz, etc., s’'ouvri-
rent aussi aux reliques du passé.

C’est ainsi que, tandis que se déroulaient ces siécles de
fer et de barbarie, s’opéra en Occident la transmission des
lettres antiques, jusqu’a lefflorescence carolingienne (3).

(1) Cf. Paur Lriay, dans le Bull. d’anc. litl. et d’archéol. chrét., 1913,
p- 265-269.

(2) Voir sur ce point le beau livre de M. Rocer, L’enseignement des lel-
tres classiques d’Ausone d@ Alcuin. Paris, Picard, 1905.

(3) Pour I'Orient, la question est plus obscure. D'aprés une certaine
tradition, le clergé grec aurait fait braler quantité d’ouvrages en vers, d'un
caractére plus ou moins érotique, en particulier ceux de Ménandre, de
Diphile, de Philémon, de Sapho, de Mimnerme, etec. KrumBacuer (Byzant.
Literalurgesch.?, p. 503) est d'accord avec BErRNHARDY pour juger le fait



112 PIERRE DE LABRIOLLE

Durant les quarante-cing années de son régne, Charlemagne,
secondé par Alcuin, favorisa hautement la culture classique.
La plupart des manuscrits que nous possédons datent du
IX¢ ou du Xe si¢cle, ou remontent a des archétypes trans-
crits a cette époque (1).

Je ne pousse pas plus loin cet exposé d’ensemble sur les
rapports de la culture antique avec le christianisme.
Quelque précaution que l'on doive prendre avant de hasar-
der, en un domaine si vaste, des affirmations générales, je
crois quun fait simpose ici. Accueillie avec défiance et
méme avec qilelqu’aversion par le christianisme, cette cul-
ture n’a été finalement sauvegardée que comme servante de
la théologie, et auxiliaire de I'interprétation biblique.

Voila & quel réle un peu humilié elle aurait été réduite,
s’il fallait ne tenir compte que des déclarations que les plus
autorisés porte-paroles du christianisme ont articulées a4 son
propos. « Non discere debemus ista, sed didicisse. » Ce mot
de Séneéque (2) pourrait servir d’épigraphe aux divers opus-
cules chrétiens ou le probléme de I'utilisation du patrimoine
gréco-romain fut envisagé théoriquement. Des exercices
d’assouplissement pour lintelligence, pratiqués juste le
temps nécessaire pour que le bénéfice en soit acquis, voila, -
dirait-on, l'office unique auquel aurait da aboutir tout le
labeur humain antérieur a la foi nouvelle.

peu vraisemblable et non démontré. Il constate qu'au IX® siécle, a Constan-
tinople, la littérature grecque profane n’était guere plus riche qu’elle ne
Pest présentement, sauf pour les ceuvres des historiens tardifs et pour ceux
des spécialistes. 1l attribue la disparition d'une grande partie de cette litté-
rature a la décadence intellectuelle qui marqua pour 'empire byzantin la
période encadrée entre 650 et 830. Les incendies allumés lors de la prise de
Constantinople par les Croisés en 1204 firent de nouveaux désastres. Puis
la débéacle de TEmpire au XV*® siécle amena en Occident des savants byzan- -
tins dont les manuscrits jouérent le role que I'on sait dans I'épanouissement
de la Renaissance italienne.

(1) Cf. Louis Haver, Manuel de critique verbale. Paris, 1911, p. 3 et s.

(2) Ep. LxxxvilI, a propos des liberalia studia.



CULTURE CLASSIQUE ET CHRISTIANISME 113

Cela, c’est la thése; c’est le principe officiel; c¢’est aussi,
on le soupconne, 'expédient de gens tiraillés entre les ré-
clamations de leur bon sens et celles des iconoclastes de la
pensée et de l'art antiques.

Mais, dans la réalité des faits, cet art, cette pensée ont
pénétré dans le christianisme bien plus profondément et
intimement (u'on ne s’en pourrait douter, si 'on prenait
pour argent comptant les professions opportunistes dun
Basile, d'un Jérome ou d'un Cassiodore. J'aborde ici une
question dont son ampleur méme doit me détourner aussi-
tot. Il faut pourtant noter quelques traits qui en feront com-
prendre la portée.

Quand, dans la seconde moitié du IVe siecle, le grand
évéque de Milan, saint Ambroise, le conseiller des empe-
reurs Gratien, Valentinien et Théodose, entreprit de fournir,
de la morale chrétienne, une synthese digne d’étre opposée
aux grandes synthéses paiennes, est-ce sur le seul Evangile
qu’il essaya de la construire ? Non pas, mais au De officiis
de Cicéron 1l emprunta le cadre général et le titre méme de
son traité. Il prit également a la morale stoicienne, dont
Cicéron avait été I’éloquent interprete, une foule de notions,
telles que la distinction entre la raison et les passions, la
préoccupation du « souverain bien », la classification des
vertus (sagesse, justice, courage, tempérance), la division des
devoirs en devoirs parfails el devoirs moyens, la valeur
attribuée au jugement de la conscience, etc. Il est vrai qu’il
pénetre ces notions d’un esprit assez différent, qu’il les jus-
tifie par des raisons auxquelles Cicéron n’avait pu songer,
et qu’ll leur donne finalement un sens, une portée, une
efficacité nouvelles. Mais enfin, chez Ambroise, en méme
temps que la morale chrétienne affirme son originalité, elle
s’assimile résolument tout ce que la morale paienne peut lui
offrir d’excellent.

Le processus a été analogue dans tous les domaines :
spéculation théologique, exégeése scripturaire, art chrétien,
liturgie, genres littéraires, formes du style : partout s’esl fait



114 PIERRE DE LABRIOLLE

sentir I'influence des idées ou méme des usages profanes.
‘Ce phénomeéne d’infiltration ou de compénétration est un de
ceux sur lequel, depuis quelques années, s’est exercée de
préférence l'ingéniosité de la critique religieuse. Elle a pu
s’égarer parfois en des rapprochements douteux. Les faits
acquis démontrent que nulle part il n’y a eu hiatus, scis-
sion, rupture ; mais rapport et continuité. En dépit des ana-
themes plus d'une fois lancés contre lui, le génie de I'an-
cienne civilisation a survécu dans la civilisation née de
I'idée chrétienne, et il a largement contribué a la former.
Ainsi se sont unis, par la force des choses, les deux grandes
puissances spirituelles qui se croyaient irréductibles I'une 2
lautre. Le christianisme avait assez de vitalité pour ne subir,
du fait de cet apport, aucune déformation essentielle. Kt
c’est grace a cette fusion que méme des hommes qui sont
étrangers a la foi chrétienne veulent pourtant accepter les
données fondamentales de la morale qu’elle propose, puis-
qu’aussi bien le legs du passé y est inclus. « Si nous sommes
chrétiens, déclarait un jour M. Camille Jullian, s’il faut tenir
4 ce nom comme & une formule de salut, c’est qu'il repré-
sente, avec tout ce que les réves galiléens ont mis dans la
conscience humaine, toutes les lecons (ue les philosophes
antiques y ont laissées; c’est que'loin de s’opposer au passé,
le christianisme 1'a complété et couronné. » (1)

PiERRE DE LABRIOLLE.

(1) Revue historique, t. LX (18g6), p. 34a.



	Culture classique et christianisme

