
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 5 (1917)

Heft: 22

Artikel: Étude critique : le problème de Dieu

Autor: Wagner, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379981

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379981
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ETUDE CRITIQUE

LE PROBLEME DE DIEU

Voilà un livre (i) d'une belle sincérité, l'œuvre d'un chercheur
fervent, d'un esprit qui ne se résigne pas au désaccord entre sa
raison et son cœur, dont le premier souci est, sans doute,
d'aimer, de croire, d'être sauvé ; mais sa seconde préoccupation
est à peine moins instante : justifier, rendre communicable et
claire sa religion. Et quel aiguillon plus efficace pour la raison

que de vouloir de toute son âme et de tout son amour faire
éclater aux yeux de tous la beauté et la vérité de ce qu'on
considère comme le trésor le plus indispensable de l'humanité

L'objet de ce livre, me paraît-il, est de prouver que la

croyance en Dieu n'a rien d'irrationnel, qu'elle est même nécessaire

à la vie et à la pensée humaines ; qu'il existe une intuition
religieuse normale, naturelle et nécessaire à notre esprit ; nous
avons la certitude, l'évidence de la réalité de Dieu, le garant de
la vie spirituelle ; seul un Dieu éternel et tout-puissant, le Dieu
chrétien, le Dieu-Père de Jésus, à la fois Dieu-Saint et Dieu-
Amour, seul le Dieu de l'intuition religieuse normale donne à la
vie son sens et sa valeur; il est le seul Dieu parfait.

Cette œuvre n'est donc pas simplement une discussion sur
l'existence et les attributs de Dieu ; elle nous donne les vues de

l'auteur sur le sens de la vie, sur la destinée de l'humanité ; elle
est une apologie de la religion et de la religion de Jésus, telle

que beaucoup la comprennent au vingtième siècle ; elle entend

(ï) Maurice Neeser. Le problème de Dieu. Neuchâtel, Attinger, 1915.



LE PROBLEME DE DIEU 53

tirer la religion de l'isolement où d'aucuns prétendent la cloîtrer,
et en montrer non seulement les relations étroites et nécessaires

avec tous les aspects de la vie, mais la position dominante et

suprême dans l'existence humaine.
Je me propose de faire un résumé du livre de M. Neeser et

d'indiquer ensuite très brièvement quelques critiques.

M. Neeser commence par prouver, en quelques pages très
claires, l'impossibilité de démontrer l'existence de Dieu ; nous
devons renoncer à la preuve généralement impérative. Ou bien
la démonstration n'est pas universellement valable, ou alors le

tlieu déterminé n'est que le monde ou une partie du monde; et
«f un monde connu ne saurait être objet de religion... un Dieu
compris ne serait plus un Dieu ». L'auteur porte donc le
problème non devant la raison, mais élevant fe ee tribunal de la

pensée humaine en sa plus large acception, devant l'instance
supérieure». C'est là qu'il faut établir le fait et la possibilité
tout au moins du droit des intuitions sur lesqueltes se fonde
la croyance. En fait, les hommes ont cru en un Dieu, malgré

les théories philosophiques ou en dehors d'elles. Il existe
des intuitions religieuses indépendantes. Il s'agit de les étudier
et tie découvrir, en nous aidant de la psychologie et de l'histoire
des religions, l'intuition et la divinité types, si elles existent.
La première partie de notre étude aura tlonc pour titre : La
croyance en Dieu. Nous pouvons aller plus loin. Certains
philosophes ont la conviction que l'objet de la foi religieuse
règne au delà des atteintes de la démonstration ou de la négation
scientifiques ; pour résoudre la cjuestion de la réalité de Dieu,
nous demanderons à cette philosophie ses arguments en faveur
de la nécessité des intuitions ou de l'intuition religieuse type et
de la divinité correspondante.

La croyance en Dieu. — Des deux éléments de la croyance :

l'intuition, ou le sentiment de la divinité, et la notion ou
formule théologique ou philosophique, l'intuition (l'élément
primitif ou primaire) est un produit naturel de la foi en la vie ;

inséparablement unie à la conscience la plus générale de la vie,
elle est une manifestation de l'instinct de conservation ; elle est, à

l'origine, le désir de la garantie des valeurs, la confiance en leur
garantie. Or cela implique l'existence du garant des valeurs, de



54 JEAN WAGNER

Dieu, et voilà la notion primaire la plus générale de la divinité.
Nous en trouvons des preuves dans l'histoire de toutes les

religions. Dieu, toujours, est conçu et invoqué comme le garant
de nos destinées, la puissance en laquelle on a confiance, celle

qui assure notre prospérité matérielle et notre salut, le garant
de l'ensemble de toutes les valeurs imaginables.

Et si des valeurs se perdent, sont détruites, presque toujours
le croyant retrouve sa foi, malgré tout, en transformant, en
adaptant sa notion de Dieu aux circonstances, aux expériences
nouveltes, en s'attribuant la responsabilité de telle catastrophe,
de tel scandale, ou en se résignant au mystère, en ayant
confiance quand même: c'est là la sublimité du sentiment religieux :

malgré le malheur et le désespoir, tout est bien ; n'admettre
plus qu'une valeur, la volonté même de Dieu; croire comme
Jésus à l'intervention possible de Dieu et persévérer dans la

requête, tout en redisant avec lui : Ta volonté, ô Père, et non
la mienne

Qu'affirme l'intuition religieuse sur Dieu La classification
des attributs divins paraît malaisée ; car le garant a autant de

qualités que le croyant connaît de valeurs à garantir. Si nous
empruntons un critère à la morale : celui de l'extension sociale
de la valeur, nous distinguerons deux grands groupes : les

religions à valeur individuelle et les religions à valeur universelle.
Ils correspondent à deux types d'intuition : l'esthétique et

l'éthique, ee L'opposition entre ces deux types semble avoir son

origine dans les deux mouvements organiques de la spontanéité
et de la réceptivité ». le premier consistant surtout en une
« sensation de sympathie contentée» et apportant des ce satisfactions

émotionnelles égoïstes » (nées d'une facile adaptation tie
l'individu à la nature), le second s'accompagnant d'abord, non
d'amour comme le premier, mais de crainte ; ee sensation de

malaise due à la rencontre d'obstacles », d'où la nécessité d'une
accommodation altruiste ; de l'individu se dégage la personne,
de la nature naît l'humanité universelle ; cette intuition correspond

aux religions éthiques, et à un second type général dans
la conception du dieu garant. Pour le premier (type esthétique),
Dieu est avant tout une toute-puissance, une force physique,
une divinité immanente à la nature ; la valeur n'intéresse que
l'individu, le clan, la nation, dont la divinité doit assurer la



LE PROBLEME DE DIEU 55

persistance ou l'accroissement. La valeur éthique, au contraire,
est universelle et le dieu garant sera unique et spirituel,
transcendant aussi et personnel, donc à puissance limitée.

Mais ce sont là des types extrêmes ; tout ce qu'on peut dire
en étudiant l'histoire, c'est que les religions ont penché vers un
type plus que vers l'autre. Si nous développons logiquement les

conceptions des refigions de l'immanence et de la transcendance,
nous voyons s'évanouir toute religion car, dans les premières,
Dieu est le monde, il devient inexorable et fatal ; dans les

secondes, Dieu se perd dans l'Humanité divinisée. Immanence
et transcendance sont également impuissantes à faire vivre une

religion, et dans la mesure où les croyants se sont laissés

entraîner à l'une ou à l'autre, leur religion a perdu de sa force
et de sa vie. Le type normal sera donc la religion la plus
robuste, la mieux apte à survivre. Nous trouvons ce type
représenté par le christianisme, qui a su, en somme, unir les

deux types et les maintenir en un juste équilibre. Le Dieu de

Jésus est à la fois le Dieu-Amour et le Dieu-Saint, le bon père,
ni faible, ni inflexible, un Dieu auquel on peut demander le

pardon, les biens spirituels, mais les biens matériels aussi et la
délivrance du mal physique. Ce Dieu exauce quelquefois. Il
peut refuser ; à côté de la grâce accordée par le Dieu Amour-
saint, il faut l'effort de l'homme exigé par le Dieu de sainteté
aimante. C'est le Dieu parfait, le Père.

La religion la plus vivace et la plus féconde de toutes vérifie
donc notre hypothèse : ee L'intuition religieuse normale synthétise
le sentiment esthétique et le sentiment éthique ; son caractère
sui generis consiste dans une pénétration des valeurs de la
nature et de celles de l'esprit, tandis que le Dieu garant marie
dans la mystérieuse unité de sa puissance l'immanence et la

transcendance. l'Amour et la Sainteté ».
La réalité de Dieu. — Ayant renoncé à la démonstration

rationnelle et logique, interrogeons l'arbitre suprême, et la

pensée la plus largement humaine », penchons l'oreille sur le

cœur de la vie, ee chaque battement nous dira : quelque chose

est, il y a quelque chose qui fait que quelque chose est ».
« Nous admettons cette liaison en donnée primordiale, extra-rationnelle

de la pensée. Elle est élévation de l'esprit, science

immédiate, ...affaire de foi, c'est-à-dire instinctive confiance en



56 JEAN WAGNER

la vie, mère de tout et mère de l'intelligence, ce Nous allons
donc nous passer de déduction et nous absorber dans le contrôle
de l'intuition religieuse normale, pour en établir, si possible, le

droit. Puisque les autres intuitions, esthétiques et éthiques,
confondent Dieu, l'une avec le monde, l'autre avec l'humanité,
«r Dieu ne sera crue si la réalité est ce que prétend l'intuition
» mixte: le vivant progrès spirituel né de l'union organique
» de la nécessité et de la contingence: Dieu ne sera que si l'intui-
» tion religieuse normale répond à une vérité ». Si nous pouvons
montrer le droit et la nécessité de cette intuition, la réalité du
Dieu garant s'en établira d'elle-même. — Pour établir ce droit,
M. Neeser montre que l'intuition normale est à la base d'une
philosophie reconnue. Distinguons en philosophie les tendances
réalistes et les tendances idéalistes ou critiques. L'intuition
esthétique de la valeur s'intègre dans le réalisme de l'infini ou
du continu, selon Spinoza ou Taine. par exemple, tandis que
l'intuition éthique inspire le réalisme du fini ou du discontinu,
selon Renouvier, ie dogmaticien de la contingence. Son théisme,
comme le panthéisme de Spinoza, aboutissent à l'athéisme.
Le criticisme de Kant, au contraire, établit que la notion du
phénomène (intuition de la nécessité) appelle celle du noumène

(intuition de la contingence), deux notions inséparables et unies

organiquement. L'intuition scientifique n'exprime qu'une partie
du réel, d'autres intuitions plus directes restent possibles et
valables ; voilà l'éepjivalent philosophique de l'intuition religieuse
normale, ou mixte.

Mais il y a plus : Cette intuition est indispensable à la vie.
La constitution des vérités de la science et de la morale, de la

personne et de la société humaines, ne s'explique que par les

présuppositions du criticisme. L'intuition mixte est nécessaire à

la science. En effet: pour le réalisme de l'infini, t'esprit n'est
qu'un produit de la nature et la connaissance reste éminemment
relative et variable ; le réalisme du fini conçoit la science comme
achevée, il exagère la confiance aux idées, spécule souvent sans
contrôle et conduit à la paresse intellectuelle. D'après le
criticisme, au contraire, les connaissances ont évolué, sans doute,
mais l'esprit humain contient, à l'état latent, toutes les formes
nécessaires à l'interprétation de la réalité ; un criticiste
continuera donc toujours à chercher, mais il a confiance dans ses



LE PROBLEME DE DIEU

forces pour aboutir au résultat eie sa recherche. L'équivalent
philosophique du type d'intuition elont vit la religion, explique
donc l'institution d'une vérité scientifique et lui est propice.
— Il en est de même pour la connaissance morale : le réalisme de

l'infini ne saurait foneler la morale impérative, puisqu'il ne connaît

que la nature et la nécessité. Dans le réalisme du fini,
l'autonomie de l'esprit est absolue, comme la contingence, et fà non
plus, on ne saurait établir ni reconnaître de loi générale, ni
d'idéal collectif. Le criticisme nous montre la loi morale existant
en nous ; la notion de liberté est inséparable de celle de nécessité.

Notre liberté ne prend conscience d'elle-même cjue parce
qu'elle trouve le sérieux obstacle de la nécessité. — Les philosophies

et les intuitions autres que le criticisme et l'intuition mixte
apparaissent également impuissantes dans la vie pratique. Pour
un Spinoza, pour M. Sixte, du Disciple, ou même pour un
biologiste, la constitution de la personnalité devient inconcevable,
le moi s'évanouit, n'est qu'une illusion. Ce moi est au contraire
atteint d'hypertrophie dans le réalisme du fini, la personne
humaine devient démiurge. Mais grâce à Kant, nous concevons la

personne comme participant à la nécessité de la nature et à la
liberté, et nous attribuons à la loi morale la primauté, el non
la toute-puissance absolue qui anéantirait la résistance de la
nature. C'est l'homme selon Jésus, ee une créature de chair,
appelée à marcher selon l'esprit». — Les conséquences des trois
types d'intuition pour la vie sociale sont toutes paralèlles.

Il y a donc entre la vie et la religion la relation la plus
intime. Mais la vie ne prospère que lorsqu'elle s'inspire de

l'intuition la plus favorable à la religion elle-même. Ainsi les

peuples christianisés d'Occident ont formé plus de personnalités
que les autres peuples et favorisé l'essor de la vie intellectuelle
et morale.

La vie spirituelle existe, et dès lors existe le Dieu qui fa

garantit. Il faut que Dieu soit pour que la vie soit ; pragmatisme

inévitable. On pourrait dire que croient en Dieu ceux cjui
vivent la vie humaine. Les seuls vrais athées seraient les purs
jouisseurs ou les désespérés qui ne croient plus à la vie
spirituelle. Et ceux qui réfléchissent à leur vie et à leur activité
reconnaissent loyalement leur foi en Dieu, ee Une humanité très
intelligente reconnaîtrait à la base de son activité intellectuelle



58 JEAN WAGNER

une garantie divine », et qu'en réalité elle vit de Dieu ; plus,
elle voudrait vivre de lui : elle agirait ; et, agisssant, elle irait
à l'autel de la prière, ce elle affirmerait Dieu de toute l'inébranlable

conviction que donne le sentiment vécu de sa vertu
garantissante».

Enfin, le Dieu parfait, normal, n'est ni immanent, ni
transcendant, mais intermédiaire et participant à la fois
de l'immanence et de fa transcenelance. Comment définir sa

relation avec le monde ee II ne sera pas partout dans le

monete, il ne sera pas davantage tjuelque part.» Il est une
éternité spirituelle, présent à propos de tout, à l'occasion
de tout, et non pas attaché à un temps, à un lieu, ou à

l'ensemble de tous les temps et de tous les lieux. La relation
de Dieu au monde est un accompagnement mutuel organique
de réalités complémentaires. Il ne s'agit pas de l'identifier avec
la causalité naturelle, ni avec une personne transcendante. Dieu
n'est ni un en dehors, ni un en dedans. Il agit en connexion
intime avec la réalité naturelle et par elle : puissance libre
spirituelle, cause nouménale, intention de la causalité naturelle,
— une liberté ayant avec la puissance de la causalité physique
celle d'en user à son gré à telle intention particulière. L'action
de Dieu n'est donc pas un miracle, ni la simple action de la
nature, mais une œuvre de Dieu par la nature. D'ailleurs, le
sentiment religieux se contente, sans qualifier l'action divine,
de dire: 11 peut agir,-Il agit.

Comment déterminer Dieu? Les réalismes y croyaient arriver
tlirectement et clairement ; mais leur avantage était illusoire,
car ils identifiaient Dieu avec la nature ou avec l'humanité. Le
criticisme et l'intuition religieuse normale renoncent sans peine
à l'expression directe de Dieu et se refusent à adorer un Dieu
seulement personnel ou seulement impersonnel. Faite de Dieu,
source de la vie spirituelle et de la raison, la raison ne saurait
déterminer Dieu directement. Mais le sentiment religieux ne

peut s'empêcher de lui attribuer une forme, et le criticisme ne
voit à cela aucun inconvénient, tant que fa religion se contente
du symbole ou de la définition par analogie. Elle pourrait
l'appeler : cele Vivant de l'Amour saint, de la Vie spirituelle».
Jésus disait : le Père. En effet, l'homme reste toujours devant
son Dieu comme un enfant devant son père, ou mieux, devant



LE PROBLÈME DE DIEU 5g

tr l'être vivant, jière ou mère, jière et mère en une unité jiour
lui assez indiscernable, dont il tient la vie». Cet être, l'enfant
se le représente d'abord comme une présence, une puissance
indispensable, et, sinon toute-puissante, du moins assez efficace

pour que l'enfant vive. Personnelle ou impersonnelle? Question
vainc, l'enfant se contente de cette réponse : tu le sauras plus
tard. Le croyant aussi prend son jiarti du mystère: eeil sait, il
comprend qu'il en doit être ainsi». Il lui suffit que fa Force
initiale manifeste assez eie puissance, pour cjue la vie spirituelle
subsiste, progresse et triomphe.»

Je ne jiuis ici discuter comme elles le mériteraient. les
nombreuses thèses élu livre de M. Neeser. malgré loute la joie qu'on
a à causer avec un auteur aussi probe et sincère. Je dois me
contenter de relever ejuelejues points faibles qui m'ont frapjié et
d'esquisser une réponse.

Tout d'abord, il faut regretter que l'anarchie qui trouble
aujourd'hui le problème de la connaissance n'ait pas décidé
l'auteur à apporter d'autant plus de soin et de clarté à ses
définitions, au sens de ses termes, et qu'if n'ait pas justifié et
précisé sa théorie de la connaissance. On déplore dès le tlébut
l'absence de définitions de Dieu, de la religion, de la croyance.
Sans doute, elles ne jiouvaient, dans l'état actuel des sciences,
être que conventionnelles : mais, sans elles, on en est réduit à

deviner jteu à peu l'idée que se fait l'auteur de ces objets. Le
terme intuition, qui joue un rôle capital dans l'ouvrage, n'est

pas défini, ejuoiqu'il soit emjiloyé dans au moins deux sens
différents, et le plus souvent avec une signification excejitionnelle :

l'auteur parle d'intuition mathématico-physique du monde et l'assimile

à une concejition : plus loin, ce mot n'est plus synonyme
d'Anschauung, mais de sentiment et il s'oppose à eeformule».
On ne nous dit pas davantage quel est ecce tribunal de pensée,

sujiérieur àia raison», ni pourquoi il lui serait supérieur ; il nous

importerait pourtant de le connaître exactement, puisque c'est
élevant ce tribunal que tout le problème de Dieu est jugé. Quelle
est la valeur de l'intuition comme instrument de connaissance,
de recherche de la vérité Nous ne trouvons comme réponse

épie des affirmations sans preuve et parfois contradictoires :

tantôt l'auteur reconnaît que l'intuition ne saurait nous donner



6o JEAN WAflNER

que des notions purement subjectives, non universellement
valables, tantôt — et le plus souvent — il lui attribue la faculté de

prouver (Dieu, par exemple), en écartant la science comme une
étrangère incapable de pénétrer dans le domaine religieux et
de donner aux notions une précision généralement admissible.
Quels sont les rapports de l'intuition à fa connaissance rationnelle?

On ne nous le dit pas; ou, du moins, on se contente
d'affirmer que l'intuition, que la pensée instinctive et consciente,
sont supérieures au raisonnement scientifique, ejue l'intuition
religieuse normale est légitime, parcequ'elle a son équivalent
philosophique défendable : le criticisme de Kant Mais peut-on
assimiler ainsi une intuition religieuse à un système philosophique,

et n'est-ce pas l'y assimiler que de vouloir la faire bénéficier

de la vérité de ce système Toute la valeur du raisonnement
de M. Neeser dépend de la valeur de vérité de son ee intuition » :

nous ignorons cette valeur, si elle existe — et de la vérité
du kantisme: cette vérité n'est pas établie; le criticisme n'est
qu'un ee système défendable».

Il y a, de plus, dans le ec Problème de Dieu », une foule
d'affirmations qui importent fort à la thèse de M. Neeser, mais

qu'il ne justifie pas. Ainsi : Dieu ne serait plus Dieu, s'il était
objet du monde, s'il était compris dans l'humanité, s'il était
connu, dépouillé de mystère. Leur insuccès a jugé les religions
naturelles. La liberté, la vérité, la vie sjiirituelle exigent un
Dieu distinct à la fois de la nature et de l'humanité. La science

positive et empirique, le réalisme de l'infini mène au découragement

scepticjue, il est incapable de nous donner une morale, des
lois morales, il exclut le droit véritable, il juge inaccessible ou
impossible la personnalité. Il y a une distinction nette et,
semble-t-il, métaphysique entre la nature et l'humanité, deux ordres
de choses différents.

Enfin, que d'obscurités dans la qualification du Dieu de

M. Neeser Toute une partie de l'ouvrage est un essai pour
qualifier et nommer Dieu ; nous apprenons tour à tour qu'il ne

peut avoir ni la figure de l'humanité, ni celle de la nature, mais

que son meilleur nom est le Père, figure assez humaine pourtant,

à moins qu'il ne soit père et mère en un ; il n'est ni
immanent, ni transcendant ; sa vie n'est ni personnelle, ni
impersonnelle ; il n'est pas partout, mais il n'est pas davantage



LE PROBLÈME DE DIEU 6l

quelque part. Et la conclusion, c'est qu'il est ineflable. cju'il faut
renoncer à le déterminer. En effet, comment et pourquoi
raisonner sur l'ineffable Mais alors, contentons-nous donc de

dire : tel être, tel sentiment me paraissent ineffables. Demandons

tout au plus à l'art de nous les rappeler ou de les faire
vivre, mais ne raisonnons jilus sur eux, ne les faisons plus
intervenir dans nos raisonnements scientifiques ou philosojihi-
ques.

En somme, si l'on s'attache seulement à la valeur rationnelle
de l'œuvre, en négligeant la beauté du sentiment qui y éclate et
la signification religieuse de beaucoup de ses pages, on peut
dire que l'intérêt du livre se trouve dans l'étude impartiale, et
conduite dans un esprit scientifique, des phénomènes de la

croyance religieuse ; ce qui en fait le défaut et l'imprécision et

qui en diminue singulièrement la portée, serait que l'auteur n'a

pas jiersévéré dans cet esjirit objectif et scientifique jusqu'au
bout, à cause de sa grande défiance à l'égard de la science et
de la raison.

Du moment que tous les raisonnements n'avaient jusqu'ici pu
jirouver l'existence de Dieu et que la philosophie n'arrivait pas
à la décrire ni à la qualifier, il était intéressant d'aller étudier
les phénomènes religieux, comme le fait M. Neeser, de les observer,

de les décrire, de les classer et de chercher la croyance
religieuse type, de trouver des uniformités. On pouvait ensuite
recueillir les témoignages des gens religieux sur leurs dieux et,
en les comparant, essayer de comprendre objectivement quelle
est la force, ou quelles sont les forces, nommées Dieu par ceux
qui ont cru en lui. On arrivait ainsi à des conclusions vérifia-
bles ; on pouvait espérer obtenir le consentement de tous à des

vérités scientifiquement établies. M. Neeser étudie d'abord
soigneusement la croyance et l'intuition, mais quand il s'agit de

prouver l'existence de Dieu et de le décrire, il ne consulte plus
guère que son sentiment, le sentiment et le langage de chrétiens,
et leurs métaphores, leurs symboles, toutes choses qui n'ont
aucune valeur logique, choses éminemment variables et subjectives.

Il généralise un jugement de valeur, il attribue une

portée générale à plusieurs jugements de valeur. M. Neeser
accorde alors une valeur de vérité, de démonstration, à l'a intuition

», et il la lui accorde de préférence à la raison et à la



62 JEAN WAGNER

science, auxquelles il interdit certains domaines, parce qu'elles
y seraient incompétentes ; elles produiraient des résultats néfastes

à la vie religieuse, morale et intellectuelle, si on se fiait à

elles. « Faite de Dieu, source de la vie spirituelle et de la
raison, la raison ne saurait déterminer Dieu directement ». dit-il,
pour se servir ensuite de sa raison tout de même, qui déjà lui
avait servi à dire de Dieu qu'il était la source de la vie sjiiri-
tuelle et de la raison.

Or, la philosophie moelerne a beau avoir limité, et avec raison
semble-t-il, la valeur de la science jiositive ; jusqu'ici nul n'a
découvert d'autre moyen pour trouver la vérité, la connaissance
communicabie susceptible d'obtenir le consentement général. Il
faudrait pourtant établir des étages, des degrés dans nos moyens
de connaître. Certes, ee l'intuition mathématico-physique » n'est

pas seule à nous renseigner sur le monde ; nous entrons en
contact avec lui par d'autres moyens ; ainsi l'art et ia religion
peuvent nous donner des vues sur le monde et l'homme ; mais
ces connaissances ne deviennent vérité que lorsque la science a

pu les étudier, les contrôler, les classer. Toute l'histoire de la
pensée ne nous enseigne-t-elle pas que seule la science positive
établit des vérités

A chaque page presque de son livre, M. Neeser manifeste sa
défiance de la science et de la raison. Il tente de s'en passer,
et, du coup, son exposé perd sa portée générale et ses conclusions

ne peuvent plus être considérées comme des vérités.
D'autre part, il s'est mis en route avec une série d'idées pré-

conçues sur Dieu. Sans doute, aucun de nous ne saurait faire
autrement en pareii cas. Mais on peut demander qu'au cours de

sa recherche, ie savant jirouve ses idées ou les justifie. Or
l'auteur admet d'emblée et sans preuve qu'il n'y a qu'un Dieu,
maître tout-puissant du monde jihysique et du monde humain,
qu'il est mystérieux et surnaturel, que Ice homme bégaie
toujours en parlant de Dieu », etc. Pourquoi ces postulats Pourquoi

un Dieu connu serait-il moins aimé et secourable qu'un
être mystérieux? Une mère aimée devient-elle moins secourable

quand son fils la connaît bien et celui-ci recourra-t-il moins
souvent à son affection Le jiardon maternel aura-t-il moins de

valeur pour lui? Plus généralement: pourquoi craindre la clarté,
pourquoi craindre la science positive Presque tous les philo-



LE PROBLÈME DE DIEU 63

sojihes chrétiens ou théistes récents ont éprouvé cette crainte,
et, à un moment donné, ont dit à la science : Arrière tu ne
dois pas aller plus loin, tu n'entres jias ici

Mais d'abord, de quel droit restreindre le domaine de la
science Quelle raison claire et péremptoire alléguera-t-on pour
déclarer d'emblée que la science ne saurait interpréter la vie
spirituelle D'ailleurs, la science positive seule pourrait elle-
même se déclarer incompétente ; jusqu'ici, elle ne l'a déclaré

pour aucun ordre de faits humains et natureis ; elle a seulement
avoué son ignorance jirovisoire ; et d'ajirès M. Neeser la
religion est créée jiar l'homme, elle a au moins des sources humaines

et naturelles. Cette défiance de la science ne provient-elle
pas d'une confusion (i)

Parmi ceux qui font celte confusion, on admet plus ou moins
clairement que la science voudrait se substituer à la refigion et

on imagine avec terreur la sécheresse et la froideur des formules

prenant la place ties élans du cœur. Il faut dire et répéter ici
ce qui paraît pourtant évident : la science ne prétend pas prendre

la place de la vie, elle ne songe pas à nous donner une
image vivante du réel, à le reconstituer (n'est-ce pas le rôle de

l'art Elle veut seulement faire connaître et reconnaître par
tous un fait de façon à ce qu'on puisse i'utiliser et arriver à

connaître des faits nouveaux, mais elle ne supprime ni la foi, ni
l'enthousiasme. Craint-on cjue le savant n'admire plus un
coucher de soleil, quand il aura compris et expliqué la cause qui
fait que tes nuages et le paysage s'illuminent de couleurs
merveilleuses Certains philosophes, les métaphysiciens surtout,
essaient souvent de réduire l'homme à un être qui cadre bien
avec leur théorie ; mais la science, qu'il faut distinguer de toute
philosophie, même d'une philosophie de la nécessité, ne change
ni la nature, ni l'homme, mais les prend tels qu'ils sont et
cherche à les expliquer. Comment pourrait-elle détruire la vie
religieuse La science positive ne saurait être funeste à la
liberté, ni à la personnalité, ni à la morale, ni à la vie sjiiri-
tuelle, comme on le répète, mais seulement à certaines théories
de ces phénomènes de la vie morale. Un vrai savant ne
prétendra jamais nier aucun l'ait ; il ne nie pas Dieu, ni la liberté.

(ï) Elle se retrouve, par exemple, dans Science et religion de Boutroux.



64 JEAN WAGNER

il les étudie. Et il lui arrivera peut-être de trouver jiour les

expliquer de nouvelles formules, une interprétation nouvelle ;

il ne fait jias fa guerre aux faits. Et quelles que soient ces

interprétations, l'homme saura, comme il a toujours fait dans le

passé, les admette* et s'y adapter, dussent-elles l'obliger à

abandonner des théories anciennes, aimées, et crues ou devenues
secourables.

Ce qui importe, après tout, ce n'est pas que les termes
(jiersonnalité, Dieu, liberté) soient maintenus ou ne changent pas de

sens, mais que les réalités qu'ils recouvrent soient mieux

connues, deviennent jiar conséquent mieux utilisables et plus
secourables. Si un homme se dit religieux, ce n'est pourtant pas
pour l'amour de telle formule ou interprétation de Dieu et de la
vie ; ce n'est pas une formule qu'il veut donner à d'autres ; il a

trouvé la vie, il veut y aider les autres. Ce qui lui importe,
c'est la vivante réalité religieuse ; il la sent au plus profond de

lui, il n'en saurait douter. Si on devait lui démontrer que la
force divine dont il vit. à laquelle il croit, est toute naturelle,
ou que son ce Dieu » se résout en plusieurs forces très diverses
et de nature différente de ce qu'il croyait, est-ce cjue sa vie
religieuse, est-ce que les réalités de sa foi en mourraient Un
changement de formule ne saurait pourtant tuer la vie

La science positive, en étudiant la croyance et les forces qui
vivent dans l'homme religieux, ou dont il vit, n'aboutira pas à

autre chose qu'à une formule nouvelle, à une nouvelle interprétation.

Est-ce la mort de la foi Y a-t-il autre chose à redouter
(ou à espérer) pour elle, qu'un changement d'habitudes mentales,
de vocabulaire, — douloureux, sans doute, et malaisé Mais qui
ne voit le soulagement, la joie qui nous viendraient, si la science
et la foi se retrouvaient enfin, ce qu'elles auraient dû être
toujours, deux instruments de vie, qui n'ont rien à redouter l'un
de l'autre, mais qui ont chacun leur emploi et qui peuvent et
doivent s'aider l'un l'autre

Jean Wagner.


	Étude critique : le problème de Dieu

