Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 5(1917)

Heft: 22

Artikel: L'idéal évangélique dans son application a la vie réelle. Partie 2, Le
chrétien en collaboration et en conflit avec le prochain

Autor: Bridel, Philippe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379980

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379980
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L'IDEAL EVANGELIQUE DANS SON APPLICATION A LA VIE REELLE (¥)

II. — LE CHRETIEN EN COLLABORATION
ET EN CONFLIT AVEC LE PROCHAIN

Le chrétien n’a pas seulement affaire avec la nature irves-
ponsable, avec la matiere et les forces physiques, mais
encore avec des volontés humaines, avec les actes de ses
semblables, avec leur liberté. Voyons les difficultés que
ce nouveau facteur oppose a la réalisation de notre idéal.

Ses relations avec le prochain constituent pour I’enfant
de Dieu un redoutable contact: plus quun contact, car il
s’agit la d'une étroite et constante solidarité.

En vain prétendrait-il a s’en préserver. L’histoire a gardé
le souvenir de ces stylites, comme on les appelait, qui, pour
assurer leur affranchissement de tout lien avec le monde,
s’installaient au sommet d'une colonne ou désormais ils
passaient leurs jours. Insensés! Et cette nourriture que quo-
tidiennement quelqu’'un leur apportait, en grimpant jusqu’a
eux par une échelle, ou qu’ils tiraient eux-mémes au moyen
d’'une corde, d’ou venait-elle donc si ce n’est du monde?
Des paysans avaient cultivé le blé, un meunier avait moulu
la farine, les boulangers avaient fait le pain. Non! non!
quoi que tu fasses, bourgeois des cieux qui habites la terre,
tu ne parviendras pas a dégager ton existence de ce réseau

(*) Voir le n° de novembre-décembre 1915.



LE CHRETIEN ET LE PROCHAIN 37

- de fils qui t'attache a des centaines d’humains, tant mauvais
que bons, et qui te tient dans leur dépendance. Cela est im-
possible, matériellement impossible : mieux que cela, divi-
nement impossible, impossible de par la volonté de celui
qui veut méler le levain a4 la pate pour qu’il agisse sur
elle. « O pere, a dit Jésus, je ne te demande pas d’oter du
monde mes disciples, mais de les préserver du mal. »

Je ne parle pas en ce moment de choses mauvaises, aux-
(quelles nous n’ayons qu’a refuser de prendre part; je parle
— et ¢’estune tout autre affaire — de choses bonnes, souvent
indispensables, qu’il nous faut bien accepter, mais auxquelles
ont pu contribuer des mains impures, dont nous subissons
ainsi le concours; ou bien encore, de choses bonnes, in-
dispensables peut-étre, que nous accomplissons et qui vont
étre utilisées par des pervers, avec qui nous aurons ainsi
collaboré. Exemple : Je prends ma viande chez le seul
boucher (ui soit & ma portée, et voila que le bénéfice que
je lui procure sert a entretenir les orgies de ce débauché.
Je fais un cours de chimie, et I'un de mes éléves va profiter
de ce je lui ai appris pour empoisonner son prochain. Je
suis facteur, et il n’est pas possible que‘ parmi les milliers
de lettres que je distribue il n’y en ait qui renferment un
rendez-vous d’adultére. Ou, tout simplement, jachéte n’im-
porte (uel objet manufacturé (ui, depuis l'extraction des
matieéres premieéres jusqu’a cette boutique ot on me le vend,
a passé par une longue série d’opérations industrielles et
commerciales dont plus d’'une, sans doute, n’a pas ét¢ pure
de fraude ou d’injuste exploitation. Et dans chaque bouchc¢e
que je mange, dans chaque habit dont je me revéts, c¢'est a
toute 'ccuvre d’'une humanité vicieuse, ¢’est a tout un régime
social entaché d’iniquités que, malgré moi, je participe.
Douloureuse pensée qui, tantot atténuée, quand on vit dans
un milieu relativement honnéte, tantét obsédante, lorsqu’on
se sent entouré de coquins, — « Ah! malheureux que je suis
de loger dans les tentes de Kédar » (1) — toujours, plus ou

v

(1) Psaume cxx, 5.



38 PHILIPPE BRIDEL

moins, pése a l'esprit d'un chrétien, constituant, je pense,
une partie de cette « croix» que ne peut manquer de porter
ici-bas le disciple du Christ. Oh! si, du moins, nous n’y. ajou-
tions pas encore I'horrible fardeau de nos fautes person-
nelles, les déficits de notre propre sainteté, cette part de
nous-méme ui est du monde et non de Dieu !

Il vy a done, dans le bien que nous poursuivons, deux
éléments : 1'un qui est en notre puissance, qui constitue notre
devoir immeédiat, individuel, absolu; et un autre, dont la
réalisation dépasse notre pouvoir, parce qu’il suppose des
transformations générales qui échappent 4 notre compétence.
Ces transformations, une partie au moins d’entre elles, nous
pouvons contribuer de loin, pour une faible mesure, 4 en
préparer la réussite future; mais surtout, du fond de notre
angoisse, nous crions au Pére, ce qu’il faudra crier jusqu’a
la fin du monde : « Que ton régne vienne ! »

La solidarité du chrétien avec un prochain qui bien sou-
vent ne reconnait pas le méme Seigneur que lui, se trouve
particulierement étroite lorsqu’il s’agit des relations récipro-
ques unissant les membres d’une famille, du lien qui attache
le serviteur & son maitre ou I'employé a son patron, de la
collaboration qui régne entre associés dans une méme affaire.
En toute situation de ce genre, par une inéluctable nécessité,
disons plus: en vertu du devoir qui lui incombe de respecter
Pindividualité de ses semblables et la part d’indépendance
morale qui leur appartient, le chrétien se voit obligé sans
cesse de supporter des choses qui ne répondent pas a son
idéal personnel, de renoncer i d’autres choses qu’il ferait s'il
- était seul maitre de ses actes: en un mot, de se contenter
d’une trés imparfaite réalisation de ce qu’il voudrait pouvoir
accomplir.

Quel est le pere de famille qui ne soit obligé de laisser
faire dans sa maison, par ses enfants en particulier une fois
qu’ils sont & I'age ou il faut accorder de la marge au libre
développement de leur caractere, plus d’'une chose (u’il
n’approuve pas? Quel est, surtout, 'enfant pieux de parents



LE CHRETIEN ET LE PROCHAIN 39

frivoles qui puisse exiger que le train de la maison soit réglé
conformément & ses aspirations chrétiennes? Quel est le
serviteur qui puisse prétendre imposer ses propres principes
a la conduite de ses chefs, et qui n’ait, en tant que servi-
teur, a collaborer & plus d'un acte que pour lui-méme il ne
se permettrait point? Songez a la position ol se trouvaient &
cet égard ces malheureux esclaves chrétiens, auxquels 'apo-
tre Paul, néanmoins, ne préchait pas la révolte, mais disail:
« Si tu as été appelé (par le Christ) étant esclave, ne t'en
inquiete pas » (1 Cor. v, 21; comp. 1 Pierre u, 18).

A coup sir, il y a une limite aux concessions dont il
s’agit. Il y avait des cas ou l'esclave lui-méme, en présence
d’ordres expressément immoraux, devait refuser d’obéir et,
«pour la conscience» comme dit Pierre (1 Pierre 11, 19), s’ex-
poser au chitiment cruel, aux verges et jusqu'a la mort sur
la croix. Il vient aussi un moment ou I'employé chrétien
doit sous peine d’infidélité quitter une maison dans laquelle
on le fait collaborer & de manifestes friponneries; un mo-
ment ol la servante sérieuse doit chercher une autre place
que celle ou elle ne peut rester sans participer a de coupa-
bles désordres; un moment, hélas! ou il faut qu'un pere,
pour dégager sa responsabilité, mette a la porte, en pleurant,
le fils de ses entrailles.

Mais, a quel endroit se trouve le point de la rupture obli-
gatoire ? Dans le conflit qui se présente ici pour le chrétien,
— non pas seulement entre son devoir et son intérét, par-
fois I'intérét vital de parents ou d’enfants dont il est I'unique
soutien, — mais entre son devoir de fidélité et d’autres
devoirs, positifs eux aussi, que lui impose la reconnais-
sance, la pitié, la charité, qui marquera I’heure tragique du
nec plas ultra ? ‘

Au fils prodigue, qui maintenant erre par le monde et a
la misére duquel on a pas jusqu’ici refusé d’envoyer quel-
que secours — trop souvent, on l'a su, gaspillés en immo-
ralités, — quand faut-il que le pére oppose enfin un refus
décisif, au risque de briser le dernier lien qui subsistait



4o PHILIPPE BRIDEL

encore, de s'aliéner définitivement le coeur de I'égaré, et
peut-étre de compromettre ainsi toute possibilité de son
retour au bien ? Ah ! quels terribles problemes! Seuls peu-
vent les trancher, chacun pour soi, ceux a la conscience
desquels ils se posent. Il n’appartient pas & qui n’est que
spectateur de l'acte accompli de prétendre en apprécier
I'opportunité et de venir dire : '« Il eit mieux valu ne pas
faire cela, il fallait plutot agir ainsi.» — « Pourquoi juges-tu
ton frere ? » dit 'apotre Paul. « Ne jugez point », a dit Jésus.

Ne jugez point! ce commandement ne doit pas étre observé
seulement lorsqu’il s’agit de cas tragiques comme ceux aux-
quels j’ai fait allusion, mais & propos de tout ce que font
nos semblables : eux seuls peuvent savoir, en chaque occa-
sion, ce que Dieu leur commande. Les regles suprémes du
bien sont universelles, sans doate; mais les devoirs concrets
qui en découlent, & tel moment pour tel individu, ne sont
jamais simples : ils résultent d’'un concours de circonstances
et d'un conflit d’obligations diverses dont nulle science ne
peut se piquer de faire le tour, que nulle casuistique pré-
concue ne saurait apprécier, et dont reste seule juge la
conscience personnelle, éclairée par le Saint-Esprit.

#* |
# *

La loi évangélique en ce qui concerne nos rapports avee
le prochain se résume dans ce mot: amour, charité. Or, qui
dit charité dit, entre autres choses, bienveillance, générosité,
support, disposition a s’oublier soi-méme pour autrui, en un
mot, sacrifice ; et quelle morale oserait se prétendre chré-
tienne, qui n’affirmerait la nécessité du sacrifice ?

N’en faul-il pas conclure que la morale chrétienne est
inconciliable avee la notion du droit ? — Plus d’un 'a dit,
pour en faire grief & cette morale et démontrer qu’il la faut
rejeter ; plus d’'un chrétien, d’autre part, I'a pensé aussi,
pour en conclure que 'homme qui marche & la lumiere du
divin idéal n’a aucun compte a tenir des lois de ce bas
monde, '



LE CHRETIEN ET LE PROCHAIN 4t

(’est une grave erreur! Ainsi que j'ai essayé de 1'établir,
la grace ne vient point détruire la nature, mais la restaurer,.
en l'affranchissant de sa corruption et en la complétant. Or,
si la nature est digne de respect dans ses productions de
ordre le plus humble, comment ne le serait-elle pas dans
les plus ¢levées d’entre elles? et c¢’en est une, certes, que
cette admirable et féconde coneception du « droit », ou la
raison humaine célébre un de ses plus importants triomphes.

Le droit, c¢’est U'ordre, la paix, la stabilité introduits dans
les relations quotidiennes des hommes entre eux; c’est la
justice substituée aux violences de la force et a tous les
caprices des passions d¢goistes. Sans doute, cette paix est
précaire ; sans doute encore, cette justice est imparfaite :
mais aussi se montre-t-elle susceptible d’améliorations pro--
gressives. L’important, I'indispensable, c’est qu’il existe déja
des contrats déterminés sur lesquels on puisse s’appuyer en
traitant avec le prochain, de maniére a savoir exactement
ce qu'il attend de nous et ce que nous en pouvons attendre.
Ces contrats pourront étre améliorés : cent fois le régime de
la propriété a changé dans le passé, et l'avenir le verra
changer encore: cent fois on a remanié¢ les conditions du
travail, et on les remaniera de nouveau. Mais, tant qu'une
loi subsiste elle protege tout le monde contre les surprises
de l'arbitraire ; et lorsqu’une loi meilleure vient se substituer-
a l'ancienne, encore tient-on compte des droits acquis, en
déterminant pour cela des mesures de transition.

La charité n’a pas plus & dédaigner le droit, ni a penser
le remplacer, (ue le clocher d'une cathédrale ne méprise ct
ne voudrait voir supprimer les soubassements sans lesquels
lui-méme ne souliendrait pas son élan vers le ciel. La
charité doit se superposer au droit sans le détruire. Par son
existence méme, par ses effets pratiques, par les sentiments
qu’elle éveillera dans les ccoeurs, la charité contribuera sans
doute, et beaucoup, i cette amélioration graduelle du droit
dont nous venons de parler; mais elle ne doit pas songer a le
supplanter; il faut qu’il subsiste; il est nécessaire dans un



42 PHILIPPE BRIDEL

monde ou 'homme ne nait pas chrétien, ot jamais tous les
hommes ne seront chrétiens, et ou les chrétiens eux-mémes
ne sont point parfaits.

Au droit, qu'elle ne remplace nullement, la charité se
superpose, avons-nous dit, couronnant ainsi d’'un bien supé-
rieur ceux qu’assure le fonctionnement de la justice. J’ajoute
que, da-nfs cette ceuvre essentiellement corrective et complé-
mentaire, il est désirable que la charité vienne s’associer
au droit comme un facteur bien distinct, et non pas le
troubler en se mélangeant avec lui:

Je suppose que, dressant le compte d’'un de mes débiteurs,
et voyant s’allonger la liste, jen vienne & songer que le
pauvre homme est, par suite de malheurs immérités, hors
d’état de payer une si grosse somme; il est d’ailleurs tres
digne d’intérét; avec une jeune famille sur les bras. Que
vais-je faire ? Pratiquerai-je ce que quelques-uns appellent
ironiquement : une arithmétique du bon Dieu, ferai-je une
addition fausse, aboutissant &4 un résultat moins facheux
pour mon débiteur ? — Je ne pense pas (ue le Dieu de
vérité soit favorable a4 ce procédé-la : lui-méme a mis la
mathématique i la base de toute la construction du monde
{dum Deus calculat mundus fit) et c¢’est une mathématique
correcte. Ma note partira donc rédigée selon les regles les
plus exactes. Mais, si jen ai le moyen, il se peut que jy
ajoute un billet concu dans ces termes : « Mon cher Mon-
sieur, voici le relevé de votre compte, dont vous reconnai-
trez l'exactitude. Vous n’avez vraiment pas eu de chance,
ces dernieres années! Permettez 4 un ami, & qui les cir-
constances ont ¢té plus propices, de corriger un peu l'in-
justice du sort, en vous faisant cadeau de... » (et ce sera,
suivant les circonstances, tout ou partie de la note en ques-
tion).

Dans cet exemple fictif nous venons de voir quelquun
qui, sous l'impulsion de la charité chrétienne, cede de ses
droits. Un chrétien ne devrait-il pas toujours et compléte-
ment les céder ? Si le droit, considéré dans son application



LE CHRETIEN ET LE PROCHAIN 43

aux multitudes humaines dont on ne peut réclamer davan-
tage, mérite de subsister, n'en va-t-il pas autrement lorsqu’il
s’agit de mes droits personnels, & moi, disciple du Christ?
N’ai-je pas a les immoler une fois pour toutes, avec mon
égoisme, sur l'autel de la charité ? Et surtout ne m’est-il pas
interdit, comme chrétien, de les réclamer, ces droits,
lorsque mon prochain se refuse a les respecter ? Certaines
paroles de Jésus semblent conduire a cette conclusion : « Je
vous dis, moi, de ne pas résister au méchant. Si uelqu’'un
te frappe sur une joue présente-lui aussi P'autre. Si quelqu’un
te lorce & faire un kilomeétre avec luil, fais-en deux. Si
quelqu’un te prend ton manteau, ne 'empéche pas d’em-
porter aussi ta tunique » (I1).

Mais il me parait impossible de ne pas reconnaitre dans
ces mots une de ces hyperboles paradoxales comme lest,
par exemple, cet autre commandement du Christ : « Si
ta main ou ton pied est pour toi une occasion de chute,
coupe-les, et si ton il te fait broncher, arrache-le » (2). Ce
dernier ordre fiit-il &4 exécuter textuellement, il n'y aurait
bientot, je le crains, guére de chrétien qui ne fit aveugle el
mutilé. Pas davantage ne pourrait-on pratiquer 2 la rigueur
la recommandation de céder toujours au méchant, sans qu’il
en résultat d’horribles conséquences. Kt de fait, précisément
sur I'un des points qui lui avaient servi d’exemples, Jésus lui-
méme n’a pas agi comme le voudraient les littéralistes : lorsque
Uhuissier du grand-prétre lui donna un soufflet, il ne tendit
point l'autre joue, mais protesta, disant: « Si jai bien parlé,
pourquoi me frappes-tu ? » (3). Son exhortation de céder a
Piniquité ne doit donc pas étre comprise comme un com-
mandement formel et général que le Sauveur adresserait
ses disciples, d’abandonner l'idée méme qu’ils aient des
droits A défendre ; mais comme un vigoureux appel a I'esprit
de douceur, de patience, de renoncement, comme un aver-

(1) Matth. v, 39; Luc vi, 29.

(2) Matth. v, 29, xvin, 93 Marve 1x, 47,
{3) Jean xviu, 23.



L4 _ s .~ PHILIPPE BRIDEL

tissement d’avoir a se garer de toute dpreté dans la discus-
tion de leurs intéréts. (1)

Evidemment, celui ui prétera une oreille docile a cet
appel, celui qui entretiendra dans son cceur les dispositions
que Jésus réclame, se taira souvent la ou d’autres pousse-
raient les hauts cris, saura faire finir en douceur, i son détri-
ment peut-étre, mainte contestation ou d’autres trouveraient
matiere a proces, sera généreux méme envers ceux qui ne
le sont point & son égard. Ces concessions iront parfois tres.
loin, car ¢’est de l'extraordinaire (2) que le Christ réclame
de quiconque prétend a le suivre. Cela ne veut pas dire, néan-
moins, que le chrétien cédera toujours et en tout:; cela ne
veut pas dire u’en principe, et par une pratique constante,
il s’interdira de jamais revendiquer son bon droit; car en
agissant ainsi il faillirait & un devoir.

Expliquons-nous.

Il y a une trentaine d’années environ, Rodolphe Ihering,
professeur de droit romain & [Duniversit¢é de Géttingen,
publiait sous ce titre : Der Kampf um’s. Recht, un petit livre
qui eut un retentissement considérable, car il fut traduit en
plus de quinze langues diverses. Avec une grande énergie
et une séduisante clarté, 'auteur développait la pensée qu’il
y a, pour tout homme, obligation morale de défendre ses
droits, tous ses droits, dés qu’il les voit compromis. Peuim-
porte a cet égard la valeur financiére de I'objet en litige ; qu'’il
s’agisse d'un demi-metre carré de lerre qu'un paysan se voit
filouter par son voisin, ou d’intéréts industriels considé-
rables, la question n’est pas 1a ; et lhering déplorait I'esprit

(1) Est-il besoin d’avertir que ma prétention n’est pas ici de fixer, au
point de vue historique, Pexacte portée que pouvaient avoir, dans la pensée
de Jésus, au moment ou il les a prononecés, et pour ses auditeurs immédiats,
les mots du Sermon sur la montagne rappelés ci-dessus : délicat probléme
exégétique qu’'on trouve étudié, avee plus ou moins de détail, dans les com-
mentaires et dans les théologies du Nouveau Testament. Ma tache était
différente : recueillir, en moraliste, ce que ces paroles du Christ contiennent
de permanent, déterminer ce qu’elles signifient pour nous, qui les lisons a

la lumiére de la révélation évangélique prise dans son ensemble.
(2) Matth. v, 47.



~

LE CHRETIEN ET LE PROCHAIN 45

de matérialisme qui a conduit tant de juristes modernes a
se figurer qu’elle soit la : tel ce président de tribunal qui,
songeant a toutle travail, a tout le temps perdu, a tous les
frais inutiles qu’allaient cotter, s’il venait & s'engager, je ne
sais quel proces relatif & une piece de cinq francs, offrit de
sa propre bourse un ¢cu au plaignani dans lespoir de
Pamener 4 se désister. Il en était donc a croire, ce président,
que c¢’était de cing franes qu’il s’agissait! Nullement : ce qui
était en jeu, a F'occasion de ce bibus, ¢’était le droit, ¢’est-a-dire
la dignité humaine, la personne morale du plaignant. Honte
a ceux qui n’attachent pas de prix 4 ce bien d’ordre supé-
rieur, concluait Thering; honte & ceux qui, par paresse, par
peur des risques a courir, par crainte de la dépense, renon-
cent a se faire respecter ! Fuyant le terrain sacré ou il fau-
drait se tenir a lutter pour la justice, ils sonl comparables
au mauvais soldat qui abandonne le champ de bataille ; et
comme celui-ci, tout en se couvrant personnellement de
honte, rend le combat plus pénible pour ses compagnons et
risque ’ébranler leur courage, ainsi les déserteurs du droit
lendent & alffaiblir autour d’eux la notion de la dignité
humaine, et par la travaillent & la déchéance morale de
la société. |

Qu’y a-t-il de vrai dans cette thése 2 — Assurément elle
est excessive, et vous allez, je crois, le reconnaitre bientot.
Ne vous rappelez-vous pas avoir entendu parler d’auteurs
qui justifiaient la défense énergique, poussée au besoin
jusqu’aux coups, jusqu'au meurtre s’il n’est pas d’autre
moyen pour récupérer ce uun voleur nous enléve, ne
fat-ce quun écu, ne fit-ce quune pomme, — lorsqu’il
serait honteux pour nous de la perdre, — ...car, disaient-
ils, il ne s’agit pas tant en cela de défendre notre bien que
notre honneur, ...et’honneur vaut plus que la vie? Qui donc
étaient ces auteurs ? Les casuistes jésuites, le P. Layman,
le P. Lessius ; et qui ne sait de quelle encre Pascal leur a
répondu dans sa quatorzieme Provinciale ? Voila un fameux
garde-ad-vous.



46 PHILIPPE BRIDEL

C’est qu’en effet 'honneur humain, la dignité personnelle,
sur laquelle Ihering a bati toute son argumentation, — pour
étre une valeur, certes, et d'un ordre fort supérieur a l'in-
térét matériel, — ne doit cependant pas étre placée au-dessus
de tout, ni la revendication de ce bien étre élevée a la
hauteur d’une obligation morale a laquelle tout doive
céder. 1l faut prendre garde que le culte de '’honneur ne dé-
génere en idolatrie. Car, il peut y avoir, il y a des biens plus
précieux encore, auxquels il faut, le cas échéant, savoir
subordonner celui-la. E¢, si Pon peut blamer ’homme qui,
lorsqu’il devrait soutenir ses droits, les abandonne par
manque de caractére, par simple laisser-aller, tout autre sera
notre appréciation du chrétien qui, pénétré de l'esprit de
son maitre, par charité véritable renonce & se défendre et
sacrifie de ses intéréts, de sa fierté peut-étre, la ou résister
n'est pas son devoir.

Mais il y a des cas ou résister est son devoir. — Repre-
‘nons les exemples qu'a donnés Jésus. — Lorsque, dans un
acces de colere, quelqu’'un s’emporte contre moi jusqu’a me
frapper, il peut n’y avoir la qu'une atteinte sans eflet
durable 4 ma dignité : il me faut savoir me contenir, et, par
ma douceur méme, m’oflfrir peut-étre & un nouvel outrage,
attendant que mon adversaire ait retrouvé son calme, et
nourrissant quelque espoir que mon attitude pourra I'ame-
ner 4 des réflexions salutaires. Mais, si des calomnies
menacent d’entamer sérieusement ma réputation d’honnéte
homme, ruinant le crédit dont j'ai besoin pour accomplir
ma tache, rejaillissant sur I'Evangile dont je fais profession,
1l ne s’agit plus la d'un sacrifice tout personnel que je
puisse consentir : je dois me blanchir, et cette fois il faut
que je me défende. Ainsi Jésus, traité comme un goujat &
I’heure ou dans sa fréle personne il représente le réegne du
Pére éternel, ne peut pas dévorer silencieusement son
affront. Ainsi, au moment de quitter Philippes ou, apres
avoir préché I'’Evangile, ils ont été indignement fouettés puis
jetés en prison, Paul et Silas, si patients lorsqu’il ne s’agis-



LE CHRETIEN ET LE PROCHAIN 47

sait que de leurs souffrances personnelles, n’acceptent point
d’étre tout simplement relaichés en secret — pour « ne pas
faire d’affaire », comme aiment a dire les fonctionnaires ; —
mais ils exigent que les préteurs viennent eux-mémes leur
rendre la liberté : car il importe que les apodtres du Christ
sortent dignement de la ville, ne laissant derriére eux aucun
souvenir ficheux, qui se puisse exploiter contre leur minis-
tere et compromettre dans la contrée I'’honneur de 1'Eglise
naissante.

Ainsi: la charité chrétienne fixe des bornes a la revendi-
cation de notre droit personnel, oui; mais cette méme cha-
rité marque aussi des limites & I'abdication de ce droit. C’est
que, de fait, en vertu de la solidarité qui existe entre nous
et nos semblables, il est rare que nos droits soient stricte-
ment individuels. Parfols, comme dans les exemples ci-
dessus, ce sont des intéréts sacrés, les intéréts d'une cause
idéale, divine peut-étre, qui se trouvent en jeu dans
ma personne. D’autres fois, c'est le droit d’autrui, celui
de mes enfants peut-étre, que j’abandonnerais en cédant
le mien: ce qui ne peut m’étre permis que dans des cir-
constances tres exceptionnelles. Ou bien encore ce sont des
répercussions plus étendues que je dois prévoir et prévenir,
en ne cédant pas trop aisément la oi mes instincts d’indo-
lence, combinés peut-éire avec quelque esprit de charité,
me porteraient volontiers a le faire.

Ihering se trompe lorsqu’il compte essentiellement, pres-
que exclusivement semble-t-il, sur les défenseurs obstinés
de leurs droits personnels pour entretenir dans le monde
le respect du droit, l'esprit de jusiice. Bien plus sirement
que par ces paladins-la, trop intéressés a leurs propres
affaires pour favoriser vraiment celles d’'une si belle cause,
Vesprit de justice sera réveillé sans cesse et entretenu par
les gens qui, dans toute leur conduite, se préoccupent
surtout de respecter les droits de leur prochain. Mais il reste
ceci de vral, dans la these de Thering, que tout abandon de
nos droits constitue un abandon partiel du droit et peut, &



48 PHILIPPE BRIDEL

ce titre, avoir pour inconvénient d’en encourager la violation.
Et voila pourquoi, — si 'on ne peut, ainsi que le voulait le
professeur de Gottingen, faire un devoir & chacun de
défendre toujours tous ses droits, — si le chrétien, au
contraire, a parfois le devoir indiscutable de sacrifier son
«droit, — le chrétien a le devoir aussi de veiller & ne point
fournir, par une débonnaireté mal entendue, des primes i
I'iniquité. |

(C’est Ernest Naville, je crois, qui disait (ue, de tout le
mal qui se commet ici-bas, un tiers provient de la méchan-
eeté des vicieux et les deux autres tiers, de la lacheté des
prétendus gens de bien, qui ne luttent pas comme ils
«devraient pour le bien. Quand je ferme les yeux lorsqu’'un
marchand me vole sur la ualité ou sur la quantité de
e quil me livre, je l'encourage dans ses manceuvres
répréhensibles et je contribue ainsi aux fraudes dont
le reste du public est victime. Quand je supporte sans
1me plaindre une foule de menues tyrannies administratives,
mille abus que je constate mais que je dédaigne comme
n'ayant guere de conséquence pour moi, je participe & une
iniquité qui peut peser d’'une facon tres lourde sur une foule
de petites gens, timides et désarmés, que mon devoir serait
de protéger par mes protestations. Suis-je done moins appelé
a la charité envers les innocents qu'envers les coupables ?

Et d’ailleurs, ces coupables eux-mémes, est-ce bien, en pa-
reil cas, par le désistement de mon droit que j'exercerai la
.charité a leur égard ? Est-ce étre charitable que de les laisser
s’enfoncer dans le mal, en leur évitant un chatiment qu’ils
méritent et qui peut-étre les corrigerait? C’est un pauvre
raisonnement que fait Tolstoi quand il nous exhorte & ne pas
punir le méchant, parce que, dit-il, nous ne ferions ainsi
(u’ajouter un mal & un autre. — Qu’entendez-vous par «mal» ?
lui dirons-nous. Une souffrance? Ah! oui, la punition
va infliger au coupable une souffrance, succédant a celle que
lui-méme a fait subir & sa victime. Clest donc la pour vous
I'essence du mal! Comment ne pas reconnaitre, dans une



LE CHRETIEN ET LE PROCHAIN 49

telle estimation des choses, ce principe de sensualisme caché
au fond de toute sentimentalité et ui fait qu’elle ne sera
jamais quune dangereuse caricature de 'amour? C'est cette
méme sentimentalité qui s’exprime lorsqu’a un pauvre bi-
cycliste qui vient de s’écorcher le visage sur les cailloux de
la route, des femmes pitoyables supplient quon n’ajoute
pas une douleur plus cuisante en badigeonnant ses plaies
avec de liode. Ce n’est pas la peine, n'est-ce pas, de penser
a le préserver de l'infection, peut-étre mortelle, qui sans cela
va le menacer !

Quant & nous, qui reconnaissons des maux pires que la
souflrance, nous pensons que la peine infligée au coupable,
— en supposant, bien entendu, ce chatiment équitable, et
méme moralisant dans la mesure du possible, — loin d’étre
un mal s’ajoutant & un premier mal, en est un correctif au
moins partiel, est une revanche de lordre sur le désordre,
une digue élevée contre la propagation de liniquité, est
un bien de droit, peut-éire méme un bien de charité.

Ceci contient par anticipation ma réponse a la question
souvent posée : Est-il moral, et un chrétien en particulier
peut-il se permettre, d’employer la force contre l'injustice ?
Ma réponse est, sans hésitation, positive.

Et pourquoi done mépriser et condamner la force ? il
s’agit, bien entendu, de la force physique. Qu’a-t-elle de
mauvais en soi ? N'est-elle pas une des merveilleuses et
fondamentales ressources ¢ue nous fournit la nature ?
Disons mieux : n’est-elle pas du nombre de ces choses dont
l'apotre déclarait : « Tout ce que Dieu a créé est bon » (1),
pourvu (ue... et je compléte ici sa phrase sans trahir sa
pensée : pourvu que 'on en fasse un bon usage?

La force se présente a nous odieuse (mais ce n’est point
sa faute a elle, c’est la faute des gens qui '’emploient), lors-.
qu’elle est violence mise au service de la rapine et de 'op-
pression. La force nous apparait dans un role atroce lorsque,

(1) 1 Tim. 1v, 3.



bo : PHILIPPE BRIDEL

par une efiroyable méconnaissance des caracteres inhérents
a la vie spirituelle, on essaie de s’en servir pour terroriser
les consciences et imposer aux ames le joug de principes
qu’elles répudient. Mais (ue trouvez-vous a redire & la force
quand elle est mise au service de la justice? Pour moi, si je
salue dans la force un des dons du Tres-Haut quand je la
vois employée a fertiliser les plaines, a extraire les richesses
du sous-sol, a construire des ponts et des routes, & mater
I'étalon sauvage pour qu’il devienne un auxiliaire de I’homme,
je la trouve plus précieuse encore et plus dignement utilisée
lorsque je la vois qui, pour délivrer une victime ou protéger
un innocent, arréte le bras du criminel. Et cette force,
quand c’est 4 vous que Dieu la confie, pour en faire un
tel emploi, allez-vous, paresseux serviteur, laisser tomber ce
teésor a terre? A coté de vousil y a une femme, des enfants,
quun brutal va maltraiter, et vous hésiteriez 2 mettre vos
bras, votre baton, votre révolver, si vous en avez un, au
service de ces faibles ? Ah ! croyez-mol, il ne s’agit pas de
se demander s’il vous est permis d’opposer la force protec-
trice a la force menacante et meurtriéere; cela ne vous est
pas « permis», cela vous est ordonné, par la charité comme
par la justice ; et, si vous refusez d’accomplir votre tiche
de protecteur, vous aurez collaboré au crime qui va se
commettre, vous en aurez votre part de responsabilité.

Mais, direz-vous, quand il n’est point la de tiers a protéger;
si c¢’est moi seul qu’attaque l'assassin; si ce n’est (ue ma
propre vie qui se trouve en jeu? — Il ne me parait pas
qu'en général le devoir soit, en ce cas, tres différent de ce
que nous venons de dire. Votre vie, en effet, n’est pas a
vous seul : peut-étre avez-vous une tamille, dont vous étes
le soutien ; sans doute vous avez des fonctions & remplir ;
vous ¢tes une valeur sociale; et en face de vous il y a un
bandit, qui n’est qu'un agent de destruction; apres vous
avolr exterminé, il en irait exterminer d’autres encore ; et
¢’est pour ceux-ci que vous allez combatire en vous défen-
dant vous-méme.



-~

LE CHRETIEN ET LE PROCHAIN a1

Il se pourrait que dans cette lutte 1l vous arrivat de
tuer l'agresseur; ce sera pour toule volre vie un terrible
souvenir, a coup sar, mais ue ce ne soll point un sujet
de remords : vous avez lait voire devoir; il en est par-
fois de tres durs & accomplir. Au demeurant, si vous le
pouvez, — je n’ai pas besoin de vous le dire, — essayez
d’éviter une issue aussi tragique. 1l est souvent possible de
réduire un malfaiteur & 'impuissance sans lui dter la vie :
on peut lui briser une jambe: que sais-je ? on peut faire
comme celte brave fille qui, voild quelques années, dans un
chemin solitaire, se défit d'un agresseur en le mordant si
bien au nez, a la joue, aux oreilles qu'il dut lacher prise.

Et jajoute, sans 'ombre d’ironie, que tout en lutiant ainsi
pour votre vie, vous devez et vous pouvez garder votre
coeur pur de toute haine; vous devez et vous pouvez n’avoir
pour votre ennemi que piti¢ sincere et charité chrétienne,
— comme vous en auriez pour le pauvre fou que vous
verriez, dans un acces, se jeter sur des enfants et contre
lequel, n’est-ce pas, vous n’hésiteriez pas a déployer toute
votre force.

Pour en revenir au cas de votre agresseur, je vous verrais
parfaitement, mon frére, une fois ce brigand réduit a
l'impuissance, passer du role de combattant a celui de bon
Samaritain, soigner les blessures que vous lui avez infligées,
le porter a linfirmerie et quand, de lia, 1l aura justement
passé dans la prison, 'y visiter, lui témoigner votre bonté
d’une maniere effective et, qui sait ? 'amener finalement au
Sauveur. Je ne suis pas de ceux (ui trouvent illogique
qu'apres s’étre battus pour la défense de leurs patries res-
pectives, deux soldats ennemis, une fois blessés, ne se con-
sidérent plus, ainsi que tout a 'heure il le fallait faire comme
deux « forces » adverses et mutuellement menacantes, mais
comme deux étres humains, deux fréres malheureux qui se
doivent pitié mutuelle et mutuelle assistance.

Pu. BRIDEL.



	L'idéal évangélique dans son application à la vie réelle. Partie 2, Le chrétien en collaboration et en conflit avec le prochain

