
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 5 (1917)

Heft: 22

Artikel: L'idéal évangélique dans son application à la vie réelle. Partie 2, Le
chrétien en collaboration et en conflit avec le prochain

Autor: Bridel, Philippe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379980

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379980
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


l'idéal évangélique dans son application a la VIE réelle (*)

II. — LE CHRETIEN EN COLLABORATION

ET EN CONFLIT AVEC LE PROCHAIN

Le chrétien n'a pas seulement affaire avec la nature
irresponsable, avec la matière et les forces physiques, mais

encore avec des volontés humaines, avec les actes de ses

semblables, avec leur liberté. Voyons les difficultés que
ce nouveau facteur oppose à la réalisation de notre idéal.

Ses relations avec le prochain constituent pour l'enfant
de Dieu un redoutable contact : plus qu'un contact, car il
s'agit là d'une étroite et constante solidarité.

En vain prétendrait-il à s'en préserver. L'histoire a gardé
le souvenir de ces stylites, comme on les appelait, qui, pour
assurer leur affranchissement de tout lien avec le monde,
s'installaient au sommet d'une colonne où désormais ils
passaient leurs jours. Insensés! Et cette nourriture que
quotidiennement quelqu'un leur apportait, en grimpant jusqu'à
eux par une échelle, ou qu'ils tiraient eux-mêmes au moyen
d'une corde, d'où venait-elle donc si ce n'est du monde?
Des paysans avaient cultivé le blé, un meunier avait moulu
la farine, les boulangers avaient fait le pain. Non non
quoi que tu fasses, bourgeois des cieux qui habites la terre,
tu ne parviendras pas à dégager ton existence de ce réseau

(*) Voir le n° de novembre-décembre 191a.



LE CHRÉTIEN ET LE PROCHAIN 'i-J

de fils qui t'attache à des centaines d'humains, tant mauvais

que bons, et qui te tient dans leur dépendance. Cela est

impossible, matériellement impossible : mieux que cela,
divinement impossible, impossible de par la volonté eie celui
qui veut mêler le levain à la pâte pour qu'il, agisse sur
elle. « O père, a dit Jésus, je ne te demande pas d'ôter du
monde mes elisciples, mais de les préserver du mal. »

Je ne parle pas en ce moment de choses mauvaises, aux-
eiuelles nous n'ayons qu'à refuser de prendre part ; je parle
— et c'est une tout autre affaire — de choses bonnes, souvent
indispensables, qu'il nous faut bien accepter, mais auxquelles
ont pu contribuer des mains impures, dont nous subissons
ainsi le concours ; ou bien encore, de choses bonnes,
indispensables peut-être, que nous accomplissons et cpri vont
être utilisées par des pervers, avec emi nous aurons ainsi
collaboré. Exemple : Je prends ma viande chez le seul

boucher emi soit à ma portée, et voilà que le bénéfice que
je lui procure sert à entretenir les orgies de ce débauché.
Je fais un cours de chimie, et l'un de mes élèves va profiter
de ce je lui ai appris pour empoisonner son prochain. Je

suis facteur, et il n'est pas possible que parmi les milliers
de lettres que je distribue il n'y en ait epii renferment un
rendez-vous d'adultère. Ou, tout simplement, j'achète n'importe

eprel objet manufacturé qui, depuis l'extraction des
matières premières jusqu'à cette boutique où on me le vend,
a passé par une longue série el'opérations industrielles et
commerciales eiont plus d'une, sans doute, n'a pas été pure
de fraude ou d'injuste exploitation. Et dans chaque bouchée

que je mange, dans chaque habit dont je me revêts, c'est à

toute l'œuvre d'une humanité vicieuse, c'est à tout un régime
social entaché d'iniquités que, malgré moi, je participe.
Douloureuse pensée qui, tantôt atténuée, quand on vit dans

un milieu relativement honnête, tantôt obsédante, lorsqu'on
se sent entouré de coquins, — et Ah malheureux crue je suis
de loger dans les tentes de Kédar » (i) — toujours, plus ou

(i) Psaume cxx, 5.



38 PHILIPPE hridel

moins, pèse à l'esprit d'un chrétien, constituant, je pense,
une partie de cette ee croix » que ne peut manquer de porter
ici-bas le disciple du Christ. Oh! si, du moins, nous n'y ajoutions

pas encore l'horrible fardeau de nos fautes personnelles,

les déficits de notre propre sainteté, cette part de
nous-même qui est du monde et non de Dieu

Il y a donc, dans le bien que nous poursuivons, deux
éléments : l'un qui est en notre puissance, qui constitue notre
devoir immédiat, individuel, absolu ; et un autre, dont la
réalisation dépasse notre pouvoir, parce qu'il suppose des

transformations générales qui échappent à notre compétence.
Ces transformations, une partie au moins d'entre elles, nous
pouvons contribuer de loin, pour une faible mesure, à en
préparer la réussite future ; mais surtout, du fond de notre
angoisse, nous crions au Père, ce qu'il faudra crier jusqu'à
la fin du monde : et Que ton règne vienne »

La solidarité du chrétien avec un prochain qui bien
souvent ne reconnaît pas le même Seigneur que lui, se trouve
particulièrement étroite lorsqu'il s'agit des relations réciproques

unissant les membres d'une famille, du lien qui attache
le serviteur à son maître ou l'employé à son patron, de la
collaboration qui règne entre associés dans une même affaire.
En toute situation de ce genre, par une inéluctable nécessité,
disons plus : en vertu du devoir qui lui incombe de respecter
l'individualité de ses semblables et la part d'indépendance
morale qui leur appartient, le chrétien se voit obligé sans

cesse de supporter des choses qui ne répondent pas à son
idéal personnel, de renoncer à d'autres choses qu'il ferait s'il
était seul maître de ses actes : en un mot, de se contenter
d'une très imparfaite réalisation de ce qu'il voudrait pouvoir
accomplir.

Quel est le père eie famille qui ne soit obligé de laisser
faire dans sa maison, par ses enfants en particulier une fois
qu'ils sont à l'âge où il faut accorder de la marge au libre
développement de leur caractère, plus d'une chose qu'il
n'approuve pas? Quel est, surtout, l'enfant pieux de parents



LE CHRÉTIEN ET LE PROCHAIN 3o,

frivoles qui puisse exiger que le train de la maison soit réglé
conformément à ses aspirations chrétiennes Quel est le

serviteur qui puisse prétendre imposer ses propres principes
à la conduite de ses chefs, et qui n'ait, en tant que serviteur,

à collaborer à plus d'un acte que pour lui-même il ne

se permettrait point? Songez à la position où se trouvaient à

cet égard ces malheureux esclaves chrétiens, auxquels l'apôtre

Paul, néanmoins, ne prêchait pas la révolte, mais disait :

et Si tu as été appelé (par le Christ) étant esclave, ne t'en
inquiète pas » (i Cor. vu, 21 ; comp. 1 Pierre 11, 18).

A coup sûr, il y a une limite aux concessions dont il
s'agit. Il y avait des cas où l'esclave lui-même, en présence
d'ordres expressément immoraux, devait refuser d'obéir et,
« pour la conscience » comme dit Pierre (1 Pierre 11, 19),

s'exposer au châtiment cruel, aux verges et jusqu'à la mort sur
la croix. Il vient aussi un moment où l'employé chrétien
doit sous peine d'infidélité quitter une maison dans laquelle
on le fait collaborer à de manifestes friponneries ; un
moment où la servante sérieuse doit chercher une autre place

que celle où elle ne peut rester sans participer à de coupables

désordres; un moment, hélas! où il faut qu'un père,

pour dégager sa responsabilité, mette à la porte, en pleurant,
le fils de ses entrailles.

Mais, à quel endroit se trouve le point de la rupture
obligatoire? Dans le conflit qui se présente ici pour le chrétien,

— non pas seulement entre son devoir et son intérêt, parfois

l'intérêt vital de parents ou d'enfants dont il est l'unique
soutien, — mais entre son devoir de fidélité et d'autres
devoirs, positifs eux aussi, que lui impose la reconnaissance,

la pitié, la charité, qui marquera l'heure tragique du

nec plus ultra
Au fils prodigue, qui maintenant erre par le monde et à

la misère duquel on a pas jusqu'ici refusé d'envoyer quelque

secours — trop souvent, on l'a su, gaspillés en
immoralités, — quand faut-il que le père oppose enfin un refus

décisif, au risque de briser le dernier lien qui subsistait



4ll PHILIPPE BRIDEL

encore, de s'aliéner définitivement le cœur tie l'égaré, et
peut-être de compromettre ainsi toute possibilité de son
retour au bien Ah quels terribles problèmes Seuls
peuvent les trancher, chacun pour soi, ceux à la conscience
desquels ils se posent. Il n'appartient pas à qui n'est que
spectateur de l'acte accompli eie prétendre en apprécier
l'opportunité et de venir dire : j« Il eût mieux valu ne pas
faire cela, il fallait plutôt agir ainsi. » — et Pourquoi juges-tu
ton frère » dit l'apôtre Paul. «Ne jugez point », a dit Jésus.

Ne jugez point! ce commandement ne doit pas être observé
seulement lorsqu'il s'agit de cas tragiques comme ceux
auxquels j'ai fait allusion, mais à propos de tout ce que font
nos semblables : eux seuls peuvent savoir, en chaque occasion,

ce que Dieu leur commande. Les règles suprêmes du
bien sont universelles, sans doute; mais les devoirs concrets
qui en découlent, à tel moment pour tel individu, ne sont
jamais simples : ils résultent d'un concours eie circonstances
et d'un conflit d'obligations diverses dont nulle science ne
peut se piquer de faire le tour, que nulle casuistique
préconçue ne saurait apprécier, et eiont reste seule juge la
conscience personnelle, éclairée par le Saint-Esprit.

La loi évangélique en ce qui concerne nos rapports avec
le prochain se résume dans ce mot : amour, charité. Or, qui
dit charité dit, entre autres choses, bienveillance, générosité,
support, disposition à s'oublier soi-même pour autrui, en un
mot, sacrifice ; et quelle morale oserait se prétendre
chrétienne, cpri n'affirmerait la nécessité du sacrifice

N'en faut-il pas conclure que la morale chrétienne est
inconciliable avec la notion du droit — Plus d'un l'a dit,
pour en faire grief à cette morale et démontrer qu'il la faut
rejeter ; plus d'un chrétien, d'autre part, l'a pensé aussi,

pour en conclure que l'homme qui marche à la lumière élu

divin idéal n'a aucun compte à tenir des lois de ce bas
monde.



LE CHRÉTIEN ET LE PROCHAIN 41

C'est une grave erreur Ainsi que j'ai essayé de l'établir,
la grâce ne vient point détruire la nature, mais la restaurer,
en l'affranchissant de sa corruption et en la complétant. Or,
si la nature est digne de respect dans ses productions de

l'ordre le plus humble, comment ne le serait-elle pas dans
les plus élevées d'entre elles? et c'en est une, certes, que
cette admirable et féconde conception élu « droit », où la
raison humaine célèbre un eie ses plus importants triomphes.

Le droit, c'est l'ordre, la paix, la stabilité introduits dans
les relations quotieliennes des hommes entre eux ; c'est la

justice substituée aux violences de la force et à tous les

caprices des passions égoïstes. Sans doute, cette paix est

précaire ; sans doute encore, cette justice est imparfaite :

mais aussi se montre-t-elle susceptible ei'améliorations
progressives. L'important, l'indispensable, c'est qu'il existe d<?jà

des contrats déterminés sur lesquels on puisse s'appuyer en
traitant avec le prochain, de manière à savoir exactement
ce qu'il attend de nous et ce (pie nous en pouvons attendre.
Ces contrats pourront être améliorés : cent fois le régime de

la propriété a changé dans le passé, et l'avenir le verra
changer encore ; cent fois on a remanié les conditions du
travail, et on les remaniera de nouveau. Mais, tant qu'une
loi subsiste elle protège tout le monde contre les surprises
de l'arbitraire ; et lorsqu'une loi meilleure vient se substituer
à l'ancienne, encore tient-on compte des elroits acepiis, en
déterminant pour cela des mesures de transition.

La charité n'a pas plus à dédaigner le droit, ni à penser
le remplacer, que le clocher d'une cathédrale ne méprise et

ne voudrait voir supprimer les soubassements sans lesquels
lui-même ne soutiendrait pas son élan vers le ciel. La
charité doit se superposer au droit sans le détruire. Par son
existence même, par ses effets pratiques, par les sentiments

epi'elle éveillera dans les cœurs, la charité contribuera sans

doute, et beaucoup, à celte amélioration graduelle du droit
dont nous venons de parler ; mais elle ne doit pas songer à le

supplanter: il faut qu'il subsiste; il est nécessaire dans un



4a PHILIPPE BRIDEL

monde où l'homme ne naît pas chrétien, où jamais tous les
hommes ne seront chrétiens, et où les chrétiens eux-mêmes
ne sont point parfaits.

Au droit, qu'elle ne remplace nullement, la charité se

superpose, avons-nous dit, couronnant ainsi d'un bien supérieur

ceux qu'assure le fonctionnement de la justice. J'ajoute
que, dans cette œuvre essentiellement corrective et
complémentaire, il est désirable que la charité vienne s'associer

au droit comme un facteur bien distinct, et non pas le
troubler en se mélangeant avec lui :

Je suppose que, dressant le compte d'un de mes débiteurs,
et voyant s'allonger la liste, j'en vienne à songer que le

pauvre homme est, par suite de malheurs immérités, hors
d'état de payer une si grosse somme ; il est d'ailleurs très

digne d'intérêt; avec une jeune famille sur les bras. Que
vais-je faire Pratiquerai-je ce que epielques-uns appellent
ironiquement : une arithmétique du bon Dieu, ferai-je une
addition fausse, aboutissant à un résultat moins fâcheux

pour mon débiteur — Je ne pense pas que le Dieu de

vérité soit favorable à ce procédé-là : lui-même a mis la
mathématique à la base de toute la construction du monde
(dum Deus calculât mundus fit) et c'est une mathematiche
correcte. Ma note partira donc rédigée selon les règles les

plus exactes. Mais, si j'en ai le moyen, il se peut que j'y
ajoute un billet conçu dans ces termes : et Mon cher
Monsieur, voici le relevé de votre compte, dont vous reconnaîtrez

l'exactitude. Vous n'avez vraiment pas eu de chance,
ces dernières années Permettez à un ami, à qui les
circonstances ont été plus propices, de corriger un peu
l'injustice du sort, en vous faisant cadeau de... » (et ce sera,
suivant les circonstances, tout ou partie de la note en question).

Dans cet exemple fictif nous venons de voir quelqu'un
qui, sous l'impulsion de la charité chrétienne, cède de ses

droits. Un chrétien ne devrait-il pas toujours et complètement

les céder Si le droit, considéré dans son application



LE CHRÉTIEN KT IK PROCHAIN 4*

aux multitudes humaines dont on ne peut réclamer davantage,

mérite de subsister, n'en va-t-il pas autrement lorsqu'il
s'agit de mes droits personnels, à moi, disciple du Christ?
N'ai-je pas à les immoler une fois pour foutes, avec mon
égoïsme, sur l'autel de la charité Et surtout, ne m'est-il pas
interdit, comme chrétien, de les réclamer, ces droits,
lorsque mon prochain se refuse à les respecter Certaines

paroles de Jésus semblent conduire à cette conclusion : e< Je

vous dis, moi, de ne pas résister au méchant. Si quelqu'un
te frappe sur une joue présente-lui aussi l'autre. Si quelqu'un
te force à faire un kilomètre avec lui, fàis-en deux. Si

quelqu'un te prend ton manteau, ne l'empêche pas
d'emporter aussi ta tunique » (i).

Mais il me paraît impossible de ne pas reconnaître dans
ces mots une de ces hyperboles paradoxales comme l'est,

par exemple, cet autre commandement du Christ : et Si
ta main ou ton pied est pour toi une occasion de chute,
coupe-les, et si ton œil te fait broncher, arrache-le » (2). Ce

dernier ordre fût-il à exécuter textuellement, ii n'y aurait
bientôt, je le crains, guère tie chrétien qui ne fût aveugle el
mutilé. Pas davantage ne pourrait-on pratiquer à la rigueur
la recommandation de céder toujours au méchant, sans qu'il
en résultât d'horribles conséquences. Et de fait, précisément
sur l'un des points qui lui avaient servi d'exemples, Jésus lui-
même n'a pas agi comme le voudraient les littéralistes : lorsque
l'huissier du grand-prêtre lui donna un soufflet, il ne tendit
point l'autre joue, mais protesta, disant: ee Si j'ai bien parlé,
pourquoi me frappes-tu » (3). Son exhortation de céder à

l'iniquité ne doit donc pas être comprise comme un
commandement formel et général que le Sauveur adresserait, à

ses disciples, d'abandonner l'idée même qu'ils aient des

droits à défendre; mais comme un vigoureux appel à l'esprit
de douceur, de patience, de renoncement, comme un aver¬

ci) Matth. v, 39 ; Luc vi, 29.
(2) Matth. v, 29, xvm, 9; Mare ix, \-.
(fi) Jean xvm, 23.



44 PHILIPPE HRIDEL

tissement d'avoir à se garer de toute àpreté dans la diseus-
tion de leurs intérêts, (i)

Evidemment, celui qui prêtera une oreille docile à cet
appel, celui qui entretiendra dans son cœur les dispositions
que Jésus réclame, se taira souvent là où d'autres pousseraient

les hauts cris, saura faire finir en douceur, à son détriment

peut-être, mainte contestation où d'autres trouveraient
matière à procès, sera généreux même envers ceux epii ne
le sont point à son égard. Ces concessions iront parfois très
loin, car c'est de l'extraordinaire (2) cpie le Christ réclame
de quiconque prétend à le suivre. Cela ne veut pas dire,
néanmoins, que le chrétien cédera toujours et en tout ; cela ne
veut pas dire qu'en principe, et par une pratique constante,
il s'interdira de jamais revendiquer son bon droit ; car en
agissant ainsi il faillirait à un devoir.

Expliquons-nous.
Il y a une trentaine d'années environ, Rodolphe Ihering,

professeur de droit romain à l'université de Göttingen,
publiait sous ce titre : Der Kampf urn's. Recht, un petit livre
qui eut un retentissement considérable, car il fut traduit en
plus de quinze langues diverses. Avec une grande énergie
et une séduisante clarté, l'auteur développait la pensée qu'il
y a, pour tout homme, obligation morale de défendre ses

droits, tous ses droits, dès qu'il les voit compromis. Peu
importe à cet égard la valeur financière de l'objet en litige ; qu'il
s'agisse d'un demi-mètre carré de terre qu'un paysan se voit
filouter par son voisin, ou d'intérêts industriels considérables,

la question n'est pas là ; et Ihering déplorait l'esprit

(1) Est-il besoin d'avertir que ma prétention n'est pas ici de fixer, au
point de vue historique, l'exacte portée que pouvaient avoir, dans la pensée
de Jésus, au moment où il les a prononcés, et pour ses auditeurs immédiats,
les mots du Sermon sur la montagne rappelés ci-dessus : délicat problème
exégétique qu'on trouve étudié, avec plus ou moins de détail, dans les
commentaires et dans les théologies du Nouveau Testament. Ma tâche était
différente : recueillir, en moraliste, ce que ces paroles du Christ contiennent
de permanent, déterminer ce qu'elles signifient pour nous, qui les lisons à

la lumière de la révélation évangélique prise dans son ensemble.
(2) Matth. v, 47.



LE CHRÉTIEN KT LE PROCHAIN 4^

de matérialisme qui a conduit tant de juristes modernes à

«e figurer qu'elle soit là : tel ce président de tribunal qui,
songeant à tout le travail, à tout le temps perdu, à tous les

frais inutiles qu'allaient coûter, s'il venait à s'engager, je ne
sais quel procès relatif à une pièce de cinq francs, offrit de

sa propre bourse un écu au plaignant dans l'espoir de

l'amener à se désister. Il en était donc à croire, ce président,
que c'était de cinq francs qu'il s'agissait! Nullement : ce qui
était enjeu, à l'occasion de ce bibus, c'était le droit, c'est-à-dire
la dignité humaine, la personne morale du plaignant. Honte
à ceux qui n'attachent pas de prix à ce bien d'ordre
supérieur, concluait Ihering ; honte à ceux qui, par paresse, par
peur des risques à courir, par crainte de la dépense, renoncent

à se faire respecter Fuyant le terrain sacré où il
faudrait se tenir à lutter pour la justice, ils sont comparables
au mauvais soldat qui abandonne le champ de bataille ; el
comme celui-ci, tout en se couvrant personnellement de

honte, rend le combat plus pénible pour ses compagnons et

risque d'ébranler leur courage, ainsi les déserteurs du droit
tendent à affaiblir autour d'eux la notion de la dignité
humaine, et par là travaillent à la déchéance morale de

la société.

Qu'y a-t-il de vrai dans cette thèse — Assurément elle
est excessive, et vous allez, je crois, le reconnaître bientôt.
Ne vous rappelez-vous pas avoir entendu parler d'auteurs

qui justifiaient la défense énergique, poussée au besoin

jusqu'aux coups, jusqu'au meurtre s'il n'est pas d'autre

moyen pour récupérer ce qu'un voleur nous enlève, ne
fût-ce qu'un écu, ne fût-ce qu'une pomme, — lorsqu'il
serait honteux pour nous de la perdre, — ...car, disaient-
ils, il ne s'agit pas tant en cela de défendre notre bien que
notre honneur, ...et l'honneur vaut plus que la vie Qui donc
étaient ces auteurs Les casuistes jésuites, le P. Layman,
le P. Lessius ; et qui ne sait de quelle encre Pascal leur a

répondu dans sa quatorzième Provinciale Voilà un fameux
garde-à-vous.



46 PHILIPPE BRIDEL

C'est qu'en effet l'honneur humain, la dignité personnelle,
sur laquelle Ihering a bâti toute son argumentation, — pour
être une valeur, certes, et d'un ordre fort supérieur à

l'intérêt matériel, — ne doit cependant pas être placée au-dessus
de tout, ni la revendication de ce bien être élevée à la

hauteur d'une obligation morale à laquelle tout doive
céder. Il faut prendre garde que le culte de l'honneur ne
dégénère en idolâtrie. Car, il peut y avoir, il y a des biens plus
précieux encore, auxquels il faut, le cas échéant, savoir
subordonner celui-là. E*, si l'on peut blâmer l'homme qui,
lorsqu'il devrait soutenir ses droits, les abandonne par
manque de caractère, par simple laisser-aller, tout autre sera
notre appréciation du chrétien qui, pénétré de l'esprit de

son maître, par charité véritable renonce à se défendre et
sacrifie de ses intérêts, de sa fierté peut-être, là où résister
n'est pas son devoir.

Mais il y a des cas où résister est son devoir. — Reprenons

les exemples qu'a donnés Jésus. — Lorsque, dans un
accès de colère, quelqu'un s'emporte contre moi jusqu'à me

frapper, il peut n'y avoir là qu'une atteinte sans effet
durable à ma dignité : il me faut savoir me contenir, et, par
ma douceur même, m'offrir peut-être à un nouvel outrage,
attendant que mon adversaire ait retrouvé son calme, et
nourrissant quelque espoir que mon attitude pourra l'amener

à des réflexions salutaires. Mais, si des calomnies
menacent d'entamer sérieusement ma réputation d'honnête
homme, ruinant le crédit dont j'ai besoin pour accomplir
ma tâche, rejaillissant sur l'Evangile dont je fais profession,
il ne s'agit plus là d'un sacrifice tout personnel que je
puisse consentir : je dois me blanchir, et cette fois il faut
que je me défende. Ainsi Jésus, traité comme un goujat à

l'heure où dans sa frêle personne ii représente le règne du
Père éternel, ne peut pas dévorer silencieusement son
affront. Ainsi, au moment de quitter Philippes où, après
avoir prêché l'Evangile, ils ont été indignement fouettés puis
jetés en prison, Paul et Silas, si patients lorsqu'il ne s'agis-



LE CHRÉTIEN BT LE PROCHAIN 47

sait que de leurs souffrances personnelles, n'acceptent point
d'être tout simplement relâchés en secret — pour ee ne pas
faire d'affaire », comme aiment à dire les fonctionnaires ; —
mais ils exigent que les préteurs viennent eux-mêmes leur*

rendre la liberté : car il importe que les apôtres du Christ
sortent dignement de la ville, ne laissant derrière eux aucun
souvenir fâcheux, qui se puisse exploiter contre leur ministère

et compromettre dans la contrée l'honneur de l'Eglise
naissante.

Ainsi: la charité chrétienne fixe des bornes à la revendication

de notre droit personnel, oui ; mais cette même charité

marque aussi des limites à l'abdication de ce droit. C'est

que, de fait, en vertu de la solidarité qui existe entre nous
et nos semblables, il est rare que nos droits soient strictement

individuels. Parfois, comme dans les exemples ci-

dessus, ce sont des intérêts sacrés, les intérêts d'une cause
idéale, divine peut-être, epii se trouvent en jeu dans

ma personne. D'autres fois, c'est le droit d'autrui, celui
de mes enfants peut-être, que j'abandonnerais en cédant
le mien : ce qui ne peut m'être permis que dans des
circonstances très exceptionnelles. Ou bien encore ce sont des

répercussions plus étendues que je dois prévoir et prévenir,
en ne cédant pas trop aisément là où mes instincts d'indolence,

combinés peut-être avec quelque esprit de charité,
me porteraient volontiers à le faire.

Ihering se trompe lorsqu'il compte essentiellement, presque

exclusivement semble-t-il, sur les défenseurs obstinés
de leurs droits personnels pour entretenir dans le monde
le respect du droit, l'esprit de justice. Bien plus sûrement

que par ces paladins-là, trop intéressés à leurs propres
affaires pour favoriser vraiment celles d'une si belle cause,
l'esprit de justice sera réveillé sans cesse et entretenu par
les gens qui, dans toute leur conduite, se préoccupent
surtout de respecter les droits de leur prochain. Mais il reste
ceci de vrai, dans la thèse de Ihering, que tout abandon de

nos droits constitue un abandon partiel du droit et peut, à



48 PHILIPPE BRIDEL

ce titre, avoir pour inconvénient d'en encourager la violation.
Et voilà pourquoi, — si l'on ne peut, ainsi que le voulait le

professeur de Göttingen, faire un devoir à chacun de
défendre toujours tous ses droits, — si le chrétien, au
contraire, a parfois le devoir indiscutable de sacrifier son
droit, — le chrétien a le devoir aussi de veiller à ne point
fournir, par une débonnaireté mal entendue, des primes à

l'iniquité.
C'est Ernest Naville, je crois, qui disait que, de tout le

mal qui se commet ici-bas, un tiers provient de la méchanceté

des vicieux et les deux autres tiers, de la lâcheté des

prétendus gens de bien, qui ne luttent pas comme ils
devraient pour le bien. Quand je ferme les yeux lorsqu'un
marchand me vole sur la qualité ou sur la quantité de

ce qir'il me livre, je l'encourage dans ses manœuvres
répréhensibles et je contribue ainsi aux fraudes dont
le reste du public est victime. Quand je supporte sans

me plaindre une foule de menues tyrannies administratives,
mille abus que je constate mais que je dédaigne comme
n'ayant guère de conséquence pour moi, je participe à une
iniquité qui peut peser d'une façon très lourde sur une foule
de petites gens, timides et désarmés, que mon devoir serait
de protéger par mes protestations. Suis-je donc moins appelé
à la charité envers les innocents qu'envers les coupables

Et d'ailleurs, ces coupables eux-mêmes, est-ce bien, en
pareil cas, par le désistement de mon droit que j'exercerai la
charité à leur égard? Est-ce être charitable que de les laisser
s'enfoncer dans le mal, en leur évitant un châtiment qu'ils
méritent et qui peut-être les corrigerait? C'est un pauvre
raisonnement que fait Tolstoï quand il nous exhorte à ne pas
punir le méchant, parce que, dit-il, nous ne ferions ainsi
qu'ajouter un mal à un autre. — Qu'entendez-vous par eemal»

lui dirons-nous. Une souffrance? Ah! oui, la punition
va infliger au coupable une souffrance, succédant à celle que
lui-même a fait subir à sa victime. C'est donc là pour vous
l'essence du mal Comment ne pas reconnaître, dans une



LE CHRÉTIEN ET LE PROCHAIN 4S>

telle estimation des choses, ce principe de sensualisme caché

au fond de toute sentimentalité et cjui fait qu'elle ne sera

jamais qu'une dangereuse caricature de l'amour? C'est cette
même sentimentalité qui s'exprime lorsqu'à un pauvre bi-
cycliste qui vient de s'écorcher le visage sur les cailloux de
la route, des femmes pitoyables supplient qu'on n'ajoute
pas une douleur plus cuisante en badigeonnant ses plaies
avec de l'iode. Ce n'est pas la peine, n'est-ce pas, de penser
à le préserver de l'infection, peut-être mortelle, qui sans cela

va le menacer
Quant à nous, cjui reconnaissons des maux pires que la

souffrance, nous pensons que la peine infligée au coupable,
— en supposant, bien entendu, ce châtiment équitable, et
même moralisant dans la mesure du possible, — loin d'être
un mal s'ajoutant à un premier mal, en est un correctif au
moins partiel, est une revanche de l'ordre sur le désordre,
une digue élevée, contre la propagation de l'iniquité, est

un bien de droit, peut-être même un bien de charité.
Ceci contient par anticipation ma réponse à la question

souvent posée : Est-il moral, et un chrétien en particulier
peut-il se permettre, d'employer la force contre l'injustice?
Ma réponse est, sans hésitation, positive.

Et pourquoi donc mépriser et condamner la force ii
s'agit, bien entendu, de la force physique. Qu'a-t-elle de
mauvais en soi N'est-elle pas une des merveilleuses et
fondamentales ressources que nous fournit la nature
Disons mieux : n'est-elle pas du nombre de ces choses dont
l'apôtre déclarait : et Tout ce que Dieu a créé est bon » (i),
pourvu que... et je complète ici sa phrase sans trahir sa

pensée : pourvu que l'on en fasse un bon usage?
La force se présente à nous odieuse (mais ce n'est point

sa faute à elle, c'est la faute des gens qui l'emploient), lors-,
qu'elle est violence mise au service de la rapine et de

l'oppression. La force nous apparaît dans un rôle atroce lorsque,

(i) ï Tim. iv, 3.



5o PHILIPPE BRIDEL

par une effroyable méconnaissance des caractères inhérents
à la vie spirituelle, on essaie de s'en servir pour terroriser
les consciences et imposer aux âmes le joug de principes
qu'elles répudient. Mais crue trouvez-vous à redire à la force
quand elle est mise au service de lajustice? Pour moi, si je
salue dans la force un des dons du Très-Haut quand je la
vois employée à fertiliser les plaines, à extraire les richesses
du sous-sol, à construire des ponts et des routes, à mater
l'étalon sauvage pour qu'il devienne un auxiliaire de l'homme,
je la trouve plus précieuse encore et plus dignement utilisée
lorsque je la vois qui, pour délivrer une victime ou protéger
un innocent, arrête le bras du criminel. Et cette force,
quand c'est à vous que Dieu la confie, pour en faire un
tel emploi, allez-vous, paresseux serviteur, laisser tomber ce
trésor à terre? A côté de vous il y a une femme, des enfants,
qu'un brutal va maltraiter, et vous hésiteriez à mettre vos
bras, votre bâton, votre revolver, si vous en avez un, au
service de ces faibles Ah croyez-moi, il ne s'agit pas de
se demander s'il vous est permis d'opposer la force protectrice

à la force menaçante et meurtrière ; cela ne vous est

pas «permis», cela vous est ordonné, par la charité comme

par la justice ; et, si vous refusez d'accomplir votre tâche
de protecteur, vous aurez collaboré au crime qui va se

commettre, vous en aurez votre part de responsabilité.
Mais, direz-vous, quand il n'est point là de tiers à protéger;

si c'est moi seul qu'attaque l'assassin; si ce n'est que ma

propre vie qui se trouve en jeu — Il ne me paraît pas
qu'en général le devoir soit, en ce cas, très différent de ce

que nous venons de dire. Votre vie, en effet, n'est pas à

vous seul : peut-être avez-vous une famille, dont vous êtes
le soutien ; sans doute vous avez des fonctions à remplir ;

vous êtes une valeur sociale ; et en face de vous il y a un
bandit? qui n'est qu'un agent de destruction; après vous
avoir exterminé, il en irait exterminer d'autres encore ; et
c'est pour ceux-ci que vous allez combattre en vous défendant

vous-même.



LE CHRETIEN ET LE PROCHAIN

Il se pourrait que dans cette lutte il vous arrivât de

tuer l'agresseur ; ce sera pour toute votre vie un terrible
souvenir, à coup sûr, mais que ce ne soit point un sujet
de remords : vous avez fait votre devoir; il en est parfois

de très durs à accomplir. Au demeurant, si vous le

pouvez, — je n'ai pas besoin de vous le dire, — essayez
d'éviter une issue aussi tragique. 11 est souvent possible de

réduire un malfaiteur à l'impuissance sans lui ôter la vie :

on peut lui briser une jambe : que sais-je on peut faire
comme celte brave fille qui, voilà quelques années, dans un
chemin solitaire, se défit d'un agresseur en le mordanl si
bien au nez, à la joue, aux oreilles cju'il dût lâcher prise.

Et j'ajoute, sans l'ombre d'ironie, cpie tout en luttant ainsi

pour votre vie, vous devez et vous pouvez garder votre
cœur pur de toule haine ; vous devez et vous pouvez n'avoir
pour votre ennemi que pitié sincère et charité chrétienne,
— comme vous en auriez pour le pauvre fou que vous
verriez, dans un accès, se jeter sur des enfants et contre
lequel, n'est-ce pas, vous n'hésiteriez pas à déployer toute
votre force.

Pour en revenir au cas de votre agresseur, je vous verrais
parfaitement, mon frère, une fois ce brigand réduit à

l'impuissance, passer du rôle de combattant à celui de bon
Samaritain, soigner les blessures que vous lui avez infligées,
le porter à l'infirmerie et quand, de là, il aura justement
passé dans la prison, l'y visiter, lui témoigner votre bonté
d'une manière effective et, qui sait l'amener finalement au
Sauveur. Je ne suis pas de ceux qui trouvent illogique
qu'après s'être battus pour la défense de leurs patries
respectives, deux soldats ennemis, une fois blessés, ne se

considèrent plus, ainsi que tout à l'heure il le fallait faire comme
deux et forces » adverses et mutuellement menaçantes, mais

comme deux êtres humains, deux frères malheureux qui se

doivent pitié mutuelle et mutuelle assistance.

Ph. Bridel.


	L'idéal évangélique dans son application à la vie réelle. Partie 2, Le chrétien en collaboration et en conflit avec le prochain

