Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 4 (1916)

Artikel: Etude critique : I'Archéologie de I'Ancien Testament
Autor: Gressmann, Hugo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379966

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379966
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BTUDE CRITIQUE

L’ARCHEOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT

La science de I’Ancien Testament doit beaucoup 4 M. Edouard
Naville ; sa réputation a franchi depuis longtemps la frontiére
de son pays et son nom jouit d'une faveur marquée. Les fouilles
qu'il a entreprises a Pithom, sont bien connues, méme des étu-
diants en théologie.

Dans l'ouvrage récent qui fait I'objet de la présente étude
il s’est donné pour tache de répondre & une question d'une
importance fondamentale. Son Archéologie de U Ancien Testa-
ment (1) attirera sans aucun doute l'attention générale. Avant
lui déja Sayce, Winckler, Benzinger, Sellin et d’autres avaient
touché au méme probléme, mais aucun d'eux ne I'avait fait avec
une parcille sagacité et en entrant comme lui jusque dans le
détail, Ceux que préoccupent les questions fondamentales de
I'histoire religieuse d'Israél se réjouniront de voir un égyptologue
examiner de son point de vue particulier les rapports qu'lsraél
entretenait avec 'Egypte et mettre sa science spéciale au service
d'une interprétation toute nouvelle des faits. On éprouve sans
doute un certain malaise a constater que la voie sur laquelle on
s'avancait jusqu’ici en toute sécurité menace d’étre complete-
ment bouleversée par M. Naville; mais il ne faut pas perdre de

(1) Edouard NavicLe, Archéologie de UAncien Testament. L’Ancien Tes-

tament a-{-tl été écril en hébreu ? Traduit de Vanglais par A. Segond. Paris
et Neuchatel, Attinger, 230 p. in-8.



L’ARCHEOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 27

vue quil y a toujours profit & poser nettement un probléme,
alors méme qu'on en repousserait sa solution comme étant trop
radicale. ‘

M. Naville se range lui-méme parmi les « anti-critiques », dans
cette « minorité négligeable qui croit encore que Moise est I'au-
teur du Pentateuque » (p. 6). Pour faire la preave de ce qu'il
avance et pour ruiner la critique moderne du Pentateuque il
met en doute « ce qui jusqu'a présent était considéré comme un
axiome indiscutable, & savoir que les livres de I’Ancien Testa-
ment nous sont parvenus dans }a langue dans laquelle les au-
teurs les ont écrits » (p. 4). L.e Pentateuque ayant été écrit par
Moise et le livre de Josué par Josué, il faut en conclure que
I'Hexateuque a été concu en langue babylonienne et qu'a Vori-
gine il était écrit en caractéres babyloniens (p. 34), sur des ta-
blettes d’argile dont la collection, il est permis de le supposer,
aurait été conservée a Hébron, la « cité des Livres », et trans-
portée plus tard dans le temple de Salomon (p. 150 et suiv.).
Entre I'époque de Josué et celie de David on n’écrivit guére ;
« si quelque livre religieux fut écrit & celte époque, il eut pour
auteur soit un prophéte, soit un homme versé dans la loi, qui
employa sans doute 'écriture sacrée et la langue de Moise, le
babylonien cunéiforme » (p. 35). Sous le régne de Salomon I'al-
phabet phénicien fut introduit en Israél, ce qui n’empécha pas
du reste ce roi d’écrire les proverbes en cunéiforme ; plus tard
seulement les gens d'Ezéchias transposérent une partie de ceux-
ci (transtulerunt, dit la Vulgate) en araméen (p. 213). Les pro-
pheétes, par contre, ont écrit en araméen, la langue littéraire de
leur temps (p. 214). Esdras traduisit en araméen le Pentateuque,
ainsi que celles des ceuvres de la littérature hébraique qui exis-
taient en cunéiformes ; puis il fit subir aux autres écrits « une
simple modification dialectale » (p. 34, 225). C'est ainsi qu'a 1'é-
poque de Jésus-Christ le Canon tout entier était en araméen. Ce
furent les rabbins qui, dans les premiers siécles de l'ére chré-
tienne traduisirent les écrits araméens en hébreu, ou plus exac-
tement en dialecte juif, pour leur donner un caractére national
(p- 218) ; en méme temps ils adoptérent Uéeriture carrée et les
points voyelles (p. 34).

Telle est dans ses grandes lignes la conception nouvelle qui
nous est proposée ; elle ne manque pas de clarté. M. Naville a



28 HUGO GRESSMANN

réussi & faire abstraction de la critique littéraire et « & accepter
complétement les vues traditionnelles sur les livres de Moise »
(p. 227). Mais il paie cher sa victoire. Car enfin, si c'est lui
qui a raison il faudra parler désormais de la «tragédie de ’An-
cien Testament », de la catastrophe dont la littérature hébraique,
et trés spécialement I'Hexateuque de Moise et Josué, auraient
été les victimes. Qu'on y songe en eftet: composé originairement
en babylonien. 'Ancien Testament aurait done été traduit en
araméen d’abord, et n'aurait passé¢ en hébreu qu'aprés la nais-
sance de Jésus-Christ. Aux fautes inévitables (M. Naville ne le
conteste pas) qui ont altéré ce texte au cours d’une histoire lon-
gue de deux mille ans — elle va de I'époque de Moise jusqu'aux
premiers manuscrits que nous possédons —, viendraient s’ajou-
ter encore les causes d’erreurs résultant de deux traductions
successives, dont personne du reste n'est 4 méme d’établir la
caractéristique ni de controler la valeur! Croit-on vraiment
qu'une pareille hypothése présente de réels avantages sur celle
de la critique littéraire qui discerne trois sources dans le texte
de la Genése ? Nous ne le pensons pas. La théorie des trois
sources a été établie sur le texte actuel, texte que., malgré ses
imperfections, la critique considére comme étant bien le texte
primitif. Tandis que M. Naville, lui, rend toute investigation
précise impossible, ou du moins trés problématique, puisqu’il
nous prive du texte primitif et qu'il lui substitue une traduction
corrompue. Au demeurant les remarques qui précédent sont de
simples impressions qui ne prouvent rien contre la solidité du
systeme. Les considérations qui suivent seront plus décisives.

La tradition ne dit rien d'une traduction de I’Ancien Testa-
ment — encore moins d'une double traduction — ni a T'époque
«'Esdras ni au temps des rabbins du premier siécle de l'ére
chrétienne. HEsdras doit avoir rapporté de Babylonie un « écrit
assyrien (c'est-a-dire araméen) » ; mais nulle part il n'est fait
mention d'une traduction du Canon en araméen. Quant & 'ccuvre
grandiose que l'on attribue aux rabbins elle n’est mentionnée
dans ancun document. Le seul texte dont on puisse faire état se
lit dans Proverbes xxv, 1 que M. Naville interprete ainsi : « Voici



 L'ARCHEOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 29

encore des proverbes de Salomon. traduits par les gens d’Ezé-
chias, roi de Juda ». Cette suscription se rapporte aux -seuls
chapitres xxv & xxix du livre des Proverbes et n’a de sens que
pour ces cing chapitres. Le verbe hébreu qui figure dans cette
phrase peut sans doute signifier « traduire », mais il est peu
vraisemblable qu’il ait ici cette signification, car il faudrait alors
qu'on nous dise de quelle langue ces proverbes ont été traduits ;
or sur ce point le texte est muet, il ne dit rien du « passage du
cunéiforme 4 'araméen », comme le voudrait M. Naville (p. 213).
La traduction la plus satisfaisante du verbe en question est
selon nous « copier ». Dés lors, toute la tradition directe faisant
défaut, M. Naville est réduit aux preuves indirectes. Cest un
des principes fondamentaux de la philologie de ne recourir a
I’hypothese d’une traduction que lorsqu'on a prouvé que des
fautes de traduction étaient vraisemblables. Or nulle part
M. Naville n’a tenté d’étayer son hypothése en alléguant des
fautes de traduction, nous sommes donc autorisés dés 'abord a
la considérer comme mal fondée. ,

Au reste, on va le voir, tous les faits militent contre cette
théorie.

Voyons d’abord ce quiil faut penser de ces rabbins de I'épo-
que chrétienne, dont on nous dit quils ont traduit les livres du
Canon « en hébreu, leur idiome, celui de leurs péres, Abraham,
Isaac et Jacob, celui de Jérusalem, et qu'aucun autre peuple ne
parlait » (p. 218). S’il en était ainsi, la langue dans laquelle sont
écrits les livres de I'Ancien Testament devrait avoir une cer-
taine uniformité. Sans doute on peut admettre certaines diffé-
rences individuelles entre les traducteurs, mais ces diflérences
ne doivent pas étre plus considérables que celles que nous
constatons entre le Yahviste et 'Elohiste. Méme si 'on admet-
tait que ces écrivains se distinguent les uns des autres par cer-
taines expressions particuliéres et par leur style, leur langue
pourtant devrait étre partout au méme stade de développement
. grammatical. Or il n'en est pas ainsi ; I'étude de I'’Ancien Testa-
ment permet de suivre clairement I'histoire de la langue hébrai-
que. Il suffit de comparer le livre de Samuel avec celui d Esther,
ou de lire le Cantique de Déhora aprés le livre de I'Ecclésiaste,
pour sentir combien ces ceuvres sont diflérentes : 1a une langue
classique, en pleine possession de ses formes, ici un idiome en



30 HUGO GRESSMANN

décadence tout mélangé d’aramaismes et de mots éirangers, dans
lequel on retrouve avee peine quelques traits de la langue classi-
que. Ce ne sont pas la de simples particularités individuelles
que l'on puisse expliquer par la diversité des traducteurs, ce
sont les diflérences que révele une langue aux divers stades de
son évolution historique.

Une hypothése comme celle de M. Naville ne peut avoir,
semble-t-il, pour auteur gu'un homme qui n'aurait jamais lu
U'Ancien Testament dans la langue orviginale. Sans doute il
connait les probléemes généraux que pose la science hébraique,
mais toutes ces connaissances ont peu de valeur tant qu'il
ignere la philologie hébraique. M. Naville pmtestefait certaine-
ment si un sémitisant échafaudait des hypothéses sur histoire
de la littérature égyptienne sans pouvoir les appuyer sur une
connaissance suffisante de la langue de I'Egypte. A moins qu'il
n‘admette u’un miracle s'est produit et que les rabbins ont tra-
duit les écrits les plus anciens'de I"Ancien Testament dans une
langue antique et les livres plus récents dans l'idiome de I'époque
la plus tardive, s’accommodant ainsi trés habilement aux formes,
grammaticales de chaque siécle ? Du reste & ce premier miracle
il faudrait en ajouter d’autres, les miracles du style. Congotit-on
guau travers d'une doubletraductionle styled’ une ceuvre, tellegue
nous la possédons aujourd’hui dans 'Ancien Testament, se soit
conservé dans toute sa pureté ? Un exemple illustrera ces remar-
ques générales : les narrateurs israélites aiment a jouer avec
I'étymologie des mots ; il leur arrive d'user au travers de tout
un récit d’'une ou méme de plusieurs étymologies comme d’un
fil d’'or pour finir sur un jeu de mots plein d’a propos. Comment
veut-on quune traduction rende ainsi les nuances de la langue
et de la pensée, & moins que les traducleurs ne les aient intro-
duites dans leur texite? En outre, il fandrait qu’ils aient possédé
des capacités miraculeuses, pour s’assimiler le style d'un Amos,
d'un Esaie, d’'un Jérémie, et pour nous donner aujourd’hui I'illu-
sion que nous entendons parler chacun de ceux-ci dans sa propre
langue! 5’1l est vrai que toute traduction prive l'original de ce
quil a de meilleur, sa saveur et son éclat, alors il faut avouer
que I'Ancien Testament n'est pas une traduction, car il révele
des beautés sans égales qui défient toute tentative d’imitation.
Seuls des artisles auraient pu mener cette ccuvre a bien; or les



L’ARCHEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 3

rabbins ne sont pas des artistes, eux qui ont écrit le Talmud,
nn livre dont on n'associe pas volontiers le nom & celui de
I'Ancien Testament (p. 10).

Miracles grammaticaux, avonsmnous dit, et miracles de stylis-
tique ; il faut ajouter encore: miracles de la rythmique. Les
rabbins connaissaient-ils encore les lois de la poésie hébraique ?
Est-il concevable qu'une traduction donne l'illusion de l'authen-
ticité, comme le ferait 'Ancien Testament dans 'hypothése que
nous examinons ? Il suffit de mentionner le Cantique de Débora
pour faire comprendre que cette hypothése s’accorde mal avec
les faits. Si vraiment il fallait admettre que ce cantique d’'une
‘beauté si classique, dont nous admirons a la fois la richesse
en images auditives et la fermeté dans l'expression, était tra-
duit du babylonien en araméen et de l'araméen en hébreu, ce
serait le comble de l'extraordinaire. Et ce n’est pas de ce texte
seul qu’il s’agisse en loccurence; le Cantique de Lémech, celui
de Miryam, les cantiques de Balaam, l'élégie de David sur la
mort de Saiil et de Jonathan, les Psaumes, les paroles des pro-
phétes et finalement toute la poésie de 'Ancien Testament s’ins-
crivent en faux contre la théorie de la traduction. Nous accor-
dons, il est vrai, que cette conclusion ne s'impose qu’a ceux qui
lisent 'hébreu.

Mais l¢ plus grand miracle encore ce serait celui de la langue
méme, M. Naville croit que les rabbins traduisirent les écrits de
I’Ancien Testament « en hébreu, leur idiome, celui de leurs péres
Abraham, Isaac et Jacob » (p. 218). Autant de mots, autant
d’erreurs ; la supposition de M. Naville ne vaut ni dans le détail,
ni dans ses lignes générales. Et, tout d’abord, comment admettre
du point de vue de I'histoire que la langue des rabbins de l'ére
chrétienne et celle des patriarches ait été la méme ; d’aprés
M. Naville lni-méme 2000 ans — nous dirions au moins 1300 ans
— les séparaient les uns des autres ; concoit-on qu'une langue
reste immobile durant un si long espace de temps ? Ensuite, on
est en droit de se demander si vraiment les patriarches par-
laient T'hébreu. Le livre du Deutéronome (xxvi, 5) appelle
Abraham « un Araméen nomade »; Laban était Araméen et la
langue qu'il parlait, lni et ses compagnons, était l'araméen
(Genése xxx1, 47). Si, comme M. Naville le concéde (p. 3o et
suiv.), les Hébreux étaient a l'origine des Araméens, il va de



32 HUGO GRESSMANN

soil quils ont commencé par parler la langue araméenne ; ce
que nous appelons aujourd’hui « I'hébreu » fut originairement la
langue des Cananéens, langue que les Hébreux adoptérent aprés
leur installation en Canaan. M. Naville fait erreur lorsqu’il sup-
pose que les tribus nomades araméennes des Hébreux auraient
parlé « 'hébreu, en tant que dialecte » (p. 216); car I'hébren,
bien que tres rapproché de 'araméen, n'est pas un « dialecte »,
¢’est une autre langue, une langue a part. Sur ce dernier point
tous les sémitisants sont d'accord, cest en vain quon leur
opposera des paralléles et des comparaisons ingénicuses ; si
M. Naville maintient son point de vue, il prouvera tout simple-
ment qu’il ignore les langues sémitiques. On comprend, dw
reste, qu’il lui importe de faire passer ces langues pour de sim-
ples dialectes, car la double traduction de I'Ancien Testament
lui parait & lui-méme disculable; aussi g'efforce-t-il d’atté-
nuer la difficulté que souléve son hypothése. Sagit-il de la
traduction du cunéiforme en araméen par Esdras, il écriva :
« On peut a peine appeler cela une traduction, car c'est seule-
ment une modification dialectale » (p. 34). Autre part il souligne
le contraste que présentent les paroles du Christ, que nous ne
possédons que dans une traduction grecque, avec les textes de
I'Ancien Testament pour lesquels, dit-il, « ce fut un simple
changement de dialecte » (p. 227). In réalité il admet que le
Pentateuque et les écrits antérieurs a 1'époque de Salomon ont
passé par une double transformation, et qu'il s’agissait bien de
langues différentes et non pas seulement de dialectes.

Qu’on ne s’accorde pas sur la langue que parlaient les patriar-
ches, cela est admissible ; mais il est un point sur lequel aucun
doute n'est permis : les rabbins de I'¢re chrétienne parlaient
I'araméen. Nous touchons ici a la troisiéme erreur commise par
M. Naville, erreur a peine concevable ; il insiste lui-méme a
plus d'une occasion sur ce fait qu’au temps d’Esdras «la langue
araméenne devenait de plus en plus la langue populaire »
(p- 34). « Depuis I'époque d’Esdras, I'araméen s’était beaucoup
répandu en Palestine, le peuple ne parlait plus la langue judai-
que, aussi ¢unand notre Seigneur cite un psaume, le fait-il en
aramdéen » (p. 207). La langue du peuple était aussi celle des
rabbins, comme l'attestent les Targums araméens. Il existait en
oulre, il est vrai, une littérature rabbinique en langue hébraique,



L’ARCHEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT _ ' 33

mais celle-ci ne s’explique que parce qu’il y avait un canon
hébreu et que I'hébreu subsistait encore dans la littérature
comme langue sacrée.

(Clest lécueil vers lequel vient se briser I'hypothése de
M. Naville. Voici comment il se représente les choses : depuis
I'époque d’Esdras le judaisme avait un Canon exclusivement
araméen. D’autre part, jusqu'a l'époque de Jésus-Christ, il n'y
eut point de littérature hébraique. Dés lors les rabbins n’ont
pu tirer leur connaissance de I'hébreu de livres qui n'existaient
pas. Mais la tradition orale était aussi tarie, puisque l’hébreu
comme langue populaire avait été complétement détroné par
I'araméen. Tertium non datur. SiI'hébreun n’existait plus ni sous
sa forme orale, ni sous sa forme écrite, les rabbins ne pouvaient
faire surgir du sol une littérature hébraique. Au reste M. Naville
n‘est pas plus heureux lorsqu’il déclare « que l'invention de
Palphabet carré ne fut pas une simple fantaisie littéraire ou une
simplification graphique, mais doit son origine a I'intention bien
arrétée de distinguer les livres sacrés de toute autre littérature »
(p- 220). Nous le montrerons en esquissant 'histoire de I'écriture
hébraique.

11

Si l'on veut savoir depuis quelle époque on a pu écrire des
livres en écriture hébraique, il faut se mettre préalablement au
clair sur l'origine des lettres hébraiques.

Les monuments de la vieille écriture hébraique sont : Quelques
vieux sceaux sur pierre qui contiennent le méme alphabet que la
stéle de Mésa (vers 850 avant J.-C.). Environ quatre-vingts frag-
ments de briques du palais d’Achab (vers 850). Le calendrier agri-
cole de Guézer (vers 800). L'inscription de Siloé (vers 700). Il faut
ajouter encore quelques sceaux cylindriques, des poids et des
anses de cruches d’une époque postérieure; puis les légendes des
monnaies datant de 1'époque des Macchabées et du soulévement
contre les Romains, qui sont rédigées en style archaique vieil-
hébreu. De cette ancienne écriture hébraique est issue I'écriture
samaritaine, dont les plus anciens monuments remontent au
Ve siécle. Tandis que cette derniére écriture se maintenait dans
la littérature samaritaine, les Juifs abandonnérent peu a peu,

3



34 HUGO GRESSMANN

apreés l'exil, leurs vieux caractéres hébreux pour se servir de
plus .en plus de I'écriture carrée, dite « assyrienne » (c'est-a-dire
syrienne, ou mieux araméenne), qui dérive non pas du vieil
alphabet hébreu, mais de 'alphabet araméen. Elle doit avoir
été¢ introduite par Esdras, mais les premiéres traces que nous
en possédons remontent au IVe ou au Ille siécle avant Jésus-
Christ. I’on considere en général que le spécimen le plus ancien
de l'écriture carrée est linscription d'Ardq-el-Emir. Les docu-
ments que nous possédons permettent d’établir avec certitude
que I'écriture carrée n'est pas le produit d'une invention indivi-
duelle, mais qu'elle s’est formée au cours d’une lente évolution,
les caractéres devenant de plus en plus « carrés », et doit avoir
existé déja avant I'époque chrétienne. M. Naville le sait, semble-
t-il, puisqu’il écrit: « L'hébreu carré apparait vers I'époque de
I'ére chrétienne, et ce nouvel hébreu est une variante de l'ara-
méen » (p. 217); seulement nous ne comprenons pas comment il
accorde ce fait avec son hypothése d'une invention consciente
de T'écriture carrée par les rabbins postérieurs i I'apparition du
christianisme. [JAncien Testament tel que nous le possédons
est, il est vrai, rédigé en langue hébraique (quelques rares pas-
sages exceptés), mais 1l a été écrit en caracteres araméens car-
rés, peut-étre avant I'époque de Jésus-Christ déji, peut-étre un
peu plus tard seulement; un cas analogue s’est produit plus
tard encore, lorsque certains textes et fragments arabes furent
transcrits en caractéres carrés.

Ces faits établis par les découvertes et les fouilles ne résolvent
pas encore la question de savoir quel est absolument I'age des
vieux caracleres hébreux. Il est incontestable que l'écriture
vieil-hébraique est étroitement apparentée a l'écriture phéni-
cienne ; s’il n'est pas certain, il est trés vraisemblable pourtant
que les Phéniciens furent les inventeurs de 'alphabet sémitique.
Cette opinion traditionnelle a été confirmée récgmrﬁent par la
découverte d’antiques inscriptions araméennes. Ainsi Iinseription
de Kilamu (vers I'an 825) est enticrement écri_t:e' en langue phéni-
cienne, bien qu’elle ait été faite par un roi araméen, dans un pays
araméen. Par contre, I'inscription de Zakir (vers 'an 800), comme
celle de Hadad (vers 730) et celle de Panamu (vers 730), sont
composées a4 moitié en phénicien, & moiti¢ en araméen. Cepen-
dant & partir de I'époque du document de Bar-Rekub (vers 725),



L’ARCHROLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 35

les inscriptions araméennes sont entiérement composées en langue
araméenne ; 'on en a conclu a juste titre que les Araméens qui,
a l'origine, n'avaient pas d’écriture & eux, eurent recours a leurs
voisins les Phéniciens, dont la civilisation était plus avancée et
dont les sculpteurs composaient des inscriptions dans leur pro-
pre langue. Peu a peu, cependant, les Araméens éprouvérent le
désir de se servir de la langue araméenne; et 'on eut d’abord
un mélange du phénicien et de 'araméen. Il en fut ainsi pendant
un siécle environ, jusqu’a la naissance de la langue araméenne
littéraire. Nous aurons a revenir tout & 'heure sur ce point im-
portant.

La science n’est pas encore en mesure de dire 4 quelle époque
les Phéniciens ont inventé l'alphabet sémitique; on ne se trom-
perait probablement pas beaucoup en fixant cette date si impor-
tante pour l'histoire de la civilisation au siécle qui va de I'an
Jro0 a I'an 1o00. On sait qu'en goo tous les peuples sémitiques
des rives de la Méditérannée possédaient cet alphabet; M. Na-
ville doit avoir raison quand il suppose que ce méme alphabet
fut introduit en Israél sous Salomon. Il a également raison quand
il prétend qu'avant cette époque-la les peuples sémitiques en
général n'éerivaient qu'en langue babylonienne et avec les carac-
téres babyloniens. Preuve en soient les lettres venues de Pales-
tine et de Syrie que I'on a découvertes dans les Archives de Tell-
Amarna, en Egypte (datant de I'an 1400 avant J.-C.) et de Boghaz-
koj, en Asie-Mineure (de I'an 1300). Le babylonien n'était du reste
pas seulement la langue des diplomates, mais celle de tous ceux
(ui savaient écrire, comme le montre la correspondance qu'échan-
geaient les princes cananéens, el que nous connaissons par les
‘découvertes de Tell-Tannek (vers I'an 1400). Si une éeriture
alphabétique avait existé alors on s’en serait certainement servi;
et si elle a été inventée plus tard, ce fut pour la substituer a
I'écriture cunéiforme beaucoup trop compliquée.

En ce qui concerne la littérature hébraique antérieure a Salo-
mon, ['écriture alphabétique n'enire pas en ligne de compte.
Sur ce point, M. Naville a raison. Il n’est pas impossible non
plus que cette littérature ait été composée en langue et en carac-
teres babyloniens. Mais il reste encore deux possibilités dont
M. Naville ne tient pas suffisamment compte: La plupart des
tables de briques de Boghazkoj sont couvertes de textes écrits



36 HUGO GRESSMANN

en caractéres babyloniens, mais en langue hittite. Or, s'il était
possible d’écrire en cunéiformes la langue hittite qui n’'est pas
une langue sémitique, il devait en étre de méme, a plus forte
raison, de la langue hébraique; effectivement, 'on trouve parmi
les lettres de Tell-Amarna des gloses cananéennes transcrivant
sans les traduaire des mots cananéens en caractéres cunéiformes.
La deuxiéme possibilité est celle-ci: une littérature hébraique
en langue hébraique, mais transcrite en cunéiformes. Enfin, il
se pourrait, en troisieme lieu, que la littérature hébraique n’ait
pas été écrite avant Salomon, mais qu'elle s¢ soit transmise par
la tradition orale.

111

Mais, avant de poursuivre l'étude de cette question, il im-
porte de soumettre &4 un examen complémentaire I'opinion de
M. Naville sur les Araméens, dont on retrouve la trace au cours
de toute son étude.

11 écrit (4 la page 210): « Abraham était en Mésopotamie, dans
un pays ou existait une langue littéraire, le babylonien cunéi-
forme... S'il existait & c¢oté de Vécriture cunéiforme une écriture
populaire, c’était l'araméen ». De méme, & la page 31: « Si, &
cette époque, une écriture cursive existait en Mésopotamie,
¢'était 'araméen et non I'hébreu cananéen ». Le contraire sem-
ble plus probable, car Hammouarapi, au temps duquel, d’aprés
M. Naville, Abraham aurait vécu, était « cananéen » ou plus
précisément « amouritien », ainsi que sa dynastie. Les Amouri-
tiens étaient alors maitres de la Babylonie ; par contre nulle
part il n’est fait mention des Araméens. Par conséquent il ne
pouvait y avoir ni langue, ni écriture araméenne. Il ne peut
étre question d’une écriture araméenne cursive ayant ses pro-
pres caracteres que depuis le VIIIe siécle avant J.-C.; ses débuts
sont maintenant dans la pleine lumiére de Ihistoire, ainsi que
les exemples cités plus haut nous l'enseignent. 4

Lorsque M. Naville admet, au temps de Hammourapi, I'exis-
tence de 'écriture araméenne & cOté de Uécriture babylonienne,
il trahit la confusion de ses vues sur l'histoire des Avamdéens,
et fait surgir chez le lecteur des idées inexactes. Les considé-
rations générales sur les Araméens et la langue araméennc



L’ARCHEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 37

(page 183 et suivantes) donnent prise, méme si elles sont justes,
aux mémes malentendus. Ainsi on lit: « Le babylonien ou assy-
rien et 'araméen ont existé ensemble chez le méme peuple. Ce
sont des idiomes paralleles » (p. 183), et : « L’assyrien ou baby-
lonien et I'araméen, nous en possédons des preuves indubita-
bles, existaient en méme temps, dans le méme pays, paralléles
Fun a l'autre » (p. 184). La premiére idée qui vienne au lecteur,
cest que la langue araméeene était, depuis les temps les plus
reculés, employée couramment comme langue populaire chez les
Babyloniens et les Assyriens ; mais on est fort surpris lorsque,
soudainement, on apprend « que déja a I'époque de Sanchérib
le langage et l'écriture populaires étaient I'araméen » (p. 187).
Tout cela n'est pas bien clair; et pourtant I'histoire des Ara-
méens a ét¢ entiérement mise au jour par les recherches récentes.

Faire d’Abraham un Araméen vivant a Ur au temps de
Hammourapi, c’est se meltre en opposition avec tous les faits
connus jusqu'ici. Les Araméens et leurs ancétres, les Achla-
méens, — auxquels on peut ajouter les Chabires, — apparais-
sent pour la premiére fois & I'époque des lettres de Tell-Amarna
(soit vers 1400 av. J.-C.). Depuis 'an 1300 environ, les Assy-
riens sont en lutte avec les Araméens, voisins de leur pays. Les
Araméens se sont établis en Mésopotamie comme héritiers des
Mitanni. Ce n'est que vers I'an 1000 avant J.-C. que les Chal-
déens, une tribu araméenne elle aussi, apparaissent & Ur et
dans la Babylonie du sud, en attendant qu’ils établissent leur
domination sur tout le pays du nouvel empire babylonien. Vers
la méme époque environ, les Araméens fondent dans la Syrie
septentrionale divers KEtats, en particulier celui de Damas.
L’étude des poids qui ont été retrouvés récemment permet de
suivre facilement les progrés de l'écriture araméenne en Assy-
rie. Sous Tiglath Pilesar IV les poids portaient encore des ins-
criptions exclusivement assyriennes. Sous Salmanassar V (727-
723 av. J.-C.) des inscriptions en deux langues commencent a
paraitre ; enfin vers l'an joo avant J.-C. déja les inscriptions
assyriennes disparaissent complétement. Il résulte en méme
temps de ces faits qhe les Araméens vinrent en Assyrie en qua-
lité de marchands. Ce n'est que griace a leur commerce que leur
langue est devenue une langue universelle, car ils n’eurent au-
cune influence politique ou intellectuelle. Jusqu’a I'an 7oo avant



38 ‘ HUGO GHRESSMANN

J.-C. environ, I'araméen fut la langue des marchands et des écri-
vains araméens habitant 'Assyrie. Ce n'est qu'a partir de l'an
700 que les Assyriens commencerent eux aussi a faire usage de
la langue araméenne dans la vie quotidienne; I'’Assyrie subit
peu a peu linfluence des Araméens et la différence entre les
deux populations disparut de plus en plus. Ce n'est que pour
cette époque, postérieure a I'an 7oo, que les opinions de M. Na-
ville sont incontestables.

Iv

D’aprés M. Naville jusqu'au temps des prophétes il existait
une différence entre 1'écriture « sacrée » et 'écriture « ordinaire »
en Israél; pour celle-la on employait les caractéres cunéiformes,
et pour celle-ci I'écriture courante.

Cette théorie est assez fréquemment soutenue aujourd’hui;
qu'en faut-il penser ? La découverte de trois fragments de docu-
ments assyriens datant du VIle si¢cle avant J.-C., trouvés a
Guézer, donne a cette maniére de voir un certain caractére d’ac-
tualité. Ces documents ne prouvent rien, ou du moins rien de
certain pour ce qui concerne les Israélites, car, sauf le nom de
Nathanyahou, on n'y trouve que des noms assyriens. Ces frag-
ments proviennent probablement d’Assyriens en garnison dans
la région. Dans I'Ancien Testament méme, il n'est jamais ques-
tion d'écriture cunéiforme; on est done réduit, pour élucider la
question, aux seules inférences indirectes que l'on peut tirer du
matériel d’écriture alors en usage. La mention des tables d’ar-
gile constituerait la meilleure des preuves en faveur de I'écri-
ture cunéiforme. Car on gravait généralement cette écriture
dans de la glaise encore molle au moyen d'un style; aprés quoi
on faisait sécher l'argile au soleil ou on la cuisait au feu.

Le premier document auquel, tout naturellement, on soit
amené a penser, est le texte du livre de I'Exode relatif aux
tables de pierre de Moise. Sans doute l'écriture cunéiforme
pouvait étre aussi bien ciselée sur des tables de pierre que gra-
vée dans 'argile. mais il pouvait en étre de méme de toute autre
écriture ; Pargument n’est done pas probant. Mais on insiste, on
fait valoir ce fait curieux que les tables de Moisc étaient gra-
vées des deux cotés, ou plus exactement « écrites de Tun et de



L’ARCHEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 39

" T'autre co6té » (Exode xxii, 15-16). Evidemment il n’était plus
coutume de procéder ainsi au temps de celui qui nous a transmis
cette information. I’écriture, nous dit notre texte, était « gravée »,
et il ajoute que c’« était 'écriture de Dieu ». Ce qui ne veut pas
dire, comme le suppose M. Naville, qu’il s’agisse d’'une écriture
« sacrée » en opposition 4 une écriture « humaine » ou « vul-
gaire », mais bien d’un texte écrit par Dieu lui-méme, ou comme
le dit I'Exode (xxxi1, 18), « écrit du doigt de Dieu ». Il n’est pas
question ici d'un terme technique désignant une forme d’écriture
spéciale, mais d'une idée légendaire que se fait l'auteur sur
l'origine des tables de Moise.

Il y a une grande ressemblance entre les données qui préce-
dent et les renseignements concernant les tables de la loi sur
le mont Garizim (corrigé plus tard en: mont Ebal). On a
voulu traduire Deutéronome xxvir, 8 : « Et tu écriras sur ces
pierres toutes les paroles de cette loi, en les y gravant bien ».
Mais le verbe employé ici n'a nulle part la signification de
de « graver dans », mais celle de « écrire lisiblement » (voir
aussi Habacuc 11, 2), et 'ordre donné doit avoir ce sens : com-
pose ton inscription en grands caractéres bien visibles. Le texte
que nous venons de citer nous apprend un autre détail impor-
tant (versets 2 et 4) : les pierres du monument ont été enduites
de chaux. Le fait que des pierres enduites de chaux et couver-
tes de grands caractéres se trouvaient sur la montagne de
Garizim ne peut étre mis en doute, pour la seule raison déja
quil s’agit d’un fait exceptionnel a tous égards. La pierre
employée dans cette contrée-la est le calcaire tendre ; or il est
difficile d’admettre qu'une pierre calcaire ait été enduite d'une
couche de chaux. Donc les pierres en question proviendraient
d’ailleurs ; on est souvent allé chercher trés loin des pierres
sacrées. Si l'inscription a été gravée sur une couche de chaux,
elle devait étre peu durable ; il est plus probable qu’elle était
peinte ; mais alors méme il faul supposer que linscription était
conservée sous un abri, sinon la chaux se serait détériorée sous
l'action de la pluie. En tout cas il ne pouvait étre question de
graver une inscription babylonienne cunéiforme sur un crépi de
chaux.

Plus tard il est encore souvent question de tablettes. On a
attiré particuli¢rement I'attention sur le texte d’Esaie vir, 1,



40 HUGO GRESSMANN

que l'on traduil généralement ainsi: « Et 'Eternel me dit:
prends une grande table et écris dessus avec un burin d’homme »,
ou « en caracteres ordinaires »; et I'on explique cette expression
comme s’il s’agissait d'opposer l'écriture « humaine » et '« écri-
ture divine ». Mais cette explication est trés contestable. Le mot
hébreu en lui-méme pourrait bien étre employé dans un sens
figuré pour « écriture », mais nous n'avons aucune preuve qu’il
en soit ainsi ; partout ailleurs il signifie « style » ou « burin »,
signification qui conviendrait parfaitement ici, car sur la tablette
on écrit « avec un burin ». En outre si vraiment on avait & faire
a des termes techniques, ceux-ci devraient avoir une forme inva-
riable, comme il convient pour des termes lechniques. Il fau.-
drait alors que le texte porte : « écriture divine » et « écriture
humaine », ou « burin divin » et « burin humain ». En troisiéme
lieu, s’il y avait vraiment une écriture sacrée et divine destinée
a des usages sacrés et officiels, Esaie s’en serait certainement
servi. Aurait-il osé transcrire dans V'« écriture humaine » les
paroles de Dieu ? Quoi qu’il en soit et de quelque fagcon qu’on
explique cette expression, rien ne prouve qu’il s’agisse ici des
caractéres d’une écriture « profane ». Pour ma part, jintroduis
une légeére correction de - points voyelles, et je lis au lieu de
« avec un burin d’homme », « avec un burin fort ». Cest d'un
burin trés fort que le prophéte doit se servir afin que I'écriture
soit aussi distincte que possible. Comp. Habacuc 11, 2 : « Kt
I'Eternel me répondit et me dit: écris la vision et grave-la
nettement sur des tablettes afin qu'on la lise couramment ». Et
Jérémie xvir, 1 : « Le péché de Juda est écrit avec un burin de
fer, avec une pointe de diamant: il est gravé sur la table de
leur coeur ». _
Des textes d’Esaie (vii, 1) et d'Habacue (11, 2) il résulte que
les prophétes avaient des tablettes sur lesquelles ils écrivaient
généralement les paroles que Dieu leur inspirait (1) ; elles étaient
probablement suspendues devant la porte de leur maison, tous
les passants pouvaient les lire. Mais de quoi étaient faites ces
tablettes ? M. Sellin suppose qu’elles étaient d’argile ; mais alors
P« écriture humaine » vulgaire serait identique a 1'écriture cunéi-

(1) Les mots « sur une table » de Esaie xxx, 8 sont une glose tirée de
Es. v, 1.



L’ARCHEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 41_

forme, conséquence diamétralement opposée aux opinions de
M. Sellin comme & celles de M. Naville. Il nous parait bien
invraisemblable qu’il se soit agi de tablettes d’argile, car I'écri-
ture cunéiforme -est difficile & lire, méme quand elle est écrite
en grands caractéres ; quiconque du reste a pratiqué l'écriture
cunéiforme, sait qu’elle ne pouvait pas servir d'éeriture pour le
grand public. Seuls les-écrivains officiels, obligés par leur pro-
fession de s’en servir chaque jour, étaient versés dans cet art
difficile. Ici, M. Naville est plus conséquent que M. Sellin ; il
ne croit pas quil s’agisse de tablettes d’'argile, ni d’écriture
cunéiforme. Se fondant sur les Septante et sur d'autres sources
obscures, il prétend que « ce qu'il est commandé au prophéte
de prendre, c'est un morceau d’'une matiére souple, papyrus
ou peau, mais en tout cas pas une tablette, ni de bois, ni de
pierre » (p. 28). Nous estimons, quant a4 nous, qu'il ne peut étre
question que de tablettes, comme l'indiquent clairement les pas-
sages Esaie xxx, 8 et Habacuc 11, 2. Trois possibilités se pré-
sentent : ou bien les tablettes étaient de bois, ou bien elles
étaient en pierre, ou enfin il s’agissait de tablettes de métal.
Quelques savants opinent pour des tablettes de bois (1), telles
qu’elles étaient ailleurs en usage et qu'elles sont mentionnées
dans les livres apocryphes (IV Esdras xiv, 24, dans la traduc-
tion latine) ; cette opinion nous parait peu probable, car la
Palestine était, et est encore aujourd’hui, un pays trés pauvre
en bois. 1l serait plus vraisemblable de penser a des tablettes
de pierre; ainsi le calendrier agricole trouvé a Guézer est gravé
sur une table de pierre calcaire, et la Palestine est un pays
riche en calcaire. Cependant en faveur des tablettes de métal on
peut faire valoir deux arguments. Le méme mot employé dans
le passage d’Esaie viir, 1 dont nous nous sommes occupés plus
haut, désigne dans Esaie 111, 23 un miroir métallique de cuivre
brillant. En outre, on lit dans Job (x1x, 23 et suiv.): « Oh! je
voudrais que mes paroles fussent écrites, qu’elles fussent écrites
dans un livre, ou avec un burin de fer sur du plomb (2), ou qu’elles
fussent taillées a perpétuité dans le roc. »

(1) Le passage Ezéchiel xxxvir, 15 et suiv. fait allusion & une piéce de
bois couverte d’inscriptions.
(2) Le texte traditionnel porte ici « et plomb », ce qui n’a pas de sens.



42 HUGO GRESSMANN

On peut donc admetire avec la plus grande vraisemblance
que les tables dont se servaient les prophétes étaient des tables
de métal, et plus précisément des tablettes de plomb, car le prix
du plomb était relativement bas. Malheureusement il n’est pas
possible de se prononcer avec certitude sur les caractéres dans
lesquels étaient rédigés ces inscriptions si l'on se refuse a
admettre que la clarté et la lisibilité de celles-ci témoignent en
faveur des caractéres sémitiques. Quoiqu’on ait généralement
employé de l'argile pour I'¢eriture cunéiforme, celle-ci pouvait
s'écrire sur n'importe quel objet dur. Ainsi on a trouvé en 1913
dans les fouilles d’Assour, une plaque en calcaire portant une
inscription et pesant environ 4ooo kilos ; de nombreuses plaques
de plomb avec des inscriptions cunéiformes, pesant de 4oo &
d00 kilos; plusieurs plaques d’or et d’argent de plus petites
dimensions également recouvertes d'inscriptions cunéiformes.
Tous ces documents datent de I'époque de Toukoulti-Ninib I
(vers 1300 av. J.-C.). Les mémes matériaux étaient employés
par les Hébreux pour leurs inscriptions. Ainsi on a découvert a
Rome les tables de malédictions de Seth en plomb, & Rhodes
un rouleau de plomb portant le psaume rxxx ; on connait aussi
des petites plaques d'or et d'argent portant des formules
magiques juives pour la guérison des maladies des yeux.

Enfin on peut encore prouver d'une maniere certaine l'usage
du papyrus chez les Hébreux de "Ancien Testament. Quand
Dieu ordonne a Esaie (viir, 16) d’écrire son oracle, de «l'enve-
lopper» et de le «sceller», il ne peut étre question ici, comme
M. Naville le remarque avec raison (p. 3o0), que de papyrus
pouvant étre roulés, attachés par une ficelle et scellés. Ce qui
est raconté dans Jérémie (xxxi1, 10 et suivants) au sujet du
contrat d’'acquisition de Jérémie, convient parfailement a un
papyrus. Il y est question d'une « lettre » scellée et d'une «lettre»
~ouverte devant étre miscs dans un vase de terre pour étre con-
servées. Pour se tirer d’embarras, les exégetes ont souvent sup-
primé la «letire ouverte», dont ils ne savaient que faire.
Aujourd’hui, on est d’accord en général pour rapprocher notre
texte de la coutume babylonienne d'apres laquelle le contrat
proprement dit, écrit sur une tablette d’argile, était enfermé
dans une sorte d’écrin, également en argile, tenant lieu d'une
enveloppe de leltre; sur le coté extérieur de cette espéce de



L’ARCHEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 43

boite de terre le texte méme du contrat était répété et pouvait
étre aisément lu. Des contestations s'élevaient-elles sur la teneur
exacte du contrat, on brisait I'enveloppe extérieure devant le
tribunal’, et 'on en tirait le texte proprement dit du contrat,
qui seul faisait loi. L’enveloppe d’argile était considérée comme
une sorte de cachet, qui ne pouvait étre brisé que par les auto-
rités compétentes; c’est pourquoi les empreintes des cachets
personnels des témoins se trouvent souvent sur l'enveloppe
extérieure seulement, tandis qu’elles manquent sur le document,
ou elles n'étaient pas considérées comme indispensables. Les
paroles de Jérémie ne s’accordent pas,-il est vrai, avee la des-
eription qui précede, car la «lettre ouverte» devrait étre con-
forme a l'enveloppe d’argile «scellée», tandis que la lettre
«scellée» devait correspondre au document souvent dépourvu
de sceaux. Il est en outre peu probable qu’on aurait désigné du
nom de «lettre» une tablette d’argile. Par contre, si l'on se
reporte aux usages égyptiens, les expressions employées par
Jérémie deviennent aussitot compréhensibles. En Egypte le con-
trat ¢tait également éerit en double; le document proprement
dit était entouré dune ficelle et scellé, il ne pouvait plus étre
ouvert que devant le tribunal, tandis que le double restait
ouvert et pouvait toujours étre consulté. Ainsi le document
«ouvert» et la copie ascelléey» s’opposent 'un 4 'autre comme
dans Jérémie le contrat «ouvert» et le contrat «scellé ».
Autrefois, se fondant sur une étymologie inexacte, on expli-
quait le mot hébreu signifiant «livre» ou «letire » (séfer) par
« rature» ou « polissure », et I'on en concluait que le plus ancien
matériel d’écriture chez les Hébreux avait été les peaux d’ani-
maux. Mais & l'heure actuelle on fait dériver ce terme du mot
babylonien (siprou), qui signifiait d’abord le «message oral»
puis le « message écrit». 11 est vrai qua une époque trés reculée
déja, on faisait usage des peaux d’animaux en Egypte, elles y
furent employées a toutes les époques; mais dans I'’Ancien Tes-
tament il n'en est fait aucune mention précise. Le «rouleaun »
sur lequel Jérémie a écrit ses paroles, n’a sirement pas éi¢ un
rouleau de peau, mais un rouleau de papyrus; sinon le roi ne
Panrait sirement pas coupé avec son canif pour le jeter dans le
brasier découvert placé devant loi; quelqu’Oriental qu’il fat, il
aurait bien difficilement supporté l'odeur du cuir brulé dans



44 HUGO GRESSMANN

son salon royal (Jér. xxxvi, 23). Il est moins vraisemblable
encore quil s'agisse de parchemin; celui-ci a été introduit en
Egypte par les Grecs, il ne pouvait donc étre connu des Juifs
avant I'époque hellénistique. Qu'il s’agisse, du reste, de papy-
rus, de peau ou de parchemin, il ne pouvait étre question d’y
écrire qu'en caractéres sémitiques, et nullement en cunéiformes.

Il ressort de 'exposé qui précéde que nulle part dans I'Ancien
Testament il n'est fait de différence entre une écriture «sacrée»
et « profane », «officiclle» et «courante». De méme que nulle
part il n'est fait mention de tablette d’argile. Cependant, on
ne saurait contester que, dans certains cas isolés, il puisse étre
question d’écriture cunéiforme. Ainsi Gédéon a Souccdth saisit
au passage un jeune homme qu'il interrogea et qui lui mit par
éerit les noms des chefs de la ville (Juges viii, 14). L'écriture
courante n'étant certainement pas connue alors, il ne reste
que ['écriture cunéiforme, qui ne pouvait pas étre écrite par le
premier venu, mais seulement par un professionnel comme il
s'en trouvait probablement dans chaque ville de queique impor-
tance. Le récit qui précéede ne peut étre mis en doute; il est
tiré d'un document historique de premiére valeur, dans lequel
les événements ne sont que briévement esquissés, et qui exige
pour étre compris un peu d’esprit de la part de l'auditeur ou
du lecteur. Abstraction faite de la notice qui nous apprend qu’a
la cour de David il y avait naturellement aussi un « secrétaire »
royal (2 Samuel vii, 17), le passage du livre des Juges dont
nous nous sommes occupés plus haut est le seul texte digne de
foi de l'époque antérieure 4 Salomon ou il soit fait mention
d'un secrétaire. La lettre de David & Urie est un motif légen-
daire trés fréquent, duquel on ne pourrait tirer aucune conclu-
sion certaine. Méme aprés I'époque de Salomon, I'art d’écrire
était peu répandu; prétendre qu'il y avait des écoles enfantines
a Jérusalem, c’est se mettre en contradiction évidente avec tous
les faits connus, et faire preuve d'une ignorance compléte de
Pévolution historique. Si un plus grand nombre d’Israélites
avait su écrire, on aurait découvert dans les fouilles beaucoup
plus de documents littéraires. Faut-il que l'art d’écrire ait été
une chose exceptionnelle au temps des rois de l'époque préexi-
lique, pour qu'un chantre de la cour ait fait la curieuse compa-
raison qui se lit au psaume xLv, 2 : « Ma langue est comme le



L'ARCHEOLOGIE DE I’ANCIEN TESTAMENT 45

burin d'un habile écrivain», comparaison que personne ne ris-
querait aujourd’hui.

v

S5i méme on admettait que durant I'époque antérieure a Salo-
mon quelques écrivains professionnels en Israél écrivaient en
cunéiforme et comprenaient la langue babylonienne, il n'en
résulterait pas encore que la thése de M. Naville, — d’aprés
laquelle il y aurait eu toute une littérature hébraique en langue
babylonienne dans les temps antérieurs a Salomon, — soit
vraie. Si 'on veut procéder avec méthode, il faut tout d’abord
poser la question suivante: Depuis quand existe-t-il une littéra-
ture hébraique ? Remonte-t-elle stirement au temps de I'écriture
cunéiforme, avant la découverte de I'écriture alphabétique ?
Aucun témoignage direct ne nous permet de répondre, mais les
récentes recherches sur l'histoire des genres littéraires nous
fourniront de précieux renseignements. lLes contes, les légendes,
les fables, les farces, les anecdotes, les chansons appartiennent
4 la littérature orale, laquelle n’a été rédigée que de seconde
main, au bout de plusieurs siécles peut-étre. Par contre I'histo-
riographie ne comporte que des ceuvres rédigées. On peut, il
est vrai, se représenter que la description réaliste de tel ou tel
événement historique se soit conservée oralement, et ait passé
de bouche en bouche pendant un certain temps; et l'on distin-
guerait dés lors deux genres particuliers : la « narration » histo-
rique d'un coté, et de 'autre I’ « historiographie ». Mais il arrive
un moment ou un récit historique doit étre fixé par écrit, sous
peine de perdre tout ce qui constitue son individualité méme.
Rien ne palit plus vite que les couleurs réalistes d’un récit, des
traits invraisemblables se mélent a sa trame, les faits réels
prennent un autre aspect et peu a peu apparait la légende qui
n’a plus rien, ou presque rien d'authentique.

Si T'on se place & ce point de vue pour examiner la plus
ancienne littérature de I'’Ancien Testament, ce n'est que dans
I'histoire de Gédéon (Juges viir, 4-21) ct d’Abimélec (Juges 1x)
que 'on rencontre des récits historiques primitifs sans aucun
¢lément fabuleux, légendaire ou mythologique ; ces récits ne
sont du gcommencement & la fin que des relations sobres et vrai-



46 HUGO GRESSMANN

semblables de faits historiques précis. Au temps de Sail et de
David, les fragments historiques deviennent de plus en plus
nombreux (1 Sam. X1; XII-XIV; XXV; XXX-XXXI, etc.); mais ils
sont encore si concis qu’il est bien possible qu’il se soient trans-
mis oralement, du moins pendant un certain temps. Par contre,
le récit de la révolte d’Absalom et de Séba (2 Sam. xv-xx) est
si étendu et si compliqué, il renferme une telle quantité de per-
sonnalités caractéristiques et d’épisodes particuliers, qu’il aurait
exigé un trop grand effort de mémoire pour se transmettre ora-
lement. 11 doit avoir été écrit dés l'origine et c’est ici le premier
document historiographique auquel il soit possible de remonter
dans le temps. Or, comme les descriptions qu’il renferme n’ont
pu étre 'eeuvre que d’un contemporain, on ne se trompera pas
en fixant les débuts de la littérature hébraique a I'époque de
David, soit aux environs de 'an 1000 avant J.-C. Gédéon et
Abimélec vivaient a peu prés cent ans plus tét, et il n'y a
aucune, difficulté & admettre que les réecits historiques qui les
concernent ont été transmis oralement pendant deux ou trois
générations jusqu'a ce qu’ils aient revétu leur forme écrite défi-
nitive.

L’alphabet sémitique ayant da étre découvert vers l'an rooo.
avant J.-C., on peut fixer son introduction en Israél non pas
sous Salomon, comme le veut M. Naville, mais au temps de
David déja. Quand une écriture fait réaliser a une civilisation
des progreés techniques aussi décisifs que c’est le cas pour l'al-
phabet sémitique, elle se répand, méme sans l'aide du journal,
avec une extréme rapidité, comme le prouvent certains exemples
empruntés a4 I'histoire de l'alphabet que nous avons 'es‘quissée
plas haut. L’intervalle qui sépare David de Salomon est d'un
demi-siecle environ, ce laps de temps ne peut donc pas jouer
un trés grand role dans les évaluations approximatives qui pré-
cedent. Personne ne contestera du reste qu’il existe un rapport
interne entre l'historiographie et 'écriture alphabétique dont
l'origine remonte & peu prés & la méme ¢époque. L’historiogra-
phie israé¢lite et été impossible sans Palphabet. Il en résulte
nécessairement qu’une littérature hébraique en cunéiformes n’a
pas existé. Les Babyloniens possédaient bien depuis longtemps
une historiographie, seulement elle était tout & fait différente
de celle des Israélites ; elle se composait plutét d’annales, sorte



L’ARCHEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 47

de journaux qui consignaient les événements année par année
ou jour par jour, sans esprit et sans idées générales, et qui
servaient essentiellement & la glorvification des rois. Sil existait
une littérature hébraique en langue‘babyloniem']e, il y avait
aussi un contact intellectuel étroit entre les Israélites et les
Babyloniens, et il n’y aurait aucune raison pour penser qu'Israél
n'ait pas connu la « chronique » telle qu'elle existait 2 Baby-
lone. Mais I'historiographie israélite a eu son existence a part,
sans subir en aucune maniére l'influence babylonienne.

Contrairement a ce qu’éerit M. Naville, on peut done affirmer
quavec David la littérature hébraique a commencé a s’écrire
avec I'ancien alphabet hébraique, et qu'avant David il n'y avait
en Israél qu'une littérature orale. Contre ces constatations pré-
cises, nous ne voyons pas quels arguments on pourrait faire
valoir. Sans doute, si I'on considére aveec M. Naville tout le
Pentateuque comme I'ccuvre de Moise, on rejettera notre inter-
prétation comme impossible, car il n'est pas concevable qu’une
telle ceuvre se soit transmise autrement que par écrit. Mais, en
réalité, seuls les récits relatils aux patriarches, a Mois'e, a Josué
et aux Juges reémontent & une époque antériei_n‘e a David ;. et
tous ces récits réunis n'égalent pas en étendue le document
jéhoviste ou le document élohiste. Les seules lois existant alors
c’'était le décalogue. J'ai l'intime persuasion que les légendes
les plus anciennes remontent encore plus haut que l'époque
de Moise, donc elles ont di se transmetire oralement pendant
trois cents ans au moins avant d’étre fixées par éerit. Il n'y a
rien la d’'inconcevable pour qui connait comment se sont trans-
mis les contes et légendes des peuples modernes.

VI

Admettons si I'on veut, pour un moment, que M. Naville ait rai-
son et que la plus ancienne littérature hébraique ait été vrai-
ment écrite en langue babylonienne et en cunéiformes. Notre
auteur n’aurait point encore atteint son but principal, qui est
Panéantissement de ce qu’il appelle la critique malveillante. 11
dit : « La critique philologique sur laquelle repose la recons-
truction des livres de I’Ancien Testament est donc basée sur de



48 HUGO GRESSMANN

simples (1) traductions. Les textes toujours disséqués a nouveau
par les critiques, sous leur microscope philologique, et dans
lesquels de nouveaux auteurs sont constammment découverts, ne
sont pas des originaux » (p. 33). Il est vrai qu’avee I'hypothése
de deux traductions différentes, la critique philologique se heurte
a de trés grandes difficultés, mais elle ne devient pas impossi-
ble pour cela. Il suffit de rappeler le cas du livre d’Hénoch et
d’autres livres apocryphes du judaisme postérieur que nous ne
possédons plus que dans de manvaises traductions. La critique
philologique n’a ‘pas abdiqué devant le texte traditionnel, mais
elle a déja proposé une série de théories différentes sur les sour-
ces, théories dont le nombre se multipliera sans doute encore a
I'avenir, car nous ne sommes pas ici, comme pour la critique
du Pentateuque, a4 la fin, mais au commencement des recherches
scientifiques. '

M. Naville semble croire que le jour ou l'on aura prouvé
T'existence d'un texte cunéiforme, on aura réduit la critique au
silence. Comme si la littérature babylonienne ne pouvait pas
étre aussi soumise elle aussi & l'analyse des sources! Pour le
moment il est vrai, la science assyriologique est tellement absor-
bée par la simple traduction et par [P'explication des textes,
qu’elle n'a que peu ou point de temps & consacrer a I'étude des
sources. Mais un revirement important se prépare déja. Les
contradictions renfermées dans le mythe du déiuge, qui nous a
été transmis dans I'épopée de Gilgamesch, s’imposent de plus
en plus 4 l'attention, et le temps n’est sans doute pas éloigné
ol la littérature babylonienne sera soumise a4 la méme critique
que la littérature israélite. De méme que dans cette derniére
les noms de Yahvé et d'Elohim ont servi de point de départ aux
investigations, dans celle-la, ce sont les noms d’Ellil et de
Mardouk qui jouent le role décisif. Quand les choses en seront
la, sera-t-on toujours aussi empressé a unir le sort de 1I’Ancien
Testament a celui de la littérature cunéiforme ?

M. Naville ne s'est pas donné la peine d’écarter, 'une aprés
l'autre, les contradictions découvertes par la critique dans le
Pentateuque ; il les nie purement et simplement, par systéme.
Une tablette, dit-il (p. 41), est quelque chose de tout différent.

(1) Sur deux traductions en réalité, commme on I'a va plus haut.



L’ARCHEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 49

Elle forme un tout, une composition, nous pourrions méme dire
un livre en elle-méme. L’auteur peut les écrire quand l'envie
lui vient, il n’est limité ni par un ordre chronologique, ni par
un plan défini. Ainsi les tablettes du Pentateuque sont « compo-
sées par un seul écrivain, &4 des moments divers et dans des
circonstances qui changeaient » (p. 42). M. Naville essaye alors
de reconstruire les premiéres tablettes de la Genése. La pre-
miére comprenait les chapitres 1, 1 4 11, 4; la deuxiéme, les
chapitres 11, 4 4 v, 1 ; la troisiéme, les chapitres v, 1 a vI, 9 ;
la quatriéme, les chapitres vi, ¢ & 1x, 29. Il renonce a poursui-
vre plus avant I'analyse, mais il esquisse la tiche des critiques;
elle consistera a reconsiruire a nouveau les tablettes, elle « sera...
de séparer chacune d’elles, et d’'établir la distinction entre le
vieux document et 'ceuvre du compilateur » (p. 45). « Le fait...
d’avoir changé la langue et l'écriture doit forcément avoir
exercé une certaine influence sur le texte. Je me figure, par
exemple, que le compilateur aura remplacé les noms géographi-
ques absolument inconnus de ses contemporains par ceux en
usage de son temps... Je crois que si le Pentateuque est étudié
a cette lumiére-la, plusieurs des assertions proclamées inatta-
quables par les critiques, seront tenues de disparaitre. Quelle
raison reste-il encore pour assigner des auteurs différents aux
quatre tablettes que nous trouvons dans les neafs premiers cha-
pitres de la Genése ? » (p. 46).

En réalité toutes les bonnes raisons de la critique subsistent,
méme dans 'hypothése des tablettes d’argile, raisons emprun-
tées a la langue, au style, aux représentations intellectuelles,
aux répétitions et surtout aux contradictions du texte. Méme si
le chapitre premier et les chapitres 1 et 111 de la Genése étaient
écrits sur des tablettes différentes, ils ne pourraient pas provenir
du méme auteur. Déja la langue. et le style du premier chapitre
de la Genése sont tellement caractéristiques et leurs caractéres
se retrouvent dans certains chapitres avec une telle régularité
qu'on ne peut les attribuer qu’a un écrivain spécial. Seulement,
pour s'en convaincre pleinement, il ne faut se servir ni de la
version des Septante, ni de la traduction copte; un étudiant,
ayant quelque expérience de la lecture de I'hébreu, reconnaitra
Iécrivain en question au premier coup d’ceeil. Et puis les diver-
gences d’idées et les contradictions. Ainsi d’aprés le premier

4



50 ' HUGO GRESSMANN

chapitre de la Genése I'homme est créé aprés les animaux,
d'aprés le chapitre n avant les animaux; la, l'ordre fut donné
a 'homme de dominer les animaux; ici, les animaux lul sont
présentés comme des auxiliaires et des amis; la, tout ce que
Dien a ceréé est bon ; ici, il échoue d’abord dans une de ses
tentatives. Si l'on voulait entrer dans les détails, il faudrait
refaire toutes les recherches scientifiques du siécle dernier.
Mais ces quelques exemples, choisis comme au hasard, mar-
quent bien des différences et méme des contradictions entre les
idées que se font sur Dieu, sur 'homme et sur les animaux le.
premier chapitre de la Genese et les chapitres 11 et 1. De
pareilles divergences sont inconcevables chez un seul et méme
auteur, méme si l'on admet qu’il a en des inspirations différen-
tes, & des époques différentes et qu’il a écrit sur des tables
d'argile séparées. M. Naville déclare expressément, il est vrai,
qu'entre ces deux chapilres « il n'y a pas de contradiction »
(p- 46), bien qu’ils soient indépendants; mais avec de simples
affirmations on ne parviendra pas & supprimer des faits.

La légende du déluge, qui dans toute son étendue aurait été
écrite sur la méme quatriéme tablette d’argile, va créer encore
plus de difficultés a I'hypothese de M. Naville. Il a expliqué jus-
qu'ici les répétitions en affirmant l'existence de tablettes diffé-
rentes, mais comment expliquer ces répétitions dans le cas pré-
sent 2 Qu'on compare en effet Geneése vi, 17 avee vii, 4; vi, 18
avec VII, 1; VI, 1g et suiv. avec vii, 2 et suiv.; VII, 7 avee
VviI, 13; VII, To avec VII, I1; VII, I7 avec VIi, I8; VII, 21 avec
VII, 22; VIII, 6 et suiv. avee Vi, 15 et suiv.; vimn, 20 et suiv.
avec 1X, 8 et suiv. Il y a l1a neuf répétitions. Quant aux contra-
dictions elles apparaissent plus nettement encore: D'aprés v, 2
Noé prend dans Tarche sept paires de chacune des espéces
d’animaux purs et deux paires des animaux impurs; par contre,
d'aprés vi, 19 et suiv., vi, 15 et suiv., il ne prend qu'une
paire de chaque espéce. D’apreés vi, 11, le déluge provient de
la rencontre des eaux du ciel et de celles de la terre; par con-
tre, d’aprés vir, 12, il est la conséquence de la pluie. Dapres
vi, 12 et vin, 6, le déluge dure quarante jours; par contre,
d’aprés vui, 3, il dure cent cinquante jours. M. Naville niera-
t-il donc ces contradictions? En tous cas, il ne réussira pas a les
expliquer par son hypothése d'une traduction du Pentateuque



,L’ARCHEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 51

du babylonien cunéiforme en araméen et plus tard de 'araméen
en hébreu. Nous connaissons maintenant plusieurs mythes baby-
loniens sur la création et le déluge qui different sur plus d'un
point d'une maniere aussi caractéristique que les récits bibli-
ques. Les savanis assyriologiques s’accordent généralement a
penser que, si ces mythes se contredisent, c’est qu’ils provien-
nent d'auteurs différents et de périodes diverses. Cette explica-
tion ne conviendrait-elle pas aussi aux légendes bibliques de la
création et du déluge ? 7

Si I'hypothése de M. Naville était exacte, l'influence de la
langue babylonienne et de 'esprit babylonien devrait étre bcau-
coup plus sensible qu’elle ne l'est effectivement. Dans les cha-
pitres 1 & x1 de la Genése on peul discerner assez clairement
encore l'origine babylonienne des récits, comme le prouvent
certaines images qui ne peuvent avoir leur origine autre part
qu'en Babylonie ; il n’y manque pas non plus de mots emprun-
tés an babylonien (comme tiamat, edod, edinod); il ne peut du
reste étre question que d'une transmission orale. 57l s'agissait
d’originaux babyloniens écrits, la langue primitive devrait trans-
paraitre beaucoup plus distinctement. Il faut admetire néan-
moins que les onze premiers chapitres de la Genése fournissent
certains éléments de preuves favorables a la théorie de M. Na-
ville. Mais pourquoi ces indices cessent-ls soudainement ? A
partir du douziéme chapitre de la Genése il n’y a rien, ni dans
le Pentateuque, ni dans Josué, ni dans le livre des Juges, ni
dans les Proverbes pour justifier 'hypothése d'une traduction
du babylonien. Ici le systéme de M. Naville est construit en

Pair,

VIl

M. Naville a essayé cependant d’affermir sa théorie, en ce qui
concerne le Pentateugue tout au moins, en attribuant ce dernier
a Moise, lequel, s'il a écrit, ne pouvail se servir que du baby-
lonien. Sur ce point encore M. Naville montre qu’il a ignoré la
eritique scientifique moderne, car toules les raisons qu’elle a fait
valoir subsisteraient, méme si le Pentateuque était traduit du
babylonien. Les contradictions dans les récits mosaiques, 1'in-
suffisance de la tradition mosaique méme, l'invraisemblance de
beaucoup de traits particuliers et le caractére légendaire de cer-



5o HUGO GRESSMANN

taines narrations, les répétitions nombreuses, les variantes, les
anachronismes, bref tous les témoignages qui parlent contre
Porigine mosaique du Pentateuque gardent la méme significa-
tion si cet ouvrage a été écrit d’abord en babylonien, comme
s'il I'a été en vieil hébreu. Qu'on explique maintenant par des
erreurs de traduction certains détails quautrefois on écavtait
par des corrections de textes, il n'importe gueére, la littérature
de I'Ancien Testament dans son ensemble conserve le méme
caractere qu’elle avait eu jusqu'ici.

Nous n'ignorons pas que M. Naville s'est efforcé de prouver
par de nouvelles raisons que Moise est 'auteur du Pentateuque,
mais ces raisons me nous paraissent valables sur aucun point.
Les deax exemples que voici doivent suffirent pour le prouver:
La description du paradis sous la forme dun jardin [fertile
arrosé par un fleuve n'a cerlainement pas un Palestinien pour
auteur; sur ce point M. Naville a raison. Mais il a tort quand
il ajoute que: « Moise, en tracant ce tableau, avait sans doute
la vision du Nil » (p. 44; de méme p. 47). Le paradis rappelle,
il est vrai, I'Egypte, mais il rappelle aussi la Babylonie. T'au-
teur primitif pensait « sans doute » 4 la Babylonie, puisqu’on
rencontre parmi les noms des quatre fleaves ceux de I"'Euphrate
et du Tigre, tandis que, chose remarquable, le Nil n’y ligure
pas. Le verset 1o du treizicme chapitre de la Genése donne
un tableau trés différent: il compare la plaine fertile du Jour-
dain d’abord au « jardin de I'Eternel », puis ensuite au « pays
d'Egypte si bien arrosé ». Les deux comparaisons sont paralle-
les Tune a Tautre, et ¢'est pourquoi l'on considére avee raison
que l'une d’elles est superflue. Méme si le mot « Zoar » devait
désigner la ville {ronticre égyptienne de « Zar », ce qui n'est
pas prouvé, il n'en résulterait pas encore nécessairement que
lauteur ait vécu en Egypte; les Arabes installés dans la Pales-
tine actuelle, qui n'ont jamais été en Hgypte, savent pourtant
trés bien que le pays voisin est arrosé par le Nil, el connais-
sent le nom de la ville frontiere.

Il nous est impossible d'entrer plus avant dans le détail et
‘de rectifier 'une aprés 'autre les opinions inexactes ou fausses
de M. Naville. Mais je ne veux pas conclure sans appuyer sur
le fait que, dans le détail du livre que nous étudions, il y a
beaucoup de choses bonnes et remarquables. Ainsi, par exem-



L ARCHEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 53

ple, M. Naville a parfaitement observé le « caractére nettement
égyptien » (p. go) de l'histoire de Joseph; il en a tiré des paral-
leles intéressants, comme celui des sept vaches (p. go), de la
période appelée Sed (p. 98); de I'dge de cent dix ans (p. gg), de
la femme adultére (p.100); il a enfin fourni de nouveaux ren-
seignements pour l'explication des noms propres (p. g1 et suiv.).
Il s’est presque hasardé sur le terrain de la critique, sans toute-
fois pénétrer dans le sanctuaire, mais en s’arrétant sur le seuil;
c’est ainsi qu’il a fort bien mis en relief loriginalité littéraire
du récit de Joseph, et qu’il a clairement exposé la différence
entre cette légende et un document d’historiographie propre-
ment dite (p. ror et suiv.), mais il n’en a pas tiré les conclu-
sions qui s’'imposaient. De méme on lira avec un grand intérét
les remarques qu’il présente sur I'Exode; ici I'intime connais-
sance des paralléles égyptiens trahit partout l'égyptologue ac-
compli. Enfin, bien qu’il reste assujetti a la tradition ecclésias-
tique, M. Naville s’affirme comme un penseur original en sau-
vegardant sa pleine indépendance vis-a-vis de la science de 'An-
cien Testament, et en ne craignant pas de poursuivre son pro-
pre chemin. Mais ce qui fait sa force fait aussi, en méme temps,
sa faiblesse; il lui manque la pratique personmelle du travail
philologique minutieux et détaillé, sans lequel I'archéologie ne
saurait exister. Aussi 'historien de I’Ancien Testament se verra-
t-il forcé de faire suivre les affirmations de M. Naville de plus
d’un point d’interrogation, bien que les opinions des spécialistes
sur le livre de I'Exode divergent aujourd’hui plus que jamais.
L’école critique accueillera avec moins de réserve les belles dis-
sertations de M. Naville sur la colonie d’Eléphantine et les pa-
pyrus qu'on vy a trouvés. Au reste le livre que nous étudions
ici ne vaut pas seulement par les nombreux détails dont il est
enrichi, il a le mérite de poser un probléme fondamental: Dans
quelle écriture et dans quelle langue la littérature hébraique
antérieure & David ou & Salomon a-t-elle été écrite? Je viens
d’exposer les raisons qui m’empéchent de me rallier au point
de vue de M. Naville, mais je lui sais gré de ce que l'examen
de son hypothése m’a fait voir plus clair dans mes propres
idées ; et je suis persuadé que la science de 1'’Ancien Testament
s'occupera longtemps encore de la question qu’il a soulevée.
Huco GRESSMANN.



	Étude critique : l'Archéologie de l'Ancien Testament

