
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 4 (1916)

Artikel: Étude critique : l'Archéologie de l'Ancien Testament

Autor: Gressmann, Hugo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379966

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379966
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDE CRITIQUE

L'ARCHEOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT

La science de l'Ancien Testament doit beaucoup à M. Edouard
Naville ; sa réputation a franchi depuis longtemps la frontière
de son pays et son nom jouit d'une faveur marquée. Les fouilles
qu'il a entreprises à Pithom, sont bien connues, même des
étudiants en théologie.

Dans l'ouvrage récent qui fait l'objet de la présente étude
il s'est donné pour tâche de répondre à une question d'une

importance fondamentale. Son Archéologie de VAncien Testament

(i) attirera sans aucun tloute l'attention générale. Avant
lui déjà Sayce, Winckler, Benzinger, Sellin et d'autres avaient
touché au même problème, mais aucun d'eux ne l'avait fait avec
une pareille sagacité et en entrant comme lui jusque dans le

détail. Ceux cjue jiréoccupent les questions fondamentales de

l'histoire religieuse d'Israël se réjouiront de voir un égyptologue
examiner de son jioint de vue jiarticuîier les rapj)orts qu'Israël
entretenait avec l'Egypte et mettre sa science spéciale au service
d'une interprétation toute nouvelle des faits. On éprouve sans
doute un certain malaise à constater que la voie sur laquelle on
s'avançait jusqu'ici en toute sécurité menace d'être complètement

bouleversée par M. Naville; mais il ne faut j)as perdre de

(i) Edouard Naville, Archéologie de l'Ancien Testament. L'Ancien
Testament a-t-il été écrit en hébreu? Traduit de l'anglais par A. Segond. Paris
et Neuchâtel, Attinger, a3o p. in-8.



L'ARCHÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 27

vue qu'il y a toujours j3rofit à poser nettement un jiroblème,
alors même qu'on en rejiousserait sa solution comme étant trop
radicale.

M. Naville se range lui-même parmi les ce anti-critiques », dans
cette ce minorité négligeable qui croit encore que Moïse est Fauteur

du Pentateuque » (p. 6). Pour faire la preuve de ce qu'il
avance et pour ruiner la critique moderne du Pentateuque il
met en doute «r ce qui jusqu'à jirésent était considéré comme un
axiome indiscutable, à savoir que les livres de l'Ancien Testament

nous sont parvenus dans la langue dans laquelle les
auteurs les ont écrits » (p. 4)- Le Pentateuque ayant été écrit par
Moïse et le livre de Josué par Josué, il faut en conclure que
l'Hexateuque a été conçu en langue babylonienne et qu'à l'origine

il était écrit en caractères babyloniens (p. 34), sur des
tablettes d'argile dont la collection, il est permis de le supposer,
aurait été conservée à Hebron, la ec cité des Livres », et
transportée plus tard dans le temple de Salomon (p. i5o et suiv.).
Entre l'époque de Josué et celle de David on n'écrivit guère ;

ec si quelque livre religieux fut écrit à cette épocjue, il eut pour
auteur soit un projihète, soit un homme versé dans la loi, qui
employa sans doute l'écriture sacrée et la langue de Moïse, le

babylonien cunéiforme » (p. 35). Sous le règne de Salomon
l'alphabet j3hénicien fut introduit en Israël, ce qui n'empêcha pas
du reste ce roi d'écrire les proverbes en cunéiforme ; plus tard
seulement les gens d'Ezéchias transjiosèrent une partie de ceux-
ci (transtulerunt, dit la Vulgate) en araméen (p. ai3). Les
prophètes, par contre, ont écrit en araméen, la langue littéraire de
leur temps (p. 214). Esdras traduisit en araméen le Pentateuque,
ainsi que celles des œuvres de la littérature hébraïque qui
existaient en cunéiformes ; puis il fit subir aux autres écrits ce une
simpie modification dialectale » (p. 34, 220). C'est ainsi eju'à

l'époque de Jésus-Christ le Canon tout entier était en araméen. Ce

furent les rabbins qui, dans les premiers siècles de l'ère
chrétienne traduisirent les écrits araméens en hébreu, ou jdus
exactement en dialecte juif, pour leur donner un caractère national
(p. 218) ; en même temjis ils adoptèrent l'écriture carrée et les

points voyelles (p. 34).
Telle est dans ses grandes lignes la conception nouvelle qui

nous est jîroposée ; elle ne manque jias de clarté. M. Naville a



28 HUGO GRESSMANN

réussi à faire abstraction de fa critique iittéraire et ce à accepter
complètement les vues traditionnelles sur les livres de Moïse »

(p. 227). Mais il j^aie cher sa victoire. Car enfin, si c'est lui
cjui a raison il faudra parler désormais de la ec tragédie de l'Ancien

Testament ». de la catastrophe dont la littérature hébraïque,
et très spécialement l'Hexateuque de Moïse et Josué, auraient
été les victimes. Qu'on y songe en efïet : comiîosé originairement
en babylonien. l'Ancien Testament aurait donc été traduit en
araméen d'abord, et n'aurait passé en hébreu qu'après la
naissance de Jésus-Christ. Aux fautes inévitables (M. Naville ne le

conteste pas) cjui ont altéré ce texte au cours d'une histoire longue

de deux mille ans — elle va de l'époque de Moïse jusqu'aux
premiers manuscrits cjue nous jiossédons —, viendraient s'ajouter

encore les causes d'erreurs résultant de deux traductions
successives, dont personne du reste n'est à même d'établir la

caractéristiejue ni de contrôler la valeur Croit-on vraiment
qu'une pareille hypothèse présente de réels avantages sur celle
de la critique littéraire qui discerne trois sources dans le texte
de la Genèse Nous ne le pensons j)as. La théorie des trois
sources a été établie sur le texte actuel, texte que. malgré ses

imperfections, la critique considère comme étant bien le texte
jirimitif. Tandis cjue M. Naville, lui, rend toute investigation
précise impossible, ou du moins très problématique, puisqu'il
nous prive du texte jn'imitif et qu'il lui substitue une traduction
corrompue. Au demeurant les remarques qui précèdent sont de

simples impressions qui ne prouvent rien contre la solidité du

système. Les considérations cjui suivent seront plus décisives.

I

La tradition ne dit rien d'une traduction de l'Ancien Testament

— encore moins dune double traduction — ni à l'époque
d'Esdras ni au temps des rabbins du premier siècle de l'ère
chrétienne. Esdras doit avoir rapporté de Babylonie un ee écrit
assyrien (c'est-à-dire araméen) » ; mais nulle part il n'est fait
mention d'une traduction du Canon en araméen. Quant à l'œuvre
grandiose que l'on attribue aux rabbins elle n'est mentionnée
dans aucun document. Le seul texte dont on puisse faire état se

lit dans Proverbes xxv, 1 que M. Naville interprète ainsi : ec Voici



L ARCHEOLOGIE DE L ANCIEN TESTAMENT 29

encore des proverbes de Salomon, traduits par les gens d'Ezéchias,

roi de Juda ». Cette suscription se rapporte aux seuls

chapitres xxv à xxix du tivre des Proverbes et n'a de sens que

jiour ces cinq chapitres. Le verbe hébreu qui figure dans cette

phrase peut sans doute signifier ee traduire », mais il est jieu
vraisemblable qu'il ait ici cette signification, car if faudrait alors

qu'on nous dise de quelle langue ces proverbes ont été traduits ;

or sur ce jioint le texte est muet, il ne dit rien du ee passage du
cunéiforme à l'araméen», comme le voudrait M. Naville (p. 2i3).
La traduction la plus satisfaisante du verbe en question est
selon nous ee copier ». Dès lors, toute la tradition directe faisant
défaut, M. Navilte est réduit aux preuves indirectes. C'est un
des principes fondamentaux de la jnhilologie de ne recourir à

l'hypothèse d'une traduction que lorsqu'on a prouvé que des

fautes de traduction étaient vraisemblables. Or nulle part
M. Naville n'a tenté d'étayer son hypothèse en alléguant des

fautes de traduction, nous sommes donc autorisés dès l'abord à

la considérer comme mal fondée.

Au reste, on va le voir, tous les laits militent contre cette
théorie.

Voyons d'abord ce qu'if faut penser de ces rabbins de l'époque

chrétienne, dont on nous dit qu'ifs ont trattuit les livres du
Canon ce en hébreu, leur idiome, celui de leurs jières, Abraham,
Isaac et Jacob, celui de Jérusalem, et qu'aucun autre peuple ne
parlait » (p. 218). S'il en était ainsi, la langue dans laquelle sont
écrits les livres de l'Ancien Testament devrait avoir une
certaine uniformité. Sans doute on peut admettre certaines
différences individuelles entre les traducteurs, mais ces différences
ne doivent pas être jdus considérables que celles cjue nous
constatons entre le Yahviste et l'Elohiste. Même si l'on admettait

que ces écrivains se distinguent les uns des autres jiar
certaines expressions jiarticulières et par leur style, leur langue
pourtant devrait être partout au même stade de développement
grammatical. Or il n'en est pas ainsi ; l'étude de l'Ancien Testament

permet de suivre clairement l'histoire de la langue hébraïque.

Il suffit de comparer le livre de Samuel avec celui d'Esther,
ou de lire le Cantique de Débora après le livre de l'Ecclesiaste,

pour sentir combien ces œuvres sont différentes : ià une tangue
•classique, en pleine possession de ses formes, ici un idiome en



3o HUGO GRESSMANN

décadence lout mélangé d'aramaïsmes et de mots étrangers, dans

lequel on retrouve avec jieine quelques traits de la langue classi-

cjue. Ce ne sont jias là de simples particularités individuelles
cjue l'on jiuisse expliquer jiar la diversité des traducteurs, ce

sont ies différences cpie révèle une langue aux divers stades de

son évolution historique.
Une hypothèse comme celle de M. Naville ne jieut avoir,

semble-t-il. pour auteur eju'un homme qui n'aurait jamais lu
l'Ancien Testament dans ia langue originale. Sans doute il
connaît les problèmes généraux que jiose la scieuice hébraïque,
mais toutes ces connaissances ont jicu eie valeur tant qu'il
ignore la jihilologie hébraïque. M. Naville jiroteslerait certainement

si un séinitisant échafaudait des hyj)othèses sur l'histoire
de la littérature égyptienne sans pouvoir les appuyer sur une
connaissance suffisante de la langue de l'Egypte. A moins qu'il
n'admette qu'un miracle s'est jn*oduit et ejue les rabbins ont
traduit les écrits les plus anciens de l'Ancien Testament clans une
langue antique et les livres plus récents dans l'idiome de l'épocjue
la jilus tardive, s'accommodant ainsi très habilement aux formes
grammaticates de chaque siècle Du reste, à ce premier miracle
il faudrait en ajouter d'autres, les miracles du style. Conçoit-on
qu'au travers d'une doubletraduction le styled'une œuvre, telleque
nous la possédons aujourd'hui dans l'Ancien Testament, se soit
conservé dans toute sa pureté Un exemjde illustrera ces remarques

générales : les narrateurs israélites aiment à jouer avec

l'étymologie des mots ; il leur arrive d'user au travers de tout
un récit d'une ou même de plusieurs etymologies comme d'un
fil d'or pour finir sur un jeu de mots plein d'à projios. Comment
veut-on qu'une traduction rende ainsi les nuances de la langue
et de la pensée, à moins que les traducteurs ne les aient
introduites dans leur texte? En outre, il faudrait qu'ils aient possédé
des capacités miraculeuses, pour s'assimiler le style d'un Amos,
d'un Esaïe, d'un Jérémie, et pour nous donner aujourd'hui l'illusion

cjue nous entendons parler chacun de ceux-ci dans sa jiropre
langue S'il est vrai que toute traduction prive l'original de ce

cju'il a de meilleur, sa saveur et son éclat, alors il faut avouer
cjue l'Ancien Testament n'est pas une traduction, car il révèle
des beautés sans égales qui défient toute tentative d'imitation.
Seuls des artistes auraient pu mener cette auivre à bien; or les



L'ARCHÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 3l

rabbins ne sont jias des artistes, eux qui ont écrit le Talmud,
un livre dont on n'associe pas volontiers le nom à celui de
l'Ancien Testament (p. io).

Miracles grammaticaux, avons-nous dit, et miracles de stylistique

; il faut ajouter encore : miracles de la rythmique. Les
rabbins connaissaient-ils encore les lois de la jioésie hébraïque
Est-il concevable qu'une traduction donne l'illusion de l'authenticité,

comme le ferait f'Ancien Testament dans l'hypothèse cjue
nous examinons Il suffit de mentionner le Cantique de Débora

pour faire comprendre que cette hypothèse s'accorde mal avec
les faits. Si vraiment if fallait admettre que ce cantique d'une
beauté si classique, dont nous admirons à la fois ia richesse
en images auditives et la fermeté dans l'expression, était
traduit du babylonien en araméen et de l'araméen en hébreu, ce
serait le comble de l'extraordinaire. Et ce n'est pas de ce texte
seul qu'il s'agisse en l'occurence; le Cantique de Lémech, celui
de Miryam, les cantiques de Balaam, l'élégie de David sur la
mort de Saul et de Jonathan, les Psaumes, les paroles des
prophètes et finalement toute la jioésie de l'Ancien Testament
s'inscrivent en faux contre la théorie de la traduction. Nous accordons,

il est vrai, cjue cette conclusion ne s'impose cju'à ceux qui
lisent l'hébreu.

Mais le plus grand miracle encore ce serait celui de la langue
même. M. Naville croit cjue les rabbins traduisirent les écrits de
l'Ancien Testament ec en hébreu, leur idiome, celui de leurs pères
Abraham, Isaac et Jacob » (p. 218). Autant de mots, autant
d'erreurs ; la supposition de M. Naville ne vaut ni dans le détail,
ni dans ses lignes générales. Et, tout d'abord, comment admettre
du point de vue de l'histoire que la langue des rabbins de l'ère
chrétienne et celle des patriarches ait été la même ; d'après
M. Naville lui-même 2000 ans — nous dirions au moins i3oo ans

— les séparaient les uns des autres ; conçoit-on qu'une langue
reste immobile durant un si long espace de temps Ensuite, on
est en droit de se demander si vraiment les patriarches
parlaient l'hébreu. Le livre du Deutéronome (xxvi, 5) appelle
Abraham ee un Araméen nomade » ; Laban était Araméen et la
langue qu'il jiarlait, lui et ses compagnons, était l'araméen
(Genèse xxxi, 47)- Si, comme M. Naville le concède (p. 3o et
suiv.), les Hébreux étaient à l'origine des Araméens, il va de



3a HUGO GRESSMANN

soi qu'ils ont commencé par jiarler la langue araméenne ; ce

que nous appelons aujourd'hui ee l'hébreu » fut originairement ia

langue des Cananéens, langue cjue les Hébreux adoptèrent après
leur installation en Canaan. M. Naville fait erreur lorsqu'il
suppose que les tribus nomades araméennes des Hébreux auraient

parlé ce l'hébreu, eu tant que dialecte» (|>. 216); car l'hébreu,
bien que très rapproché de l'araméen, n'est jias un ee dialecte »,
c'est une autre langue, une langue à part. Sur ce dernier point
tous les sémitisants sont d'accord, c'est en vain qu'on leur

ojijiosera des parallèles et des comparaisons ingénieuses ; si
M. Naville maintient son point de vue, il prouvera tout simjde-
menl qu'il ignore les langues sémitiejucs. On comjirend, du

reste, qu'il lui importe de faire passer ces langues pour de simples

dialectes, car la double traduction de l'Ancien Testament
lui paraît à lui-même discutable ; aussi s'efforce-t-il d'atténuer

la difficulté que soulève son hypothèse. S'agit-il de la
traduction du cunéiforme en araméen par Esdras, il écrira :

« On jieut à peine appeler cela une traduction, car c'est seulement

une modification dialectale » (p. 34). Autre part il souligne
le contraste que jirésentent les paroles du Christ, cjue nous ne

possédons que dans une traduction greccjue, avec les textes de

l'Ancien Testament jjour lesquels, dit-il, ce ce fut un simple
changement de dialecte » (p. 227). En réalité il admet que le

Penlateucjue et les écrits antérieurs à l'époque de Salomon ont
jjassé par une double transformation, et qu'il s'agissait bien de

langues différentes et non jias seulement de dialectes.

Qu'on ne s'accorde jias sur la langue que parlaient les patriarches,

cela est admissible ; mais il est un point sur lequel aucun
doute n'est jiermis : les rabbins de l'ère chrétienne jiarlaient
l'araméen. Nous touchons ici à la troisième erreur commise par
M. Naville, erreur à joeine concevable ; ii insiste lui-même à

plus el'une occasion sur ce fait qu'au temjis d'Esdras cela langue
araméenne devenait de jdus en plus la langue populaire »

(p. 34)- ee Depuis l'époque d'Esdras, l'araméen s'était beaucoup
répandu en Palestine, le peuple ne parlait plus la langue judaïque,

aussi ejuand notre Seigneur cite un psaume, le fait-il en
araméen » (p. 207). La langue du peuple était aussi celle des

rabbins, comme l'attestent les Targums araméens. Il existait en
outre, il est vrai, une littérature rabbinique en langue hébraïque,



L'ARCHÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 33

mais celle-ci ne s'explique que parce qu'il y avait un canon
hébreu et que l'hébreu subsistait encore dans la littérature
comme langue sacrée.

C'est l'écueil vers lequel vient se briser l'hypothèse de
M. Naville. Voici comment il se représente les choses : depuis
l'époque d'Esdras le judaïsme avait un Canon exclusivement
araméen. D'autre part, jusqu'à l'époque de Jésus-Christ, il n'y
eut point de littérature hébraïque. Dès lors les rabbins n'ont
pu tirer leur connaissance de l'hébreu de livres qui n'existaient
pas. Mais la tradition orale était aussi tarie, puisque l'hébreu
comme langue populaire avait été complètement détrôné par
l'araméen. Tertium non datur. Si l'hébreu n'existait plus ni sous
sa forme orale, ni sous sa forme écrite, les rabbins ne pouvaient
faire surgir du soi une littérature hébraïque. Au reste M. Naville
n'est pas plus heureux lorsqu'il déclare ce que l'invention de

l'alphabet carré ne fut pas une simple fantaisie littéraire ou une
simplification graphique, mais doit son origine à l'intention bien
arrêtée de distinguer les livres sacrés de toute autre littérature »

(p. 220). Nous le montrerons en esquissant l'histoire de l'écriture
hébraïque.

II
Si l'on veut savoir depuis quelle époque on a pu écrire des

livres en écriture hébraïque, il faut se mettre préalablement au
clair sur l'origine des lettres hébraïques.

Les monuments de la vieille écriture hébraïque sont : Quelques
vieux sceaux sur pierre qui contiennent le même alphabet que la
stèle de Mésa (vers 85o avant J.-C). Environ quatre-vingts
fragments de briques du jialais d'Achab (vers 800). Le calendrier agricole

de Guézer (vers 800). L'inscription de Siloé (vers 700). Il faut
ajouter encore quelques sceaux cylindriques, des poids et des

anses de cruches d'une époque postérieure ; puis les légendes des
monnaies datant de l'époque des Macchabées et du soulèvement
contre les Romains, qui sont rédigées en style archaïque vieil-
hébreu. De cette ancienne écriture hébraïque est issue l'écriture
samaritaine, dont les plus anciens monuments remontent au
Ve siècle. Tandis que cette dernière écriture se maintenait dans
la littérature samaritaine, les Juifs abandonnèrent peu à peu,

3



34 HUGO GRESSMANN

après l'exil, leurs vieux caractères hébreux jjour se servir de

plus en plus de l'écriture carrée, dite ce assyrienne» (c'est-à-dire
syrienne, ou mieux araméenne), qui dérive non pas du vieil
alphabet hébreu, mais de l'alphabet araméen. Elle doit avoir
été introduite par Esdras, mais les premières traces que nous
en possédons remontent au IVe ou au IIIe siècle avant Jésus-

Christ. L'on considère en général que le spécimen le plus ancien
de l'écriture carrée est l'inscription d'Aràq-el-Emîr. Les
documents que nous [possédons permettent d'étabtir avec certitude
que l'écriture carrée n'est jias le produit d'une invention
individuelle, mais qu'elle s'est formée au cours d'une lente évolution,
les caractères devenant de jdus en plus ee carrés », et doit avoir
existé déjà avant l'époque chrétienne. M. Naville le sait, semble-

t-il, puisqu'il écrit : ee L'hébreu carré apparaît vers l'époque de

l'ère chrétienne, et ce nouvel hébreu est une variante de
l'araméen » (j). 217); seulement nous ne comprenons pas comment il
accorde ce fait avec son hypothèse d'une invention consciente
de l'écriture carrée par les rabbins jiostérieurs à l'apparition du
christianisme. L'Ancien Testament tel que nous le possédons
est, il est vrai, rédigé en langue hébraïque (quelques rares jias-
sages excejités), mais il a été écrit en caractères araméens carrés,

peut-être avant l'époque de Jésus-Christ déjà, peut-être un
peu plus tard seulement ; un cas analogue s'est produit plus
tard encore, lorsque certains textes et fragments arabes furent
transcrits en caractères carrés.

Ces faits établis par les découvertes et les fouilles ne résolvent

pas encore la question de savoir quel est absolument l'âge des

vieux caractères hébreux. Il est incontestable cjue l'écriture
vieil-hébraïque est étroitement apjiarentée à l'écriture jihéni-
cienne ; s'il n'est pas certain, il est très vraisemblable pourtant
que les Phéniciens furent les inventeurs de l'alphabet sémitique.
Cette ojiinion traditionnelle a été confirmée récemment jiar la
découverte d'antiques inscriptions araméenues. Ainsi l'inscription
de Kilamu (vers l'an 825) est entièrement écrite en langue
phénicienne, bien qu'elle ait été faite par un roi araméen, dans un pays
araméen. Par contre, l'inscription de Zakir (vers l'an 800), comme
celle de Hadad (vers 760) et celle de Panamu (vers 73o), sont
composées à moitié en phénicien, à moitié en araméen. Cependant

à partir de l'époque du document de Bar-Rekub (vers 72.)),



L'ARCHÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 35

les inscriptions araméennes sont entièrement comjiosées en langue
araméenne ; l'on en a conclu à juste titre que les Araméens qui,
à l'origine, n'avaient pas d'écriture à eux, eurent recours à leurs
voisins les Phéniciens, dont la civilisation était plus avancée et
dont les sculpteurs composaient des inscriptions dans leur jiro-
jire langue. Peu à jieu, cejiendant, les Araméens éprouvèrent le
désir de se servir de la langue araméenne ; et l'on eut d'abord
un mélange du phénicien et de l'araméen. Il en fut ainsi jiendant
un siècle environ, jusqu'à la naissance de la langue araméenne
littéraire. Nous aurons à revenir tout à l'heure sur ce point
important.

La science n'est pas encore en mesure de dire à quelle époque
les Phéniciens ont inventé l'alphabet sémitique ; on ne se

tromperait probablement pas beaucoup en fixant cette date si importante

jiour l'histoire de la civilisation au siècle qui va de l'an
onoo à l'an iooo. On sait'qu'en 900 tous les jieuples sémitiques
des rives de la Méditérannée possédaient cet aljihabet ; M.
Naville doit avoir raison quand il suppose que ce même alphabet
fut introduit en Israël sous Salomon. Il a également raison quand
il jirétend qu'avant cette éjioque-là les peujdes sémitiques en

général n'écrivaient qu'en langue babylonienne et avec les caractères

babyloniens. Preuve en soient les lettres venues de Palestine

et de Syrie que l'on a découvertes dans les Archives de Tell-
Amarna, en Egypte (datant de l'an 1400 avant J.-C.) et de Boghaz-
köj, en Asie-Mineure (de l'an i3oo). Le babylonien n'était du reste

jias seulement la langue des diplomates, mais celle de tous ceux
qui savaient écrire, comme le montre la correspondance qu'échangeaient

les princes cananéens, et que nous connaissons par les
découvertes de Tell-Tannek (vers l'an 1400). Si une écriture
ahihabétictue avait existé alors on s'en serait certainement servi ;

et si elle a été inventée plus tard, ce fut pour la substituer à

l'écriture cunéiforme beaucoup trop comjdiquée.
En ce qui concerne la littérature hébraïque antérieure à Salomon,

l'écriture aljdiabétique n'entre pas en ligne de compte.
Sur ce point, M. Naville a raison. Il n'est jias impossible non
jilus que cette littérature ait été composée en langue et en caractères

babyloniens. Mais il reste encore deux possibilités dont
M. Naville ne tient pas suffisamment compte : La plupart des

tables de briejues de Boghazköj sont couvertes de textes écrits



36 HUGO GRESSMANN

en caractères babyloniens, mais en langue hittite. Or, s'il était
possible d'écrire en cunéiformes la langue hittite ejui n'est pas
une langue sémitique, il devait en être de même, à plus forte
raison, de la langue hébraïque ; effectivement, l'on trouve jiarmi
les lettres de Tell-Amarna des gloses cananéennes transcrivant
sans les traduire des mots cananéens en caractères cunéiformes.
La deuxième jiossibilité est celfe-ci : une littérature hébraïque
en langue hébraïque, mais transcrite en cunéiformes. Enfin, il
se pourrait, en troisième lieu, que la littérature hébraïque n'ait
pas été écrite avant Salomon, mais qu'elle se soit transmise par
la tradition orale.

Ill

Mais, avant de poursuivre l'étude de cette question, il
importe de soumettre à un examen comjilémentaire l'opinion de
M. Naville sur les Araméens, dont on retrouve la trace au cours
de toute son étude.

Il écrit (à la jiage 210) : ec Abraham était en Mésopotamie, dans

un pays où existait une langue littéraire, le babylonien
cunéiforme... S'il existait à côté de l'écriture cunéiforme une écriture
populaire, c'était l'araméen ». De même, à la page 3i : ce Si, à

cette éjioque, une écriture cursive existait en Mésojiotamie,
c'était l'araméen et non l'hébreu cananéen ». Le contraire semble

Jilus probable, car Hammourajii, au temjis duquel, d'après
M. Naville, Abraham aurait vécu, était ee cananéen » ou plus
jn'écisément ec amouritien », ainsi cjue sa dynastie. Les Amouri-
tiens étaient alors maîtres de la Babylonie ; par contre nulle
part il n'est fait mention des Araméens. Par conséquent ii ne

pouvait y avoir ni langue, ni écriture araméenne. Il ne peut
être question d'une écriture araméenne cursive ayant ses jiro-
jires caractères que depuis le VIIIe siècle avant J.-C; ses débuts
sont maintenant dans la pleine lumière de l'histoire, ainsi que
les exemples cités plus haut nous l'enseignent.

Lorsque M. Naville admet, au temps de Hammourapi, l'existence

de l'écriture araméenne à côté de l'écriture babylonienne,
il trahit la confusion de ses vues sur l'histoire des Araméens,
et fait surgir chez le lecteur des idées inexactes. Les considérations

générales sur les Araméens et la langue araméenne



L'ARCHÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 37

(page i83 et suivantes) donnent prise, même si elles sont justes,
aux mêmes malentendus. Ainsi on lit : ce Le babylonien ou assyrien

et l'araméen ont existé ensemble chez le même peuple. Ce

sont des idiomes jiaralièles » (p. i83), et : ce L'assyrien ou
babylonien et l'araméen, nous en possédons des preuves indubitables,

existaient en même temjis, dans le même [lays, parallèles
l'un à l'autre » (p. 184). La première idée qui vienne au lecteur,
c'est que la langue araméeene était, dejiuis les temps les plus
reculés, emjdoyée couramment comme langue populaire chez les

Babyloniens et les Assyriens ; mais on est fort surpris lorsque,
soudainement, on apjirend ec que déjà à l'époque de Sanchérib
ie langage et l'écriture jiojiulaires étaient l'araméen » (p. 187).
Tout cela n'est pas bien clair ; et pourtant l'histoire des
Araméens a été entièrement mise au jour par les recherches récentes.

Faire d'Abraham un Araméen vivant à Ur au temps de

Haminourapi, c'est se mettre en opposition avec tous les faits
connus jusqu'ici. Les Araméens et leurs ancêtres, les Achla-
méens, — auxquels on peut ajouter les Chabires, — ajiparais-
sent pour la première fois à l'époque des lettres de Tell-Am ama
(soit vers 1400 av. J.-C). Depuis l'an i3oo environ, les Assyriens

sont en lutte avec les Araméens, voisins de leur pays. Les
Araméens se sont établis en Mésojiotamie comme héritiers des

Mitanni. Ce n'est que vers l'an 1000 avant J.-C. que les
Chaldéens, une tribu araméenne elle aussi, ajiparaissent à Ur et
dans la Babylonie du sud, en attendant qu'ils établissent leur
domination sur tout le pays du nouvel empire babylonien. Vers
la même époque environ, les Araméens fondent dans la Syrie
septentrionale divers Etats, en jiarticulier celui de Damas.
L'étude des poids qui ont été retrouvés récemment permet de

suivre facilement les progrès de l'écriture araméenne en Assyrie.

Sous Tiglath Pilesar IV les poids portaient encore des

inscriptions exclusivement assyriennes. Sous Salmanassar V (727-
723 av. J.-C.) des inscriptions en deux langues commencent à

paraître ; enfin vers l'an 700 avant J.-C. déjà les inscriptions
assyriennes disparaissent complètement. Il résulte en même

temps de ces faits que les Araméens vinrent en Assyrie en qualité

de marchands. Ce n'est que grâce à leur commerce que leur
langue est devenue une langue universelle, car ils n'eurent
aucune influence politique ou intellectuelle. Jusqu'à l'an 700 avant



38 HUGO GRESSMANN

J.-C. enviion, l'araméen fut la langue des marchands et des
écrivains araméens habitant l'Assyrie. Ce n'est qu'à partir de l'an

700 que les Assyriens commencèrent eux aussi à faire usage de

la langue araméenne dans la vie quotidienne ; l'Assyrie subit
peu à peu l'influence des Araméens et la différence entre les
deux jiopulations disjiarut de jdus en plus. Ce n'est cjue jiour
cette éjioque, postérieure à l'an 700, que les opinions de M.
Naville sont incontestables.

IV

D'après M. Naville juseju'au temps des prophètes il existait
une différence entre l'écriture ee sacrée » et l'écriture ee ordinaire »

en Israël ; pour celle-là on employait les caractères cunéiformes,
et J30U1* celle-ci l'écriture courante.

Cette théorie est assez fréejuemment soutenue aujourd'hui ;

qu'en faut-il penser La découverte de trois fragments de
documents assyriens datant du VIIe siècle avant J.-C, trouvés à

Guézer, donne à cette manière de voir un certain caractère
d'actualité. Ces documents ne prouvent rien, ou du moins rien de

certain pour ce qui concerne les Israélites, car, sauf le nom de

Nathanyahou, on n'y trouve que des noms assyriens. Ces

fragments proviennent probablement d'Assyriens en garnison dans
la région. Dans l'Ancien Testament même, il n'est jamais question

d'écriture cunéiforme ; on est donc réduit, pour élucider la
question, aux seules inferences indirectes que l'on peut tirer du
matériel d'écriture alors en usage. La mention des tables d'argile

constituerait la meilleure des jireuves en faveur de l'écriture

cunéiforme. Car on gravait généralement cette écriture
dans de la glaise encore molle au moyen d'un style ; après quoi
on faisait sécher l'argile au soleil ou on la cuisait au feu.

Le jiremier document auquel, tout naturellement, on soit
amené à penser, est le texte du livre de l'Exode relatif aux
tables de jiierre de Moïse. Sans doute l'écriture cunéiforme

pouvait être aussi bien ciselée sur des tables de pierre cjue gravée

dans l'argile, mais il jiouvait en être de même de toute autre
écriture ; l'argument n'est donc pas probant. Mais on insiste, on
fait valoir ce fait curieux que les tables de Moïse étaient
gravées des deux côtés, ou jdus exactement ee écrites de l'un et tie



L'ARCHÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 3g

l'autre côté » (Exode xxu, i5-i6). Evidemment il n'était plus
coutume de procéder ainsi au temps de celui qui nous a transmis
cette information. L'écriture, nous dit notre texte, était ee gravée »,
et il ajoute que c'ce était l'écriture de Dieu ». Ce qui ne veut pas
dire, comme le suppose M. Naville, qu'il s'agisse d'une écriture
ce sacrée » en ojiposition à une écriture ce humaine » ou ce

vulgaire », mais bien d'un texte écrit jiar Dieu lui-même, ou comme
le dit l'Exode (xxxi, 18), ce écrit du doigt de Dieu ». Il n'est pas
question ici d'un terme technique désignant une forme d'écriture
sjiéciale, mais d'une idée légendaire que se fait l'auteur sur
l'origine des tables de Moïse.

Il y a une grande ressemblance entre les données qui précèdent

et les renseignements concernant les tables de la loi sur
le mont Garizim (corrigé plus tard en : mont Ebal). On a
voulu traduire Deutéronome xxvn, 8 : ce Et tu écriras sur ces

pierres toutes les paroles de cette loi, en les y gravant bien ».
Mais le verbe employé ici n'a nulle part la signification de
de ee graver dans », mais celle de ee écrire lisiblement » (voir
aussi Habacuc n, 2), et l'ordre donné doit avoir ce sens : compose

ton inscription en grands caractères bien visibles. Le texte

que nous venons de citer nous apprend un autre détail imjior-
tant (versets 2 et 4) : les pierres. du monument ont été enduites
de chaux. Le fait cjue des pierres enduites de chaux et couvertes

de grands caractères se trouvaient sur la montagne de

Garizim ne peut être mis en doute, jiour la seule raison déjà
qu'il s'agit d'un fait exceptionnel à tous égards. La pierre
employée dans cette contrée-là est le calcaire tendre ; or il est
difficile d'admettre qu'une pierre calcaire ait été enduite d'une
couche de chaux. Donc les pierres en question proviendraient
d'ailleurs ; on est souvent allé chercher très loin des pierres
sacrées. Si l'inscription a été gravée sur une couche de chaux,
elle devait être peu durable ; il est plus probable qu'elle était
peinte ; mais alors même il faut supposer cjue l'inscription était
conservée sous un abri, sinon la chaux se serait détériorée sous
l'action de la jduie. En tout cas il ne jiouvait être question de

graver une inscription babylonienne cunéiforme sur un crépi de
chaux.

Plus tard il est encore souvent question de tablettes. On a

attiré particulièrement l'attention sur le texte d'Esaïe vm, 1,



4o HUGO GRESSMANN

que l'on traduit généralement ainsi : ce Et l'Eternel me dit :

prends une grande table et écris dessus avec un burin d'homme »,

ou ee en caractères ordinaires » ; et l'on explique cette expression
comme s'il s'agissait d'opposer l'écriture ce humaine » et l'ce écriture

divine ». Mais cette explication est très contestable. Le mot
hébreu en lui-même jiourrait bien être emjdoyé dans un sens

figuré pour « écriture », mais nous n'avons aucune preuve qu'il
en soit ainsi ; partout ailleurs il signifie ec style » ou ce burin »,

signification qui conviendrait parfaitement ici. car sur la tablette
on écrit ee avec un burin ». En outre si vraiment on avait à faire
à des termes techniques, ceux-ci devraient avoir une forme
invariable, comme il convient pour des termes techniques. Il
faudrait alors que le texte porte : ce écriture divine » et ee écriture
humaine », ou ce burin divin » et ee burin humain ». En troisième
lieu, s'il y avait vraiment une écriture sacrée et divine destinée
à des usages sacrés et officiels, Esaïe s'en serait certainement
servi. Aurait-il osé transcrire dans Fee écriture humaine » les

paroles de Dieu Quoi qu'il en soit et de quelque façon qu'on
explique cette expression, rien ne prouve qu'il s'agisse ici des

caractères d'une écriture ee profane ». Pour ma part, j'introduis
une légère correction de points voyelles, et je lis au lieu de

ec avec un burin d'homme », ec avec un burin fort ». C'est d'un
burin très fort que le projDhète doit se servir afin cjue l'écriture
soit aussi distincte que possible. Comp. Habacuc ii, 2 : ee Et
l'Eternel me réjDondit et me dit : écris la vision et grave-la
nettement sur des tablettes afin qu'on la lise couramment ». Et
Jérémie xvn, 1 : ee Le péché de Juda est écrit avec un burin de

fer, avec une pointe de diamant ; il est gravé sur la table de

leur cœur ».
Des textes d'Esaïe (vin, 1) et d'Habacuc (u, 2) il résulte que

les prophètes avaient des tablettes sur lesquelles ils écrivaient
généralement les paroles que Dieu leur inspirait (1) ; elles étaient
probablement suspendues devant la porte de leur maison, tous
les passants pouvaient les lire. Mais de quoi étaient faites ces

tablettes M. Sellin suppose qu'elles étaient d'argile ; mais alors
Fee écriture humaine » vulgaire serait identique à l'écriture cunéi-

(1) Les mots « sur une table » de Esaïe xxx, 8 sont une glose tirée de

Es. vm, 1.



L'ARCHÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 41

forme, conséquence diamétralement opposée aux opinions de

M. Sellin comme à celles de M. Naville. Il nous paraît bien
invraisemblable qu'il se soit agi de tablettes d'argile, car l'écriture

cunéiforme est difficile à lire, même quand elle est écrite
en grands caractères ; quiconque du reste a pratiqué l'écriture
cunéiforme, sait qu'elle ne pouvait pas servir d'écriture pour le

grand public. Seuls les écrivains officiels, obligés par leur
profession de s'en servir chaque jour, étaient versés dans cet art
difficile. Ici, M. Naville est plus conséquent que M. Sellin ; il
ne croit fias qu'il s'agisse de tablettes d'argile, ni d'écriture
cunéiforme. Se fondant sur tes Sejitante et sur d'autres sources
obscures, il prétend que ce ce qu'il est commandé au prophète
de prendre, c'est un morceau d'une matière souple, papyrus
ou peau, mais en tout cas jias une tablette, ni de bois, ni de

pierre » (p. 28). Nous estimons, quant à nous, cju'il ne jieut être

question que de tablettes, comme l'indiquent clairement les

passages Esaïe xxx, 8 et Habacuc 11, 2. Trois possibilités se

présentent : ou bien les tablettes étaient de bois, ou bien elles
étaient en pierre, ou enfin il s'agissait de tablettes de métal.
Quelques savants opinent pour des tablettes de bois (1), telles

qu'elles étaient ailleurs en usage et qu'elles sont mentionnées
dans les livres apocryphes (IV Esdras xiv, 24, dans la traduction

latine) ; cette opinion nous paraît peu jirobable, car la
Palestine était, et est encore aujourd'hui, un pays très pauvre
en bois. Il serait jdus vraisemblable de penser à des tablettes
de pierre; ainsi le calendrier agricole trouvé à Guézer est gravé
sur une table de pierre calcaire, et la Palestine est un pays
riche en calcaire. Cependant en faveur des tablettes de métal on
peut faire valoir deux arguments. Le même mot employé dans
le passage d'Esaïe vin, 1 dont nous nous sommes occupés plus
haut, désigne dans Esaïe m, 23 un miroir métallique de cuivre
brillant. En outre, on lit dans Job (xix, a3 et suiv.) : ec Oh je
voudrais que mes paroles fussent écrites, qu'elles fussent écrites
dans un livre, ou avec un burin de fer sur du plomb (2), ou qu'elles
fussent taiilées à perpétuité dans le roc. »

(1) Le passage Ezéchiel xxxvn, i5 et suiv. fait allusion à une pièce de

bois couverte d'inscriptions.
(2) Le texte traditionnel porte ici « et plomb », ce qui n'a pas de sens.



42 HUGO GRESSMANN

On peut donc admettre avec la plus grande vraisemblance

que les tables dont se servaient les projdiètes étaient des tables
de métal, et plus jirécisément des tablettes de plomb, car le prix
du jdomb était relativement bas. Malheureusement il n'est pas
possible de se jirononcer avec certitude sur les caractères dans

lesquels étaient rédigés ces inscriptions si l'on se refuse à

admettre que la clarté et la lisibilité de celles-ci témoignent en
faveur des caractères sémitiques. Quoiqu'on ait généralement
emjdoyé de l'argile pour l'écriture cunéiforme, celle-ci jiouvait
s'écrire sur n'importe cjuel objet dur. Ainsi on a trouvé en iç*i3
clans les fouilles d'Assour, une jdaque en calcaire jiortant une

inscrijition et pesant environ 4oexi kilos ; de nombreuses jdaques
de plomb avec ties inscrijitions cunéiformes, jiesant de 400 à

5oo kilos ; jdusieurs plaques d'or et d'argent de plus petites
dimensions également recouvertes d'inscriptions cunéiformes.
Tous ces documents datent de l'époque de Toukoulti-Ninib I
(vers i3oo av. J.-C). Les mêmes matériaux étaient employés

jiar les Hébreux jiour leurs inscrijitions. Ainsi on a découvert à

Rome les tables de malédictions de Seth en plomb, à Rhodes

un rouleau de plomb jiortant le jisaumc i.xxx ; on connaît aussi
des jietites jdaques d'or et d'argent portant des formules
magiques juives jiour ta guérison des maladies des yeux.

Enfin on jieut encore prouver d'une manière certaine Fusage
du papyrus chez les Hébreux de l'Ancien Testament. Quand
Dieu ordonne à Esaïe (vm, 16) d'écrire son oracle, de ecl'enve-

lopper» et de fe ec sceller», il ne peut être question ici, comme
M. Naville le remarque avec raison (p. 3o), cjue de jiapyrus
pouvant être roulés, attachés j*ar une ficelle et scellés. Ce qui
est raconté dans Jérémie (xxxn, 10 et suivants) au sujet du

contrat d'acquisition de Jérémie, convient parfaitement à un

pajiyrus. Il y est ejuestion d'une ee lettre» scellée et d'une ec lettre»
ouverte devant être mises dans un vase de terre pour être
conservées. Pour se tirer d'embarras, les exégètes ont souvent suji-
primé la ee lettre ouverte», dont ils ne savaient que faire.
Aujourd'hui, on est d'accord en général pour rapprocher notre
texte de la coutume babylonienne d'ajirès laquelle le contrat
jirojirement dit. écrit sur une tablette d'argile, était enfermé
dans une sorte d'écrin, également en argile, tenant lieu d'une
enveloppe de lettre ; sur le côté extérieur de cette espèce de



L'ARCHÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT (fî

boîte de terre le texte même du contrat était répété et pouvait
être aisément lu. Des contestations s'élevaient-elles sur la teneur
exacte du contrat, on brisait l'enveloppe extérieure devant le
tribunal, et l'on en tirait le texte projirement dit du contrat,
qui seul faisait loi. L'enveloppe d'argile était considérée comme
une sorte de cachet, cjui ne pouvait être brisé que jiar les autorités

compétentes : c'est pourquoi les empreintes des cachets

jiersonnels des témoins se trouvent souvent sur Fenvelopjie
extérieure seulement, tandis qu'elles manquent sur le document,
où elles n'étaient pas considérées comme indispensables. Les

paroles de Jérémie ne s'accordent pas,-il est vrai, avec la
description qui jirécède, car la ce lettre ouverte» devrait être
conforme à t'enveloppe d'argile ce scellée », tandis que la lettre
ee scellée» devait corresjiondre au document souvent dépourvu
de sceaux. Il est en outre jicu probable qu'on aurait désigné du
nom de ee lettre » une tablette d'argile. Par contre, si l'on se

reporte aux usages 'égyptiens, les exjiresskins employées par
Jérémie deviennent aussitôt comjiréhensibles. En Egypte le contrat

était également écrit en double; le document projirement
dit était entouré d'une ficelle et scellé, il ne jiouvait plus être
ouvert que devant le tribunal, tandis que le double restait
ouvert et pouvait toujours être consulté. Ainsi le document
ee ouvert» et la cojiie ce scellée» s'opposent l'un à l'autre comme
dans Jérémie le contrat ee ouvert» et le contrat ee scellé».

Autrefois, se fondant sur une étymologie inexacte, on exjdi-
quait le mot hébreu signifiant ee livre» ou ee lettre» (séfer) par
« rature» ou ee jiolissure », et l'on en concluait que le plus ancien
matériel d'écriture chez les Hébreux avait été les peaux
d'animaux. Mais à l'heure actuelle on fait dériver ce terme du mot
babylonien (siprou), qui signifiait d'abord le ee message oral»
puis le ee message écrit». Il est vrai qu'à une éjioque très reculée

déjà, on faisait usage des jieaux d'animaux en Egypte, elles y
furent employées à toutes les époques ; mais dans l'Ancien
Testament il n'en est fait aucune mention précise. Le ee rouleau»
sur lequel Jérémie a écrit ses paroles, n'a sûrement pas été un
rouleau de jieau, mais un rouleau de jiapyrus ; sinon le roi ne
l'aurait sûrement jias coujié avec son canif pour le jeter dans le
brasier découvert placé devant lui ; quelqu'Oriental qu'il fût, ii
aurait bien difficilement sujiporté Fodeur du cuir brulé dans



44 HUGO GRESSMANN

son salon royal (Jér. xxxvi, 23). Il est moins vraisemblable
encore qu'il s'agisse de parchemin ; celui-ci a été introduit en

Egypte par les Grecs, il ne pouvait donc être connu des Juifs
avant l'époque hellénistique. Qu'il s'agisse, du reste, de papyrus,

de peau ou de jiarchemin, il ne jiouvait être question d'y
écrire qu'en caractères sémitiques, et nullement en cunéiformes.

11 ressort de l'exjiosé qui jirécède que nulle jiart dans l'Ancien
Testament il n'est fait de difference entre une écriture ec sacrée»
et ee profane », eeofficietle» et ce courante». De même que nulle
part il n'est fait mention de tablette d'argile. Cependant, on
ne saurait contester que, dans certains cas isolés, il puisse être
question d'écriture cunéiforme. Ainsi Gédéon à Souccôth saisit
au passage un jeune homme qu'il interrogea et qui lui mit par
écrit les noms des chefs de la ville (Juges vm, i4). L'écriture
courante n'étant certainement pas connue alors, il ne reste

que l'écriture cunéiforme, qui ne jiouvait pas être écrite par le

premier venu, mais seulement par un jirofessionnel comme il
s'en trouvait probablement dans chaque ville de quelque importance.

Le récit qui jirécède ne peut être mis en doute ; il est
tiré d'un document historique de première valeur, dans lequel
les événements ne sont que brièvement esejuissés, et qui exige

pour être comjiris un peu d'esprit de la part de l'auditeur ou
du lecteur. Abstraction faite de la notice qui nous ajiprend qu'à
la cour de David ii y avait naturellement aussi un ce secrétaire »

royal (2 Samuel vm, 17), le passage du livre des Juges dont
nous nous sommes occupés jdus haut est le seul texte digne de

foi de l'époque antérieure à Salomon où il soit fait mention
d'un secrétaire. La lettre de David à Urie est un motif légendaire

très fréquent, ducjuef on ne pourrait tirer aucune conclusion

certaine. Même ajirès l'époque de Salomon, Fart d'écrire
était peu réjiandu ; jn*étendre qu'il y avait des écoles enfantines
à Jérusalem, c'est se mettre en contradiction évidente avec tous
les faits connus, et faire preuve d'une ignorance comjdète de

l'évolution historique. Si un jdus grand nombre d'Israélites
avait su écrire, on aurait découvert dans les fouilles beaucoup
jilus de documents littéraires. B'aut-il que Fart d'écrire ait été

une chose exceptionnelle au temps des rois de l'époque préexi-
lique, pour qu'un chantre de la cour ait fait la curieuse comparaison

cjui se lit au psaume xlv, 2 : ec Ma langue est comme le



L'ARCHÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 4^

burin d'un habile écrivain », comparaison que personne ne
risquerait aujourd'hui.

V

Si même on admettait que durant l'époque antérieure à Salomon

quelques écrivains jirofessionnels en Israël écrivaient en
cunéiforme et comprenaient la langue babylonienne, il n'en
résulterait pas encore que la thèse de M. Naville, — d'après
laquelle il y aurait eu toute une littérature hébraïque en langue
babylonienne dans les temps antérieurs à Salomon, — soit
vraie. Si Fon veut procéder avec méthode, il faut tout d'abord

poser la ejuestion suivante : Depuis quand existe-t-il une littérature

hébraïque Remonte-t-eîle sûrement au temps de l'écriture
cunéiforme, avant la découverte de l'écriture alphabétique
Aucun témoignage direct ne nous permet de répondre, mais les

récentes recherches sur l'histoire des genres littéraires nous
fourniront de précieux renseignements. Les contes, les légendes,
les fables, les farces, les anecdotes, les chansons a jqia rtiennent
à la littérature orale, laquelle n'a été rédigée que de seconde

main, au bout de plusieurs siècles peut-être. Par contre
l'historiographie ne comjiorte que des œuvres rédigées. On peut, il
est vrai, se représenter que la description réaliste de tel ou tel
événement historique se soit conservée oralement, et ait passé
de bouche en bouche pendant un certain temps ; et l'on
distinguerait dès lors deux genres particuliers : la ce narration » historique

d'un côté, et de l'autre F ec historiograjihie ». Mais il arrive
un moment où un récit historique doit être fixé par écrit, sous

peine de jierdre tout ce qui constitue son individualité même.
Rien ne pâlit jdus vite que les couleurs réalistes d'un récit, des

traits invraisemblables se mêlent à sa trame, les faits réels

prennent un autre aspect et peu à jieu ajiparaît la légende cjui
n'a plus rien, ou presque rien d'authentique.

Si l'on se place à ce jioint de vue pour examiner la plus
ancienne littérature de l'Ancien Testament, ce n'est que dans
l'histoire de Gédéon (Juges vm, 4"21) ct d'Abimélec (Juges ix)
que l'on rencontre des récits historiques jirimitifs sans aucun
élément fabuleux, légendaire ou mythologique ; ces récits ne
sont du commencement à la fin que des relations sobres et vrai-



46 HUGO GRESSMANN

semblables de faits historiques précis. Au temjis de Saul et de

David, les fragments historiques deviennent de jilus en plus
nombreux (i Sam. xt ; xm-xiv ; xxv ; xxx-xxxi, etc.); mais ils
sont encore si concis qu'if est bien possible qu'il se soient transmis

oralement, du moins pendant un certain temjis. Par contre,
le récit de la révolte d'Absalom et de Séba (2 Sam. xv-xx) est
si étendu et si compliqué, il renferme une telle quantité de

personnalités caractéristiques et d'épisodes particuliers, qu'if aurait
exigé un trop grand effort de mémoire jiour se transmettre
oralement. Il doit avoir été écrit dès l'origine et c'est ici le premier
document historiographique auquel il soit possible de remonter
dans le temps. Or, comme les descriptions qui! renferme n'ont

jm être l'œuvre que d'un contemporain, on ne se trompera [las
en fixant les débuts de la littérature hébraïque à l'éjioque de

Davitl, soit aux environs de l'an 1000 avant J.-C. Gédéon et

Abimélec vivaient à peu jirès cent ans jdus tôt, et il n'y a

aucune, difficulté à admettre que les récits historicjues cjui les

concernent ont été transmis oralement jiendant deux ou trois
générations jusqu'à ce qu'ils aient revêtu leur forme écrite
définitive.

L'alphabet sémitique ayant dû être découvert vers l'an 1000

avant J.-C, on peut fixer son introduction en Israël non jias
sous Salomon, comme le veut M. Naville, mais au temps de

David déjà. Quand une écriture fait réaliser à une civilisation
des progrès techniques aussi décisifs que c'est le cas j)our Fal-

jdiabet sémitique, elle se répand, même sans l'aide du journal,
avec une extrême rapidité, comme le prouvent certains exemples
empruntés à l'histoire de l'alphabet que nous avons esquissée

jilus haut. L'intervalle cjui sépare David de Salomon est d'un
demi-siècle environ, ce laps de temjis ne jieut donc pas jouer
un très grand rôle dans les évaluations apjiroximatives qui
jirécèdent. Personne ne contestera du reste qu'il existe un rapport
interne entre l'historiographie et l'écriture aljdiabétique dont
l'origine remonte à peu près à la même éjioque. L'historiographie

israélite eût été impossible sans l'alphabet. Il en résulte
nécessairement qu'une littérature hébraïque en cunéiformes n'a

pas existé. Les Babyloniens possédaient bien depuis longtemps
une historiographie, seulement elle était tout à fait différente
de celle des Israélites : elle se composait plutôt d'annales, sorte



L'ARCHÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 47

de journaux qui consignaient les événements année par année

ou jour par jour, sans esprit et sans idées générales, et qui
servaient essentiellement à la glorification des rois. S'il existait
une littérature hébraïque en langue babylonienne, il y avait
aussi un contact intellectuel étroit entre les Israélites et les

Babyloniens, et il n'y aurait aucune raison pour penser qu'Israël
n'ait pas connu la ee chronique » telle qu'elle existait à Babylone.

Mais l'historiographie israélite a eu son existence à part,
sans subir en aucune manière l'influence babylonienne.

Contrairement à ce qu'écrit M. Naville, on peut donc affirmer
qu'avec David la littérature hébraïque a commencé à s'écrire
avec l'ancien alphabet hébraïque, et qu'avant David il n'y avait
en Israël qu'une littérature orale. Contre ces constatations
précises, nous ne voyons jias quels arguments on pourrait faire
valoir. Sans doute, si l'on considère avec M. Naville tout le

Pentateuque comme l'œuvre de Moïse, on rejettera notre
interprétation comme impossible, car il n'est jias concevable qu'une
telle œuvre se soit transmise autrement que jiar écrit. Mais, en

réalité, seuls les récits relatifs aux patriarches, à Moïse, à Josué

et aux Juges rémontent à une époque antérieure à David ; et
tous ces récits réunis n'égalent jias en étendue le document
jehoviste ou le document élohiste. Les seules lois existant alors
c'était le décalogue. J'ai l'intime persuasion que les légendes
les plus anciennes remontent encore plus haut que l'époque
de Moïse, donc elles ont dû se transmettre oralement pendant
trois cents ans au moins avant d'être fixées jiar écrit. Il n'y a

rien là d'inconcevable pour qui connaît comment se sont transmis

les contes et légendes des peuples modernes.

VI

Admettons si l'on veut, pour un moment, que M. Naville ait
raison et que la jdus ancienne littérature hébraïque ait été

vraiment écrite en langue babylonienne et en cunéiformes. Notre
auteur n'aurait point encore atteint son but principal, qui est
l'anéantissement de ce qu'il appelle la critique malveillante. 11

dit : ce La critique philologique sur laquelle repose la
reconstruction des livres de l'Ancien Testament est donc basée sur de



48 HUGO GRESSMANN

simples (i) traductions. Les textes toujours disséejués à nouveau

par les critiques, sous leur microscope philologique, et dans

lesquels de nouveaux auteurs sont constamment découverts, ne

sont pas des originaux » (p. 33). Il est vrai qu'avec l'hypothèse
de deux traductions différentes, la critique philologique se heurte
à de très grandes difficultés, mais elle ne devient pas imjiossi-
ble pour cela. Il suffit de rappeler le cas du livre d'Hénoch et
d'autres livres ajiocryphes du judaïsme jiostérieur que nous ne

possédons plus cpie dans de mauvaises traductions. La critique
philologique n'a pas abdiqué devant le texte traditionnel, mais
elle a déjà projiosé une série de théories différentes sur les sources,

théories dont le nombre se multipliera sans cloute encore à

l'avenir, car nous ne sommes pas ici, comme jjour la critique
du Pentateuque, à la fin, mais au commencement des recherches

scientifiques.
M. Naville semble croire cjue le jour où l'on aura prouvé

l'existence d'un texte cunéiforme, on aura réduit la critique au
silence. Comme si la littérature babylonienne ne pouvait jias
être aussi soumise elle aussi à l'analyse des sources Pour le

moment il est vrai, la science assyriologicjue est tellement absorbée

jiar la simjde traduction et jiar i'exjdication des textes,
qu'elle n'a que peu ou point de temps à consacrer à l'étude des

sources. Mais un revirement important se prépare déjà. Les

contradictions renfermées dans le mythe du déluge, qui nous a

été transmis dans l'épopée de Giigamesch, s'imposent de plus
eu plus à l'attention, et le temps n'est sans doute pas éloigné
où la littérature babylonienne sera soumise à la même critique
que la littérature israélite. De même que dans cette dernière
les noms de Yahvé et d'Elohim ont servi de point de départ aux
investigations, dans celle-là, ce sont les noms d'Ellil et de

Mardouk qui jouent le rôle décisif. Quand les choses en seront
là, sera-t-on toujours aussi empressé à unir le sort de l'Ancien
Testament à celui de la littérature cunéiforme

M. Naville ne s'est pas donné la jieine d'écarter, l'une ajirès
l'autre, les contradictions découvertes par la critique dans le

Pentateuque ; il les nie purement et simplement, par système.
Une tablette, dit-il (p. 4T)> est quelque chose de tout différent.

(i) Sur deux traductions en réalité, comme on l'a vu plus haut.



L'ARCHÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 49

Elle forme un tout, une comjiosition, nous pourrions même dire
un livre en elle-même. L'auteur peut les écrire quand l'envie
lui vient, il n'est limité ni jiar un ordre chronologique, ni par
un jîlan défini. Ainsi les tablettes du Pentateuque sont ee composées

par un seul écrivain, à des moments divers et dans des

circonstances qui changeaient » (p. 42). M. Naville essaye alors
de reconstruire les jiremières tablettes de la Genèse. La jn*e-
mière comprenait les chapitres 1, 1 à n, 4 la cleuxième, les

cliajiitres 11, 4 à v, 1 ; la troisième, les chajiitres v, 1 à vi, 9 ;

la quatrième, les chajiitres vi, 9 à ix, 29. Il renonce à poursuivre

plus avant l'analyse, mais il esquisse la tâche des critiques ;

elle consistera à reconstruire à nouveau les tablettes, elle ceserà...
de séparer chacune d'elles, et d'établir la distinction entre le
vieux document et l'œuvre du compilateur » (p. 45). ee Le fait...
d'avoir changé la langue et l'écriture doit forcément avoir
exercé une certaine influence sur le texte. Je me figure, par
exemple, que le compilateur aura remplacé les noms géographiques

absolument inconnus de ses contemjiorains jiar ceux en

usage de son temps... Je crois que si le Pentateuque est étudié
à cette lumière-là, jdusieurs des assertions proclamées
inattaquables par les critiques, seront tenues de disparaître. Quelle
raison reste-il encore pour assigner des auteurs différents aux
quatre tablettes que nous trouvons dans les neufs jirenders
chapitres de la Genèse » (p. 4°)-

En réalité toutes les bonnes raisons de la critique subsistent,
même dans l'hypothèse des tablettes d'argile, raisons empruntées

à la langue, au style, aux représentations intellectuelles,
aux réjiétitions et surtout aux contradictions du texte. Même si
le chapitre premier et les chapitres 11 et m de la Genèse étaient
écrits sur des tablettes différentes, ils ne jiourraient pas jirovenir
du même auteur. Déjà la langue, et le style du premier chajntre
de la Genèse sont tellement caractéristiques et leurs caractères

se retrouvent dans certains chaiiitres avec une telle régularité
qu'on ne peut les attribuer qu'à un écrivain spécial. Seulement,

pour s'en convaincre pleinement, il ne faut se servir ni de la
version des Septante, ni de la traduction copte ; un étudiant,
ayant quelque expérience de la lecture de l'hébreu, reconnaîtra
l'écrivain en question au premier coup d'œil. Et puis les

divergences d'idées et les contradictions. Ainsi d'après le premier
4



So HUGO GRESSMANN

chapitre de la Genèse l'homme est créé après les animaux,
d'après le chapitre n avant les animaux ; là, l'ordre fut donné
à l'homme de dominer les animaux ; ici. les animaux lui sont
présentés comme des auxiliaires et des amis ; là, tout ce cjue
Dieu a créé est bon ; ici, il échoue d'abord dans une de ses

tentatives. Si l'on voulait entrer dans les détails, il faudrait
refaire toutes les recherches scientifiques du siècle dernier.
Mais ces queiejucs exemples, choisis comme au hasard,
marquent bien des différences et même des contradictions entre les

idées que se font sur Dieu, sur l'homme et sur les animaux le
premier chajiilre de la Genèse et les chapitres n et m. De
pareilles divergences sont inconcevables chez un seul et même

auteur, même si l'on admet qu'il a eu des insjiirations différentes,

à des époques différentes et qu'il a écrit sur des tables
d'argile séjiarées. M. Naville déclare expressément, il est vrai,
qu'entre ces deux chapitres ec il n'yr a j)as de contradiction »

(p. 46), bien tju'ils soient indépendants; mais avec de simples
affirmations on ne parviendra pas à supprimer des faits.

La légende du déluge, qui dans toute son étendue aurait été
écrite sur la même quatrième tablette d'argile, va créer encore
jjlus de difficultés à l'hypothèse de M. Naville. Il a expliqué
jusqu'ici les répétitions en affirmant l'existence de tablettes
différentes, mais comment exjdiquer ces réjiétitions dans le cas jiré-
sent Qu'on comjiare en effet Genèse vi, 17 avec vu, 4; vi, 18

avec vu, 1; vi, 19 et suiv. avec vu, 2 et suiv.; vu, 7 avec

vn, i3 ; vn, 10 avec vn, 11; vn. 17 avec vn, 18; vu, 21 avec

vu, 22; vin, 6 et suiv. avec vm, i5 et suiv.; vin, 20 et suiv.
avec ix, 8 et suiv. Il y a là neuf réjiétitions. Quant aux
contradictions elles apjiaraissent plus nettement encore : D'après vu, 2

Noé jirend dans l'arche sept paires de chacune des esjièces
d'animaux purs et deux paires des animaux imjiurs ; par contre,
d'après vt, 19 et suiv.. vu, i5 et suiv., il ne prend qu'une
paire de chaejue espèce. D'ajirès vu, 11, le déluge jirovient de
la rencontre des eaux du ciel et de celles de la terre ; jiar contre,

d'ajirès vu, 12, il est la conséquence de la pluie. D'après
vu, 12 et vm, 6, le déluge dure quarante jours; par contre,
d'après vm, 3, il dure cent cinquante jours. M. Naville niera-
t-il donc ces contradictions? En tous cas, il ne réussira pas à les

expliquer jiar son hypothèse d'une traduction du Pentateuque



L'ARCHÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 5l

du babylonien cunéiforme en araméen et plus tard de l'araméen
en hébreu. Nous connaissons maintenant plusieurs mythes
babyloniens sur la création et le déluge qui diffèrent sur plus d'un
jioint d'une manière aussi caractéristique que les récits bibliques.

Les savants assyriologiqucs s'accordent généralement à

penser que, si ces mythes se contredisent, c'est qu'ils proviennent

d'auteurs différents et de jiériodes diverses. Cette exjdica-
tion ne conviendrait-elle jias aussi aux légendes bibliques de la
création et du déluge

Si l'hypothèse de M. Naville était exacte, l'influence de la
langue babylonienne et de l'esprit babylonien devrait être beaucoup

jilus sensible qu'elle ne l'est effectivement. Dans les
chapitres i à xi de la Genèse on peut discerner assez clairement
encore l'origine babylonienne des récits, comme le prouvent
certaines images qui ne peuvent avoir leur origine autre part
qu'en Babylonie ; il n'y manque pas non plus de mots empruntés

au babylonien (comme tiamât, edoû, edinoû) ; il ne peut du
reste être question que d'une transmission orale. S'il s'agissait
d'originaux babyloniens écrits, la langue primitive devrait
transparaître beaucoup plus distinctement. Il faut admettre
néanmoins que les onze premiers chapitres de la Genèse fournissent
certains éléments de preuves favorables à la théorie de M.
Naville. Mais jiourquoi ces indices cessent-ils soudainement A
partir du douzième chapitre de la Genèse il n'y a rien, ni dans
le Pentateuque, ni dans Josué, ni dans le livre des Juges, ni
dans les Proverbes pour justifier l'hypothèse d'une traduction
du babylonien. Ici le système de M. Naville est construit en

l'air.

VII
M. Naville a essayé cependant d'affermir sa théorie, en ce qui

concerne le Pentateuque tout au moins, en attribuant ce dernier
à Moïse, lequel, s'il a écrit, ne jiouvait se servir cjue du
babylonien. Sur ce point encore M. Naville montre qu'il a ignoré la

critique scientifique moderne, car toutes les raisons qu'elle a fait
valoir subsisteraient, même si le Pentateuque était traduit du

babylonien. Les contradictions dans les récits mosaïques,
l'insuffisance de la tradition mosaïque même, l'invraisemblance de

beaucoup de traits particuliers et le caractère légendaire de cer-



52 HUGO GRESSMANN

taines narrations, les répétitions nombreuses, les variantes, les

anachronismes, bref tous les témoignages cjui parlent contre
l'origine mosaïque du Pentateuque gardent la même signification

si cet ouvrage a été écrit d'abord en babylonien, comme
s'il Fa été en vieil hébreu. Qu'on explique maintenant par des

erreurs de traduction certains détails qu'autrefois on écartait

j)ar des corrections de textes, il n'importe guère, la littérature
de l'Ancien Testament dans son ensemble conserve le même
caractère qu'elle avait eu jusciu'ici.

Nous n'ignorons pas cjue M. Naville s'est efforcé de prouver
par de nouvelles raisons que Moïse est l'auteur du Pentateuque,
mais ces raisons ne nous paraissent valables sur aucun jioint.
Les deux exemples cjue voici doivent suffirent pour le prouver :

La description du paradis sous la forme d'un jardin fertitc
arrosé par un fleuve n'a certainement jias un Palestinien jiour
auteur; sur ce jioint M. Naville a raison. Mais il a tort quand
il ajoute (jue : ec Moïse, en traçant ce tableau, avait sans doute
la vision du Nil » (p. 44; de même jj. 4?)- Le paradis rajipelle,
il est vrai. l'Egypte, mais il rajipelle aussi la Babylonie. L'auteur

primitif jiensait ee sans doute » à la Babydonie, jiuisqu'on
rencontre parmi les noms des quatre fleuves ceux de l'Euphrate
et du Tigre, tandis que. chose remarquable, le Nil n'y figure
pas. Le verset io du treizième chapitre de la Genèse donne

un tableau très différent : il comjiare la jdaine fertile du Jourdain

d'abord au ce jardin de l'Eternel», puis ensuite au ee pays
d'Egypte si bien arrosé ». Les deux comparaisons sont parallè-
les l'une à l'autre, et c'est pourquoi l'on considère avec raison

que l'une d'elles est superflue. Même si le mot ee Zoar » devait
désigner la ville frontière égyptienne de ee Zar ». ce qui n'est

pas prouvé, il n'en résulterait jias encore nécessairement que
l'auteur ait vécu en Egyjite ; les Arabes installés dans la Palestine

actuelle, ejui n'ont jamais été en Egyjvte, savent pourtant
très bien que le pays voisin est arrosé par le Nil, el connaissent

le nom de la ville frontière.
Il nous est impossible d'entrer plus avant dans le détail et

de rectifier l'une après l'autre les ojdnions inexactes ou fausses
de M. Naville. Mais je ne veux jias conclure sans appuyer sur
le fait que, dans le détail du livre que nous étudions, il y a

beaucoup de choses bonnes et remarejuables. Ainsi, par exem-



L'ARCHÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 53

pie, M. Naville a jiarfaitement observé le ec caractère nettement
égyptien » (p. 90) de l'histoire de Joseph; il en a tiré des parallèles

intéressants, comme celui des sept vaches (p. 90), de la
période appelée Sed (p. 98); de l'âge de cent dix ans (p. 99), de

la femme adultère (p. 100); il a enfin fourni de nouveaux
renseignements pour l'explication des noms jiropres (p. 91 et suiv.).
Il s'est presque hasardé sur le terrain de la critique, sans toutefois

pénétrer dans le sanctuaire, mais en s'arrêtant sur le seuil;
c'est ainsi cju'il a fort bien mis en relief l'originalité littéraire
du récit de Josejih, et qu'il a clairement exjiosé la différence
entre cette légende et un document d'historiographie proprement

dite (p. 101 et suiv.), mais il n'en a pas tiré les conclusions

qui s'imposaient. De même on lira avec un grand intérêt
les remarques qu'il jirésente sur l'Exode ; ici l'intime connaissance

des parallèles égyjitiens trahit partout Fégyptologue
accompli. Enfin, bien qu'il reste assujetti à la tradition ecclésiastique,

M. Naville s'affirme comme un jienseur original en
sauvegardant sa pleine indépendance vis-à-vis de la science de l'Ancien

Testament, et en ne craignant pas de jioursuivre son j>ro-

pre chemin. Mais ce qui fait sa force fait aussi, en même temps,
sa faiblesse ; il lui manque la jiratique personnelle du travail
jihilologique minutieux et détaillé, sans lequel l'archéologie ne
saurait exister. Aussi l'historien de l'Ancien Testament se verra-
t-il forcé de faire suivre les affirmations de M. Naville de plus
d'un point d'interrogation, bien cjue les opinions des spécialistes
sur le livre de l'Exode divergent aujourd'hui plus que jamais.
L'école critique accueillera avec moins de réserve les belles
dissertations de M. Naville sur la colonie d'Eléphantine et les

papyrus qu'on y a trouvés. Au reste le livre que nous étudions
ici ne vaut pas seulement jiar les nombreux détails dont il est

enrichi, il a le mérite de poser un problème fondamental : Dans

quelle écriture et dans quelle langue la littérature hébraïque
antérieure à David ou à Salomon a-t-elle été écrite Je viens

d'exjioser les raisons qui m'emjiêchent de me rallier au point
de vue de M. Naville, mais je lui sais gré de ce que l'examen
de son hypothèse m'a fait voir plus clair dans mes projires
idées ; et je suis persuadé que la science de l'Ancien Testament

s'occupera longtemps encore de la question qu'il a soulevée.

Hugo Gressmann.


	Étude critique : l'Archéologie de l'Ancien Testament

