
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 4 (1916)

Rubrik: Miscellanées

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MISCELLANEES

PSYCHOLOGIE DE L ENFANT

C'est un ouvrage nouveau que M. Edouard Claparède présente au
public, en se servant modestement du titre ; qu'il avait adopté en 1900

(Psychologie de l'enfant et pédagogie expérimentale. Genève, Kündig,
1916), suivi de la mention : cinquième édition revue et augmentée. En
effet les chapitres de ce livre ont pris une telle extension qu'au lieu
des 77 pages primitives, il eu faut maintenant 571 pour les contenir.

Que serait-ce encore si l'auteur s'avisait de répondre à toutes les

questions qu'il pose A le lire, on s'aperçoit des promesses infinies
que la psychologie de l'enfant fait miroiter devant les yeux des éducateurs.

On s'aperçoit aussi du génie avec lequel M. Claparède fait surgir
les problèmes que la vie, même celle des enfants, surtout cette des
enfants, recèle. Car il faut un certain génie pour s'aviser seulement
qu'il y a des questions ; et il en faut un plus subtil encore pour les

poser à bon escient. M. Claparède excelle en ce genre d'exercice qui
est celui des inventeurs. En sériant, en classant, en nommant les
problèmes, il en rend l'évidence si urgente qu'on s'étonne qu'il y en ait
tant encore auxquels on a à peine essayé de répondre.

Le chapitre des méthodes, plus aride quoique moins interrogatif,
fait apparaître avec force combien la psychologie tend à devenir une
science exacte. Grâce au calcul des et variations moyennes » et de tt
l'écart étalon », la probabilité se mue presque en certitude ; et les temps
viennent, semble-t-il, où il sera impossible aux yeux sérieux de faire
intervenir leur équation personnelle dans l'appréciation des résultats
d'une enquête.

Il y aurait beaucoup à dire sur ces deux chapitres. Mais leur critique
dépasse notre compétence. Nous nous bornerons à les admirer et à en



3l6 MISCELLANÉES

conseiller la lecture aux pédagogues, maîtres d'école et instituteurs,
tout spécialement à ceux qui ne se doutent pas qu'il y a des problèmes,
des méthodes, et même des âmes d'enfant qui végètent ou meurent de
cette ignorance. Puis, prenant de ce volume la tête et la queue, plus
accessibles aux humbles mortels, nous insisterons un peu davantage.

La tête, c'est l'introduction. Elle constitue un petit chef-d'œuvre de
bon sens alerte et vigoureux. M. Claparède y répond, en trois petits
paragraphes intitulés le bon sens, le don, et la pratique journalière à
ces jaloux, dont on trouve des exemples dans toutes les carrières hélas
et qui, au nom de leur expérience individuelle, tranchent du supérieur
et, avec un indulgent sourire de pitié, écartent les savants comme
suspects d'incompétence. M. Claparède est animé d'une patience d'ange à

l'égard de ces compétents bavards. Il les écoute ; il accueille leurs
critiques ; il leur explique à eux-mêmes ce qu'ils veulent dire ; et il se

trouve, en fin de compte, qu'ils ne peuvent faire autrement que
d'approuver la psychologie et d'en désirer le développement intégral. C'est
un triomphe de pédagogie que d'inaugurer ainsi un enseignement en
rabattant toutes les critiques dans le sens de la croissance.

Et maintenant la queue La queue, c'est le dernier chapitre. Il traite
du développement mental de l'enfant, et donne une large place à la
question du jeu. Avec un peu d'attention, on découvrirait dans ce
chapitre toute une philosophie de la vie ; et on pourrait la résumer dans
la thèse suivante (p. 5n) : tt Vivre, c'est pour un être, agir à chaque
instant suivant la ligne de son plus grand intérêt » — à condition de
donner au mot d'intérêt l'acception extrêmement large et substantielle
qu'il a dans la langue de l'auteur.

Dans cette conception de la vie, la religion prend une place assez
singulière et qui étonnera, au premier abord, beaucoup de gens. M.
Claparède voit en elle précisément un phénomène de jeu. Il fait remarquer

que te comme le jeu, la religion implique projection et extension
de la personnalité ; comme le jeu, elle est un phénomène de croissance,
une préparation à une vie plus grande ; comme le jeu, elle repose sur
le sentiment de la liberté, sur l'absence de contrainte ». Elle a un jien-
chant au symbolisme, comme le jeu ; certaines de ses cérémonies
(danses, orgies rituelles des sauvages) ont un caractère ludique, etc.
Si nous rapprochons ces idées de celles que M. Pierre Bovet émettait
naguère sur l'instinct combatif dans la religion, elles prendront un
relief plus accentué. Le combat n'est-il pas, lui aussi, un jeu; le jeu
grave et sérieux des hommes

Peut-être certains esprits trouveront-ils un peu étroit le rôle que ces
diverses tentatives modernes d'explication font jouer à la religion. Ce

qui nous frappe, au contraire, dans ces vues nouvelles, c'est la
manifestation d'une tendance générale et, somme toute, heureuse ; celle de
faire rentrer la religion dans la vie, de lui assigner une fonction biolo-



MISCELLANÉES 3l7

gique dans féconomie humaine. Chassée jadis de partout, lorsqu'une
philosophie plus ou moins matérialiste se croyait autorisée à décréter
la vérité scientifique, on la rencontre partout depuis qu'on se borne à

étudier impartialement les faits.
Avant de terminer ces quelques réflexions un peu décousues, on

nous permettra de relever, à l'intention des pasteurs catéchistes,
l'axiome suivant de M. Claparède: ee Une leçon ne doit pas être autre
chose qu'une réponse, réponse que l'enfant accueillera avec d'autant
plus d'avidité qu'il aura été amené à formuter lui-même les questions
auxquelles elle s'adresse.» — H y a dans ces quelques mots, tout un
programme de réforme du eatéchuménat.

G. Berguer.

LE RÉVEIL D'OXFORD

Celui qui écrit ces lignes confesse avoir refégué trop longtemps dans
te coin des livres à lire un volume de 36o pages qu'il vient pourtant de

parcourir avec un vif intérêt. Il entend parler du livre que le regretté
Henri Besson a consacré au Réveil d'Oxford, mais qui n'a pu paraître,
comme l'on sait, qu'après la mort tragique de son auteur (Le Réveil
d'Oxford ou le mouvement de sanctification de i8yA~ et i8j5. —
Neuchâtel, Delachaux et Niestlé, igi5).

Très sympathique au mouvement de sanctification de 1874 et 1875,

H. Besson avait eu i'idée de rassembier à son sujet des matériaux qui
commençaient à se perdre. 11 a recueilli les témoignages des hommes

qui pouvaient encore dire ce qu'ils avaient vu et entendu. Mais bénéficiant

d'un recul suffisant pour être juge sans passion des choses qu'il
raconte, il a pu librement les soumettre à une sage critique. De sorte
qu'avec son bon sens qui s'alliait à une haute spiritualité, H. Besson

nous paraît avoir écrit un livre digne d'être répandu. Il en a même fait
à certains égards, un livre d'édification par les mots profonds ou les

images frappantes qu'il se plaît à extraire des nombreux documents
dont il dispose.

S'adressant surtout à ses compatriotes, l'historien romand du Réveil
d'Oxford a consacré une importante partie de son œuvre aux
manifestations de ce réveil en Suisse. Son livre est presque une histoire
religieuse de notre petit pays pendant une courte période de temps.
On y retrouve les noms de beaucoup d'hommes que nous avons appris
à vénérer.

Livre populaire, édifiant, destiné à un cercle bien déterminé de
lecteurs, le livre d'H. Besson contient un collection d'expériences
religieuses d'un grand intérêt psychologique, auxquelles il convient
d'accorder une mention spéciale ici.

Les représentants du mouvement de sanctification de 1874-1875

appartiennent, en définitive, au type des optimistes religieux.



3l8 MISCELLANÉES

Its n'ont pu se résoudre à gémir perpétuellement sur leurs misères
çt à accepter le péché comme une nécessité. Las de leurs efforts
impuissants, n'ayant pas même trouvé dans la reconnaissance envers
Dieu un motif suffisant de sanctification, ils ont accomjili un acte de
foi bien caractéristique. Ils ont « cru » à la victoire sur le péché et d'un
bond ils se sont élevés dans la sphère de la sainteté parfaite. Ne

pouvant donc par leur volonté propre sortir de cette région de la
conscience où domine le moi présent et pécheur, pour parler comme
W. James, ils ont fait en sorte que ce soit dorénavant le moi régénéré,
le moi potentiel qui conduise en eux les opérations. Leur méthode
présente une évidente analogie avec celle de la mind cure qui dit au
malade : ee Tu es guéri » Tandis cjue la raison tenait ce langage :

« Deviens saint et tu le seras en effet », la foi peut dire : tt Tu es saint,
deviens-le dont* Tu l'es en Christ, deviens-le en la personne »

Pearsall Smith et ses discijiles semblent du reste, au moins dans
les premiers temps du Réveil dont ils furent les initiateurs, avoir
échappé aux erreurs du perfectionisme. Ils reconnaissent ejue le
chrétien sanctifié peut broncher encore et ils l'encouragent à retrouver,
par un acte immédiat d'humiliation, l'attitude filiale qu'il a perdue. On
sait que Wesley prononçait lui très vite, en cas pareil, le terme de
déchéance. On jieut donc éprouver jusqu'ici une réelle sympathie jiour
les chefs du Réveil tie 1874, Ils ont eu raison de réagir contre la médiocrité

morale dont le chrétien se contente si facilement, ils ont bien fait
d'affirmer que la puissance du Christ en nous est sans limites. El ils
se sont montrés parfaitement bibliques en disant que c'est la grâce
qui sanctifie après avoir justifié. Leur psychologie était conforme à la
géniale psychologie d'un saint Paul qui nous invite à faire vivre Christ
en nous par la foi, plutôt que de chercher à l'imiter et cjui s'écrie au-
dacieusement : « Regardez-vous comme morts au péché», pour pouvoir
précisément nous demander ensuite de tt faire mourir en nous ce

péché ».

Malheureusement, Pearsall Smith et la plupart de ses collaborateurs
immédiats n'ont pas su attribuer à cet acte merveilleusement fécond
de la foi le sens que Paul lui donnait. Quelques-uns des leaders du
Réveil l'avaient déjà compromis par certaines doctrines particulières,
imprudemment greffées sur le tronc principal. Mais c'est en dépouillant
la foi d'une partie essentieile de son contenu, pour la réduire à l'état
d'un mol et paresseux abandon en Dieu, qu'ils ont causé au mouvement

de sanctification les plus gros dommages. P. Smith lui-même
semble avoir reconnu, après sa chute lamentable, qu'il prêcha une foi
trop peu faite de vigilance et d'action. Le reproche habituel de
quiétisme qu'on lui adresse est doue justifié. H. Besson pourra dire dès
lors que la doctrine d'Oxford fut en piège aux caractères faibles dont
elle ne stimulait pas assez la volonté. U opposera heureusement à la



MISCELLANÉES 3l9

confiance trop passive de P. Smith la foi plus agissante de Théodore

Monod et il note justement que l'effroi du péché avait fini par
manquer au premier de ces hommes, tandis que le second ne cessa
jamais de parler de la lutte nécessaire de l'homme régénéré contre le

péché.
Qu'il est important donc de saisir la foi dans sa plénitude et de la

concevoir comme l'acte moral par essence, qui se répète incessamment,
perpétuel abandon et perpétuel effort en même temps de l'être tout
entier Nous avons besoin de l'apprendre encore aujourd'hui.
Pourquoi faut-il que les mouvements revivalistes de l'heure actuelle
oscillent entre le banc des pénitents où l'on abuse décidément des

émotions et cette moderne alliance qualifiée de biblique où l'adhésion
de l'esprit aux doctrines les plus massives devient condition même
de vie chrétienne A une foi sentimentale ou à une foi intellectuelle,
comme à toute foi tronquée, il faut ne jamais cesser d'opposer la foi
intégrale dans laquelle se fondent en une grandiose synthèse, tous les
élans et toutes les énergies de l'âme.

E. v. Hoff.

HELLÉNISME ET JUDAÏSME

M. Adolphe Reinach a réuni, en un livre d'un puissant intérêt
(L'hellénisation du monde antique. Paris, Alcan, 1914. x, 3gi p. in-8;
6 fr.), les treize conférences qu'il avait organisées à l'Ecole des Hautes
Etudes sociales, à Paris, pendant l'hiver 1912-1913. Qu'est-ce que
l'hellénisme? comment s'est-il formé? jusqu'où s'est-il étendu? comment
a-t-il agi sur les cultures étrangères qui l'entouraient et comment ont-
elles réagi sur lui? — Telles sont les questions auxquelles répondent
neuf conférenciers, tous spécialistes en la matière, dans des études
aussi solides cju'altachantes, puisées aux sources d'information les
plus récentes et qui sont des modèles de vulgarisation scientifique.
On sait avec quelle insistance les plus récents historiens du
christianisme primitif ont relevé l'importance de l'hellénisme, dans le

quel ils voient un des éléments constitutifs de l'atmosphère intellectuelle

et morale où s'est formé le christianisme; aussi lira-t-on avec un
intérêt particulier l'étude de M. P. Jouguet sur l'hellénisme en Egypte
et la civilisation alexandrine et surtout celle de M. Théodore Reinach
sur l'hellénisme en Syrie : la culture grecque en face du judaïsme.

Seule, au milieu du courant qui précipite la fusion des civilisations
orientales avec la culture hellénique triomphante, la conscience juive
révoltée provoque, en résistant à toute tentative d'assimilation, la
crise décisive d'où naîtra le christianisme. Pour M. Reinach la cause
de cette résistance ne doit pas être cherchée seulement dans
l'antagonisme foncier qui séparait ia religion juive de la pensée grecque,
(:— qui sait, pense-t-il, si à la longue l'hellénisme n'aurait pas accom-



3ao MISCELLANEES

pli son œuvre séductrice sur les Juifs comme il l'a fait sur les
autres peuples de l'empire d'Alexandre —) elle est aussi dans la
maladresse d'Antiochus Epiphane. Ce souverain déséquilibré et génial,
impatient de réaliser l'unité spirituelle, gage de l'unité politique de

ses Etats, ne toléra pas que les Juifs missent un obstacle à l'œuvre
qu'il entendait mener rapidement. Par ses mesures iniques il souleva
une résistance passionnée qui allait donner à la foi et à la nationalité
juives tt un prodigieux coup de fouet, un regain de jeunesse et de

vigueur ». Dès lors, rajeuni et plein de confiance dans sa destinée, le

judaïsme se fermera à toute influence extérieure et fera preuve — dans
la propagande à laquelle il consacrera le meilleur de ses forces —
d'une stupéfiante vitalité. « En face de l'hellénisme, qui restait, pour
l'élite, l'école du savoir, de la politesse et de la beauté, mais qui, du
fait d'une religion demeurée inférieure et puériie, signifiait, pour les

multitudes, matérialisme dégradant, scepticisme frivoie, néant moral,
fe judaïsme représentait une discipline de vie sans variété et sans
grâce, enserrée dans l'étroit corset d'une loi tyrannique, mais saine et
forte, soutenue par un livre prestigieux, par une croyance simple et

pure, par la conviction de sa mission, qui est de proclamer et de faire
triompher, non pour une aristocratie de fortune et d'éducation, mais

pour tout le monde, pour ceux qui peinent et qui travaillent, la foi
réconfortante dans un Dieu unique de justice et de bonté... C'est ià
[en Syrie] vraiment que l'idéal grec a trouvé, dans l'idéal hébreu, sa
limitation et son supplément : c'est dans l'ancienne capitale des Séleucides,

agrandie par Antiochus Epiphane, c'est à Antioche, où Juifs et
Grecs vivaient paisiblement côte à côte pendant des siècles, que le

nom de chrétiens fut prononcé pour la première fois. »

SCIENCE ET CROYANCE

M. Edmond Perrier, directeur du Muséum d'histoire nalureite etpré-
sid nt de l'Académie des sciences de Paris, a prononcé, le 27 décembre
1915, dans la séance annuelle de l'Académie, un discours dont nous
extrayons les lignes qui suivent :

«...l'évolution de l'homme a... été dirigée par d'autres lois que les lois
purement physiques. Dans toute la série des êtres dont il est le superbe
couronnement, les intelligences se développent avec une surprenante
rapidité, préparant l'avènement de cette raison qui n'aperçut d'abord
dans le monde que d'inquiétants mystères, mais s'est habituée peu à

peu à le contempler sans effroi, l'étudié, le pénètre, arrive à le dominer,
et qui, auparavant, nous a appris, dans notre course à travers le temps,
que toutes nos émotions, toutes nos douleurs, tous nos jilaisirs peuvent
être ressentis par nos sembiables ou, inversement, se réfléchir vers
nous, créant de la sorte la sympathie, la tendresse et la charité. »

tt Dans ce domaine du sentiment la science ne pénètre pas ; elle en



MISCELLANÉES 321

saurait davantage prendre pied dans celui des croyances. Il fut un
temps où, s'appuyant sur la balance dont le fléau ne s'infléchit jamais
après que deux poids égaux de matière ont été placés sur ses plateaux,
on pouvait croire fa matière indestructible, éternelle par conséquent et
prétendre qu'elle existait seule dans le monde ; c'était une croyance
comme les autres, et qui avait sur elles l'avantage de sembler vérifiée
par l'expérience. Cet avantage en faisait une sorte de contre-reiigion
qu'ont professée pendant longtemps, non sans quelque tyrannie
dogmatique, les esprits soi-disant indépendants. Mais voilà que les
recherches des Becquerel et des Curie parviennent à isoler le radium,
que le radium, à peine isolé, ne nous montre plus dans la matière qu'une
immense condensation d'énergie qui se libère pour transformer tout ce
qu'efle touche, en laissant derrière elle comme résidus, à la place du
radium disparu, des corps nouveaux : de l'hydrogène, de l'hélium,
susceptibles de se résoudre eux-mêmes en corps inconnus sur la terre,
apparaissant momentanément dans la lumière des nébuleuses, l'archonium
et le nebulium, avant de se confondre à leur tour, avec la substance
fondamentale et homogène du grand Tout. La matière n'est donc plus
éternelle, elle peut se dissoudre et disparaître dans l'universel et impondérable

inconnu où s'élabore, se transforme et voyage toute force, à une
vitesse presque instantanée. Tout ce qui est intangibie, résistant, tout
ce qui est accessible à nos sens peut s'effondrer, en sorte qu'il ne
resterait plus qu'un vide effroyable devant ceux qui auraient mis dans ce
qu'ils nous montrent leur unique foi. Par surcroît, notre confrère Pierre
Puiseux vient de nous avertir que le soleil lui-même ne mourra peut-
être pas lentement, comme nous le pensions, en perdant ses radiations
puissantes, sa lumière, sa chaleur, sa fluidité, pour se consolider en une
morne masse pierreuse, incapable d'entretenir la vie que seul il maintient
sur la terre et qu'il a peut-être créée, pour se résoudre enfin en fragments
dissociés, errant sans but, dans les ténèbres d'un ciel qu'il illuminait
jadis. Il se peut que, brusquement, en pleine possession de tous ses

magnifiques attributs, après une explosion formidable, telle que celle
qui semble avoir marqué la fin de plus d'une étoile, il se dissolve
totalement et se fonde, fui aussi, dans l'infini de l'éther, abandonnant à un
désarroi sans nom tout le système des astres qu'il régit. »

te L'éther, l'invisible éther que nous avons nommé sans le connaître,
mais qui pénètre et baigne tout, serait donc le réservoir infini d'où tout
sort, où tout s'anéantit, où la matière se forme sous l'influence de mouvements

de vibration, qui sont les forces, et vient s'évanouir plus tard
dans l'impondérable. Seul le mouvement conditionne l'éther et le fait
sortir de son indifférence. Tout mouvement — el qui nous dira d'où vient
l'impulsion première! —tout mouvement l'ébranlé, persisteplus oumoins,
se propage et s'éteint après s'être fait tour à tour lumière, électricité,
chaleur, matière, attraction, rayons invisibles, imperceptibles mais puis-



322 MISCELLANÉES

sants, et avoir créé enfin, dans les corps vivants, cette unitiémystérieuse
qui apparaît directement dans les plus élevés d'entre eux. sur l'existence
de laquelle nous n'hésitons pas, et que nous appelons leur conscience, et

et Où s'arrête cette évolution grandiose? Ici la science ignore et peut
seulement supposer, ou, si l'on veut... espérer, et cela seul enlève à
toute philosophie le droit de fonder sur elle une négation. Elle refuse
de livrer bataille à aucune croyance, quelle qu'elle soit, dans le domaine
de la conscience et de l'esprit, parce que ces domaines, elle ne peut les
contempler que du dehors. Elle arrive jusqu'à leur frontière ; loin de
les méconnaître, elle confirme leur existence, mais elle n'a aucun moyen
d'y pénétrer. Elle ne s'enrégimente sous aucun drapeau, et reprend à
son compte ce cri de suprême sagesse que le Christ a jeté aux hommes
de bonne volonté : «Aimez-vous les uns les autres !» C'est l'heure ou
jamais de le faire entendre. »

DEUX ARTICLES SUR GASTON FROMMEL

Parmi les articles parus en 1916 sur l'Apologétique de Frommel,
nous signalons à nos lecteurs deux comptes rendus remarquables
provenant de la Suisse allemande.

M. Paul Wernle, recteur de l'Université de Bàie, a consacré une.
longue étude à la Vérité humaine (elle a paru dans le Sonniagsblatt
des Basler Nachrichten, les 7, 14 et 21 mai); étude fort distinguée à

tous égards, tant par les considérations historiques qui l'ouvrent, que
par la discussion théorique à laquelle M. Wernle soumet le système
théologique de Frommel ; étude remarquable surtout par la pénétration
avec laquelle son auteur dégage les traits dominants de la personnalité
religieuse de Frommel, et montre comment, chez lui, le croyant a
inspiré le théologien.

Tout récemment, M. Adolf Keller, pasteur à Zurich, qui s'est
spécialisé dequis plusieurs années dans les recherches psychanalytiques
appliquées à la religion et à l'enseignement religieux, et qui est l'un
des représentants les plus en vue de l'Ecole de Zurich, a donné à
Wissen und Leben (io nov. 1916, p. 97-116) un article très étendu, tout
à fait significatif, et qu'il faut lire: Les jugements que porte le pasteur
de Zurich sur la pensée religieuse de Frommel sout fort curieux et
prêteront certainement à ta discussion. L'article de M. Keller débute par
une caractéristique aussi symjiathique que clairvoyante (un peu subtile,

peut-être) du mouvement des idées religieuses en pays romand.

R. G.


	Miscellanées

