
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 4 (1916)

Artikel: La science et la foi

Autor: Berthoud, Aloys

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379978

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379978
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA SCIENCE ET LA FOI (i)

Le premier devoir de la philosojihie religieuse qui vise à une
synthèse universelle, est de marquer son rapport avec les
autres sciences et de délimiter son propre domaine, en tenant
compte de tous leurs résultats vraiment acquis. Elle ne saurait
faire abstraction des découvertes modernes de l'astronomie, de
la paléontologie, de la critique historique, de la psycho-physiologie

et autres branches du savoir humain ; car il faut bien que
nos diverses connaissances forment un tout, et que notre esprit,
qui est un, les ramène à l'unité dans sa conscience. De là
l'obligation préalable de confronter la science et la foi et de définir
impartialement leurs rôles respectifs.

Il ne s'agit pas. bien entendu, de comparer la place qu'elles
occupent dans le monde ou dans l'histoire, quelque considérable
et attrayant que put être un pareil sujet. Nous laissons de côté
les magnifiques conquêtes de la science et leurs multiples
applications à l'industrie, aux besoins pratiques de la société, à

l'amélioration du bien-être, de même, hélas, qu'au jierièctionne-
ment des engins de guerre. Ce qui va retenir notre attention,
c'est le but qu'elle poursuit de projios délibéré et sa méthode
de travail.

Nous n'avons pas non plus à parler de la foi déjà fixée,
intellectualisée dans les credo traditionnels, ou cristallisée dans
ces institutions vénérables qu'on nomme les Eglises. Nous la

prenons dans son principe élémentaire, à sa source première et

(i) Fragment d'un discours prononcé le 19 octobre 1316 à la séance de
rentrée de la Faculté évangélique de Genève.



LA SCIENCE ET LA FOI 3o5

intime, où elle ne fait qu'un avec la vie psychique elle-même.

A nos yeux, la science et la foi sont deux fonctions cardinales
et parallèles de l'esprit, des activités spontanées, aussi légitimes
et irrépressibles l'une que l'autre. A la manière du chariot antique,

le progrès du genre humain est porté par elles comme sur
deux roues également nécessaires, qui se supposent mutuellement.

Otez l'une de ces roues, n'importe laquelle, il versera
promptement dans les* fondrières. Voiià le résumé de notre
discours. „.

* *

Qu'est-ce que la science C'est l'application rationnelle de

notre faculté de connaître à tout ce qui lui est accessible ; c'est

l'art d'acquérir le savoir. Elle a pour mandat de constater les

faits et la relation qui les unit, de dresser la hiérarchie des

espèces, des genres, des familles, des règnes, jusqu'à former un
vaste réseau embrassant la totalité des choses, et où chacune
ait sa place numérotée dans l'enchaînement des causes et des

effets. Sans être déterministe ou athée d'intention, elle l'est par
sa méthode : déterministe, parce que son but est d'établir entre
toutes les réalités composant le monde, un lien logique et
nécessaire qui exclut la liberté ; athée, dans le sens premier du
mot (avec alpha privatif), parce que l'idée de Dieu est d'un autre

ordre, qui ne la touche point.
Donc, ne connaissant que des causes secondes, elle exjdique

tout par le milieu ou les antécédents, et ne saurait se départir
de cette règle sans paraître se démentir. Aussi ne peut-elle
tolérer ni hiatus ni coupure dans la trame universelle. Quand
par hasard elle se heurte à un phénomène qui semble réfrac-
taire à ses classifications, elle ne le lâche plus qu'elle n'ait tissé
autour de lui quelque ingénieuse hypothèse, qui comble
provisoirement la lacune et le fait rentrer dans le rang. C'est ainsi

que, faute de données positives sur l'origine de l'homme, elle le
rattache théoriquement à^la série animale, en supposant l'existence

antérieure de types intermédiaires disparus : les anthropoïdes.

Procédé correct, à condition qu'elle n'érige pas ses

hypothèses en dogmes et ses conjectures en faits acquis. Les
hypothèses sont des lignes idéales, formées de points suspensifs

en attendant mieux Il n'est pas licite de les convertir en
lignes continues et définitives. Et c'est ce qu'on fait trop souvent.



3o6 ALOYS BERTHOUD

Le regretté F. Pillon, directeur de l'Année philosophique de

Paris, mort en ie*i4i a signalé la tentation qu'ont les savants
cede tenir pour vérités certaines les hypothèses inductives que
suggère la science». Et il ajoutait : ee C'est par ces hypothèses
que la science jiroprement dite tend à se transformer en une
philosojihie déterministe, matérialiste, athéiste» (1909, p. i38).

Le danger est d'autant plus sérieux que, dejiuis les découvertes

de l'hypnotisme et de la ee subconscience », depuis les
révélations sensationnelles de la psychologie exjiérimentale, la
science moderne a envahi toutes les sphères de la vie humaine,

y compris celles dont la foi semblait avoir le monopole. Il n'est

pas jusqu'à ces grandes crises reiigieuses, individuelles ou
collectives, dites conversions ou réveils, dont elle n'ait entrepiis
de percer à jour le mécanisme comjdexe et de formuler les lois.
Il faut en jirendre son parti : pas de sanctuaire où elle ne

pénètre, pas d'enclos réservé qu'elle ne regarde comme sien
Dune manière générale — au moins jusqu'à ce jour — la

science envisage l'univers comme une colossale machine, qu'elle
s'efforce de démonter jiièce à pièce pour en mettre à nu les

moindres rouages. Analyser, décomposer, disséquer, tel est son
travail de jirédilection, jiareil à celui de l'enfant qui casse un
jouet jiour voir ce qu'il y a dedans. Son ambition est de tout
savoir, de tout exjdiquer, de réduire tous les jihcnomènes à

leurs éléments simjdes, quitte à passer ensuite la main aux
philosophes, qui ont la mission de reconstruire en systématisant
les résultats. Il est donc évident que, par sa tendance coutu-
mière, professionnelle, elle va en sens inverse de la vie, dont la
formidable jioussée a contraint la nature à se surjiasscr elle-

même, à se conijiliqùer toujours davantage, à s'élever de la
matière inerte à l'esjirit conscient, de la nébuleuse primitive à

l'homme civilisé du XXe siècle, à travers toutes les étapes de

l'évolution universelle.
Eh bien, la science moderne entend faire le même chemin à

rebours tlans toute sa longueur. Elle tient à redescendre de

degré en degré cette superbe échelle de Jacob, jiaree que les

mystérieuses circonvolutions de la vie et sa montée en spirale
déroutent sa passion rectiligne et son besoin logique. Elle n'a

pas de rejios qu'elle n'ait rattaché les plus hautes manifestations
de la vie mentale, religion, morale, esthétique, à des ébranle-



LA SCIENCE ET LA FOI 307

ments cérébraux ou affectifs, et ramené les faits jisychiques à

des phénomènes biologiques, ceux-ci à des réactions
physicochimiques, et ces dernières, enfin, aux lois mécaniques de la
matière. De sorte qu'on jieut affirmer, sans paradoxe, que jdus
la science jirogresse, jilus elle est... régressive. Son idéal serait
l'instauration d'un immense musée anatomiejue, où tous les êtres
du monde entier et leurs organes seraient méthodicjuement
alignés, selon leurs fonctions resjiectives, et pourvus chacun d'une
étiquette. Son triomphe est de résoudre en formules algébriques
tous les genres de réalités.

Dès lors, il est jiermis de se demander ce que devient l'homme,

à la merci de l'inexorable scalpel. Et la réponse s'impose.
Pour la science comme telle, l'homme est un échantillon jiarti-
culièrement intéressant du musée d'histoire naturelle, un
merveilleux jiroduit de l'évolution cosmique, mais pourtant simple

phénomène, apparition éphémère comme la brillante écume
des flots de l'océan. J'ajoute qu'il serait jiuéril de s'indigner,
inutile de vouloir ré j)rimer la science dans cette œuvre de
dissociation et de réduction, qui est sa jirincipale raison d'être et la
condition même du savoir. Nul pouvoir au monde ne saurait
fixer une barrière à ses recherches et lui dire avec autorité : et Tu
iras jusque-là et jias jilus loin »

En vertu de quoi le ferait-on Voulez-vous l'empêcher de

perfectionner ses instruments, d'améliorer son télescojie pour
sonder l'infiniment grand, et son microscope jiour déchiffrer
l'infiniment jietit Il va de soi que tous les faits à sa portée (je
souligne le mot), relèvent de son emjiire, et il est dans sa

nature de ne reculer jamais. Sa projiension à manijiuler tout ce

qu'elle rencontre et à le classer, a quelque chose de fatal. On
dirait que. semblable aux phénomènes dont elle parle, elle est

jiousséc jiar une force irrésistible à suivre sa pente jusqu'au
bout. Et ce n'est pas toujours de gaîté de cœur que ses plus
illustres rejirésentants procèdent de la sorte ; c'est cjue, jiris
eux-mêmes dans l'engrenage, ils sont dominés et entraînés par
l'esjirit scientifique, anquel ils se sont voués corps et âme.

Le grand philosophe de l'évolution, Herbert Spencer, le
confesse avec mélancolie : ee II n'y a, dit-il, aucun plaisir à avoir
conscience qu'on n'est qu'un atome infinitésimal sur un globe qui
est infinitésimal lui-même, comparé à la totalité des mondes...



3o8 ALOYS BERTHOUD

Le désir de savoir ce que tout cela signifie n'est pas moins vif
chez les agnostiques que chez les autres et il a toutes leurs
symjiathies. Mais, ne jiouvant découvrir eux-mêmes aucune
interprétation, ils éprouvent de douloureux regrets à ne pouvoir

accepter davantage l'interprétation qu'on leur offre ». (i)
Aveu touchant et instructif de la part d'un philosophe de

cette envergure Mais sa ee douleur » même, en excitant notre
sympathie, fait naître en nous le soupçon qu'il doit être victime
de quelque malentendu. Son imjiuissance à découvrir ee l'inter-
jirétation si vivement désirée », ne semble-t-elle pas nous avertir
qu'il s'est trompé de route, en la cherchant par la voie intellectuelle

ou scientifique Comment n'a-t-il jias vu qu'avec une
jiareille méthode il devait aboutir à une impasse Le jiroblème
de la ee signification » du monde, n'est jias du ressort des sciences

ni de philosophies qui se bornent à les résumer, tel le
positivisme. Enchaînée au monde ee jihénomcnal », ce cjui veut dire
le monde des apparences, la science se meut à la surface des

choses et n'atteint jias les ultimes réalités. Il lui apjiartient, et
c'est déjà beaucouji, d'épeler mot à mot le grand Livre de l'univers,

pour nous montrer la figure, le comment de ce vaste
organisme ; mais le pourquoi lui échapjiera toujours, ou mieux

encore, ne la concerne point.
Renan, avec qui je suis rarement d'accord, a exprimé une

pensée qui me paraît juste et profonde : il a dit que ec si l'humanité

n'était qu'intelligente, elle serait athée ». Elle le serait du
moins sans s'en ajierccvoir, sans en faire un système, et voici
pourquoi : notre faculté de connaître est un jiouvoir neutre.
C'est un miroir où se reflètent indifféremment toutes choses,
bonnes et mauvaises, une agence anonyme cjui reçoit avec une
égale comjilaisance tous les matériaux qu'on lui envoie pour les

convertir en idées, qu'elle jette ensuite dans la circulation sans
souci de leur valeur intrinsèque.

Or, quand l'esprit humain, n'ayant d'autre passion que la
curiosité intellectuelle, se dépersonnalise à force d'objectivité ;

cjuand ii n'est jilus qu'un réflecteur de la scène changeante du
monde, on peut lui ajipliquer le mot de Sainte-fieuve. dépeignant

son propre état d'âme : et L'intelligence luit sur ce cime-

(i) Année philosophique, 1909, page 102.



LA SCIENCE ET LA FOI 3og

tière comme une lune morte ». Le tort des savants agnostiques
n'est pas d'aimer la science et de s'y adonner sans relâche, mais
de se laisser absorber par elle, de s'y enfermer comme dans une

tour d'ivoire d'où ils ne savent plus sortir. Ils ne devraient

jamais oublier la maxime de Térence : ce Je suis homme, et rien
de ce qui est humain ne m'est étranger». L'homme est plus et

mieux qu'une machine pensante, qu'un cerveau enregistreur de

phénomènes : il a une âme qui vit, qui sent, qui aime, souffre,

pleure, chante, espère...
* *

C'est ici que la foi intervient et qu'elle jirend sa revanche.

Qu'est-elle, dans son essence intime, sinon une protestation de

l'idéal contre la réalité A l'inverse de la science, qui opère en

sens contraire de la vie, la foi. dans son germe initial, n'est
autre chose que la vie elle-même, jaillissant des profondeurs de

l'âme jiour s'élever plus haut, la vie parvenue chez l'homme au
stade supérieur de l'évolution organique et qui ne peut arrêter
son élan ; c'est la vie continuant son mouvement ascensionnel,
appelant de ses vœux son éjianouissement intégral et anticipant
l'avenir, la vie en travail d'enfantement jiour se créer de
nouvelles formes d'existence et cherchant, jiar delà les phénomènes,
à rejoindre la source infinie de l'être.

Et comme la vie est une synthèse où chacune de nos facuttés
a sa part, ii en est de même de la foi. Synonyme de fidélité et
de confiance, elle n'est digne de son nom que si le cœur et la
volonté s'en mêlent. La confondre avec la croyance, acte purement

intellectuel, est une erreur aussi funeste que répandue,
qui fait d'elle un ce corps mort» (Jacq. n, 26). En élaguer la

croyance est un raffinement jilus moderne, mais pas moins
faux, puisque c'est la priver d'intelligence et lui crever les yeux.
Or, une confiance^aveugie est une déraison. Ce n'est jias tel de

nos organes, à l'exclusion des autres, qui alimente la foi. Issue
de l'âme entière, elle est un centre d'énergies où l'analyse distingue,

comme principaux facteurs, le sentiment religieux, la soif
du bonheur, l'instinct moral, le besoin de pardon, et même, à

entendre Platon, qui en parle avec enthousiasme, faut-il y joindre

le sens esthétique, l'intuition de la beauté pu?*e, idéale,
incréée. Voilà, à des degrés divers, autant d'éléments fondus
ensemble dans la foi et dont ec l'union fait la force », mais qui



3lO ALOYS BERTHOUD

jieuvent aussi — c'est le cas le jilus ordinaire — se dissocier,
et jiar là même s'égarer, s'apjiauvrir, se corrompre.

Le tourment de l'infini, par exemjde. si cher aux Hindous,
l'émotion mystique sans la conscience du devoir, n'est jias
encore la foi. Elle en est. si l'on veut, la pulsation primaire,
mais elle n'est guère en soi qu'une asjiiration sourde et inquiète
vers cet Inconnu dont l'invisible jirésence nous frôle de toutes
parts, un effort haletant de l'âme qui, selon le mot de l'apôtre,
« cherche Dieu en tâtonnant » (Act. xvn, i-f). Et, tant que la
circulation n'est pas rétablie entre le ciel et la terre, tant cju'il
n'a pas rencontré son véritable objet, le sentiment religieux, ne

jiouvant rester susjiendu dans le vide, retombe fatalement sur
lui-même et se repaît de ses propres rêves, qui, sous le nom de

mythologies, trompent sa faim sans fassouvir.
La religion parfaite sera celle qui, ramenant à l'unité les

multijiles tendances que comjiorte ta foi. leur donnera satisfaction

à toutes simultanément. L'Evangile a accompli ce miracle.
On le voit, entre la science et la foi, il y a dissemblance

foncière, contraste absolu. Ce n'est que jiar une illusion d'optique
ou un abus de pouvoir — aussi fréquent d'un côté que de l'autre

— qu'elles en viennent à se heurter. Car, si elles forment
antithèse, c'est que leurs rôles sont comiilémentaires et qu'elles
sont chargées, jiar leur concours mutuel, de fournir à l'homme
la vérité totale, qui doit le guider dans sa marche en avant.
Leur seul trait commun, eu effet, est qu'elles ont pour objectif la
vérité, saisie par chacune d'elles sous un angle spécial, (i)

ee Qu'est-ce que la vérité » demandait Pilate. Je réponds :

c'est le rapport normal entre l'idée et le fait. Elle est toujours
cela et jias autre chose ; rien de jdus, rien de moins. Seulement,

pour considérer ce rapport, la science et la foi se placent à deux

points de vue ojiposés et irréductibles, qui sont comme les pôles

extrêmes de la mentalité humaine. Je dis que la vérité unit
l'idée et le fait, et qu'elle résulte invariablement de leur relation
correcte. Mais elle jieut les joindre, soit en allant du fait à

l'idée, soit en jiassant de l'idée au fait. Le premier de ces modes

caractérise excellemment l'esprit scientifique, le second l'esjirit
religieux.

(i) La théorie exposée ici est le développement de celle que j'avais déjà

esquissée en 1898 dans mon Apologie du christianisme, pages 267 et 268.



LA SCIENCE ET LA FOI 3ll

C'est la norme cjui diffère, selon qu'il s'agit de la vie ou de

l'intelligence, du domaine jiratique ou du domaine théorique.
Dans ce dernier, le fait est la norme de l'idée, parce qu'il constitue

l'élément fixe, définitif, à cjuoi l'on ne peut rien changer :

ce qui est, est ; on n'invente pas la nature ou l'histoire, on les

constate. C'est donc à l'idée de se conformer au fait, pour que
le résultat mérite le nom de vérité. Aussi bien, la science
modifie-t-elle constamment ses idées, ses lois, ses hypothèses, — et

aujourd'hui plus que jamais, — à mesure qu'elle découvre de

nouveaux faits.
Dans la sphère jiratique, qui est celle de la vie, la marche

est inverse. Un être vivant n'est dans le vrai, dans la ec vérité »

que s'il remplit sa destination, s'il obéit à la loi de son être,
s'il est conforme à son idée. Le fait est ici l'élément mobile,
accidentel, dont l'idée, ou l'idéal, est la norme sujirême. Tel est
le domaine de la foi : elle a pour objet essentiel ce qui doit être.
A la genèse de toutes ses affirmations, même les plus transcendantes,

il y a un jugement de valeur qu'elle porte sur les choses,

sur l'homme, la nature, l'histoire. C'est ainsi qu'elle postule
Dieu, la liberté, le monde à venir, la vie éternelle, et tout ce

que ces réalités présupposent quant aux origines et aux fins de

l'univers.
De là une série d'énoncés se groupant en un credo, expression

toujours approximative, mais indispensable, de la vie
intérieure. Car la vie ne peut demeurer à l'état de fluide insaisissable.

Elle riscjuerait de se perdre en se volatilisant. Elle tend à

s'extérioriser, non pour déchoir, mais pour monter plus haut,
par un travail organique tout aussi naturel que celui de la sève
dans la plante. De la racine sort une tige, qui prend de la
consistance jiour porter les rameaux, les feuilles et les fruits. De
même, à proportion qu'elle devient consciente, la foi se crée un
exposant inteifectuet qui fui jiermet de se propager au dehors ;

elle recueille ses impressions, ses expériences, se ramasse elle-
même, pour ainsi dire, et formute ses princijies religieux et
moraux dans un système doctrinal, élémentaire ou non, qui la
rend capable de parler et d'agir en connaissance de cause.

Mais, voici le point délicat. La foi ne possède pas la vertu de
se discipliner elle-même. Force expansive et primesautière, qui
va droit son chemin ayant l'infini devant elle, elle n'a pas qua-



3l2 ALOYS BERTHOUD

lité pour être son propre régulateur. Visant à l'absolu, elle ne
doute de rien, ne connaît pas le relatif, ignore les nuances,
néglige la durée et prend aisément ses visions jirophétiques
pour des réalités actuelles ou imminentes. Affirmer, affirmer
encore, elle s'en donne à cœur joie, sans tenir compte des jios-
sibilités et des contingences, de sorte qu'il lui arrive souvent
de dépasser ia mesure et de concevoir les choses autrement
qu'elles ne sont.

Elle est, sans doute, selon la belle déclaration de l'épître aux
Hébreux (xi,i), tt une vive rejirésentation des choses qu'on espère
et une démonstration de celles qu'on ne voit point ». Mais il ne
lui sied pas de légiférer sur celles cju'on voit, de se jirononcer
a priori sur les faits de l'ordre naturel ou historique. 11 ressort
de nos définitions mêmes, qu'elle doit ici marcher d'accord avec
la science, dont les informations lui servent d'écran, lui fournissent

un moyen de jalonner ou de circonscrire son chamji visuel,
et, le cas échéant, de rectifier ses jiostulats dans le détail en

précisant leurs contours.
Plus la foi est impulsive, a de superbes envolées, plus elle

doit sentir le besoin d'un modérateur, d'un ee stabilisateur » qui
la maintienne en éejuilibre. Autrement, à l'exemple d'aviateurs
imprudents, elle pratiquera une devise de casse-cou : tout ou
rien Dieu est pour elle le Créateur tout-jiuissant des cieux et
de la terre Elle en a déduit que l'univers, tel qu'il est, fut tiré
du néant par un miracle instantané. Elle reconnaît dans l'homme
un fils de Dieu Elle en a conclu que, par une opération directe
et immédiate, l'homme est sorti parfait des mains du Créateur,
comme Minerve du cerveau de Jupiter. Elle salue dans le Christ
le Fils unique du Père, ce manifesté en chair » Elle en inférait
jadis que Jésus de Nazareth jouissait de tous les attributs infinis

et n'était un homme cju'cn ajiparence. Elle sait que l'Evangile

garantit aux croyants ce la vie et l'immortalité »? Elle a cru
y voir que, dès l'instant de la mort, les âmes individuelles
cessent tout à couji d'être dépendantes de leurs organes et solidaires

de la race, et qu'elles entrent dans la béatitude sans attendre

le dénouement du drame universel. Elle discerne dans la
Bible la Parole de Dieu Partant de là, l'Eglise a statué l'infaillibilité

des Saintes Ecritures et ee l'insjnration plénière » de tous
les livres du Canon Que voulez-vous La foi ne peut s'em-



LA SCIENCE ET LA FOI 3l3

pêcher de dogmatiser à ses risques et périls. On le lui
reprocherait en vain ; c'est plus fort qu'elle : il faut bien qu'elle
ce objective » son divin contenu et donne un corps à son idéal, (i)

J'ai dit qu'il serait puéril d'entraver la science et de lui crier :

halte-là Il ne le serait pas moins de tenir ce langage à la foi.
On ne saurait d'avance leur fixer de limite ni à l'une ni à l'autre.

Elles sont aux antipodes, mais chacune d'elles, coûte que
coûte, veut embrasser tout l'horizon, l'une du point de vue
céleste, l'autre du jioint de vue terrestre.

Le tort de la foi (ou plutôt des croyants, car elle est bien
innocente de leurs travers), c'est d'être fébrile et impatiente, de

vouloir, dans son incompréhension des lenteurs de l'histoire,
brûler les étapes, antidater les faits et disposer à son gré ce des

temps et des moments, que te Très-Haut se réserve de régler à

sa guise » (Act. i, j). Son tort est d'oublier un peu trop la
terre pour le ciel, de méconnaître volontiers le jeu des causes
secondes, de voir partout l'absolu, d'exagérer la part du
surnaturel ici-bas ; ou, si l'on préfère, d'accentuer le doit être au
détriment de ce qui est, et d'empiéter ainsi sur le terrain de la
science, qui a justement pour mission d'étudier le donné, de

constater ce qui est.
Même sous le régime du christianisme, qui l'a libérée de tout

joug, la foi ne peut éviter l'erreur et la superstition qu'en recourant

aux lumières de la science, seule en situation de remettre
les choses au point. Qu'on se souvienne de Galilée Et que
serait devenue la grande rénovation religieuse du xvie siècle, si
nos Réformateurs n'avaient pas été de savants humanistes Efle
eût été impossible, ou elle eût échoué sur les plages arides du
fanatisme sectaire.

Il est donc dans l'intérêt de la religion elle-même de consentir
de bonne grâce à ce contrôle nécessaire. Non qu'elle doive adop-

(i) Dans son étude, très remarquée, sur La science et la foi, M. Adolphe
Ferrière supprime entre elles toute chance de conflits en réduisant la
première à n'être qu'une méthode, et la deuxième qu'une aspiration. Malgré la
grande part de vérité que renferment ses considérants, cette solution,
toute théorique, me semble un peu cruelle et contre nature. Elle attache les
deux rivales par le pied à deux piquets distants l'un de l'autre, comme
deux chèvres dans un pré, pour les empêcher de se battre Au fond, toutes
deux renferment les prémisses d'une conception générale du monde.

ai



3l4 ALOYS BERTHOUD

ter sans examen les hypothèses, souvent sujettes à caution, des

savants, mais ee éprouver toutes choses et retenir ce qui est bon».
Si elle ne doit pas se laisser juguler par la science, elle à dû
moins l'obligation sacrée de respecter scrupuleusement ses

droits et de lui témoigner une bienveillante neutralité, au lieu
de frapper de suspicion ses inlassables recherches.

Seulement, il importe que la réciproque soit vraie, si l'on
veut jiromouvoir le genre humain vers ses glorieuses destinées.
Nous avons vu où la science finit par aboutir, en monojiolisant
la culture. Liée au déterminisme, ce rouleau comjiresseur qui
pulvérise tout sur son passage, et dont le savant lui-même ne

peut se dégager que par un acte de foi, elle tend à miner lès

fondements de la personnalité, à faire de l'homme un automate,
à paralyser ses motifs d'action bonne, à effacer graduellement
chez lui le sens de la vie et la distinction du bien et du mal.
C'est la foi qui la sauve d'elle-même Qu'elle veuille donc à son
tour, ne pas sortir de sa compétence jiour contrarier sa rivale
dans son épanouissement légitime. Elle y perdrait sa peine, et
un peu de son prestige, car la foi, d'un couji d'aile, se met à

l'abri de ses atteintes...
Le sage qui, selon le vœu de Pascal, cherche à ec se dépasser

pour être pleinement homme », se laisse tout ensemble inspirer
par la foi et instruire par la science. Il leur tend la main comme
à deux associées, sachant bien qu'il ne peut renoncer à leur
commune étreinte sans se diminuer lui-même, (i)

Aloys Berthoud.

(i) «La science et la religion, loin de s'entre-détruire, s'unissent normalement

pour donner à la vie humaine toute sa puissance et toute sa
grandeur. » (Boutroux)


	La science et la foi

