Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 4 (1916)

Artikel: L'idéal évangeéelique dans son application a la vie réelle. Partie 1, Le
chrétien et les nécessités matérielles

Autor: Bridel, Philippe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379975

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379975
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’IDEAL EVANGELIQUE DANS SON APPLICATION A LA VIE REELLE (%)

I. — LE CHORETIEN

ET LES NECESSITES MATERIELLES

« Précher la morale est facile, a écrit Schopenhauer (1) ;
le difficile, c’est de la fonder »; il entendait par 14 : déter-
miner philosophiquement quelle en est la base. '

Je ne suis point convaincu de la juslesse de cel aphoris-
me. Certes, le travail du penseur, qui cherche a définir le
fondement de la morale, est ardu. Mais des difficultés non
moins grandes, peut-étre, bien que d'un autre genre, ne se
présentent-elles pas quand il s’agit de tirer les conséquen-
ces du principe établi, d’appliquer la loi générale aux cas
particuliers et concrets ? Car c’est &, sans doute, ce dont il
faut s’occuper, ¢’est la ce qu'il faut avoir, au moins partiel-
lement, effectué quand on s’avise de « précher la morale »,
et, ajoutons-le, quand il s’agit de la pratiquer.

En tout domaine il en est ainsi; en tous, s’il est vrai que
la science pure a ses sommets escarpés et parfois vertigi-

(*) Cette étude a été composée pour la séance de rentrée de la Faculté
de théologie de I’Eglise libre du canton de Vaud (12 octobre 1916), ot elle a
été, en effet, lue en partie. Les lecteurs voudront bien tenir compte de cette
circonstance, qui explique la forme générale et certains détails de notre
rédaction.

(1) De la volonté dans la nature (p. 128); et épigraphe de Le fondement
de la morale. :

17



250 PHILIPPE BRIDEL

neux, il est certain aussi que l'art d’application a ses four-
rés épineux, ses foréts obscures, ou ne s’avancent ni
sans effort ni sans danger ceux qui ont 4 s’y frayer un pas-
sage, ceux en particulier dont la tiache est d’ouvrir les sen-
tiers devant les pas de leur prochain. Les hautes mathéma-
tiques sont une chose, les calculs de I'ingénieur en sont une
autre ; autre est la tache du physiologiste, autre celle du
praticien qui doit diagnostiquer I'état d’'un malade et lui
prescrire des remedes appropriés. Il est oiseux de disculer
laquelle de ces deux sories de travaux est la plus délicate ;
une chose est certaine, c’est que ni l'une ni l'autre ne
s'effectuent sans peine, qu’elles réclament l'une comme
l'autre beaucoup d’attention, avee la mise en ouvre de
facultés assez dissemblables : puisqu’il est fréquent que
tel qui brille dans I'un des domaines réussisse médiocre-
ment dans lautre, et que rarves sont les hommes doués
d’'une maniére assez riche pour exceller des deux parts.

Pour en revenir a la morale : il serait facile de faire voir
combien souvent les auteurs qui en ont exposé le systéme
se sont trouvés embarrassés quand il s’agissait pour eux de
rattacher & leur éthique abstraite et générale (quel qu'en
fat, du reste, le principe) 'ensemble des devoirs pratiques
généralement admis par la conscience de leurs contempo-
rains et qu'eux-mémes ne songeaient pas & contester.

Bornons-nous & rappeler comment Renouvier (1) a signalé
cette difficulté, indiqué la source d’ou elle provient et, du
méme coup, prétendu la vaincre, en faisant remarquer
qu'en morale le passage du principe aux conséquences ne
s‘opére pas sans étre accompagné fatalemient d’une autre
mutation, a savoir le passage d'un « état de paix », présumé
par la théorie, & un «état de guerre », qui est 1'état de fait
régnant entre les hommes. Ce philosophe ¢éclaire sa pensde
au moyen d’une comparaison avec les mathématiques, que
Pon peut développer dans les trois points suivants :

(1) Science de la morale, tome 1, p. v-vII, 349 et suiv., 356,.etec.



LE CHRETIEN ET LES NECESSITES MATERIELLES 251

1° Comme notre raison construit les mathématiques pures
en opérant sur les nombres et sur les figures absolues de la
géométrie, ainsi dans un auirec domaine elie construit et
nous impose de rigoureux théorémes concernant la facon
d’agir d’un « étre raisonnable », vis-d-vis de lui-méme, vis-i-
vis de la nature, et vis-a-vis d’autres étres raisonnables.

2¢ Chacun sait que, lorsqu’on les applique aux objels ou
aux forces gque nous rencontrons dans la nature, les vérités
mathématiques y perdent forcément quelque chose de leur
exactitude : par exemple, tandis que dans l'abstrait 2 est
tout juste le double de 1, il ne se rencontre pas en réalité
deux pommes qui, prises ensemble, fassent exactement le
double de 'une d’entre elles. De méme, dit Renouvier, la
formule de l'idéal moral ne saurait s’appliquer d'une facon
parfaite a la vie telle que nous sommes forcés de la mener;
et, en particulier, les regles concernant nolre conduite ra-
tionnelle envers des « étres raisonnables » se voient néces-
sairement altérées du fait que ce n’est pas & des hommes
vraiment raisonnables, & des hommes parfaitement et cons-
tamment justes que nous avons affaire : de sorte (ue,
si nous organisions notre conduite d’apreés les données
idéales, nous vivrions dans le faux, et que, loin d’atteindre
notre but, qui est le triomphe de l'ordre moral, nous en
aménerions rapidement la ruine.

3o Ce que nous devons done nous efforcer de réaliser, ce
n’est pas, dit ce philosophe, une perfection chimérique,
mais une conduile aussi conforme & l'idéal que cela est
actuellement possible, une conduite propre a frayer effecti-
vement la voie a des réalisations subséquentes de l'idéal,
qui puissent devenir de plus en plus complétes. Et pour
cela, de méme que nous ne cessons de culliver les mathé-
matiques pures et nec les laissons point contaminer par 1'é-
lément d’'inexactitude ui affecte leurs applications dans le
monde concret, ainsi notre esprit doit maintenir en son
absolue pureté la loi morale, qu’il ne s’agit pas de faire flé-
chir au gré des circonstances, mais qui nous demeurera tou-



aba PHILIPPE BRIDEL

jours présente comme régle supréme et au triomphe de laquel-
le nous travaillerons dans le moment méme olt nous sommes
contraints de ne la réaliser que d'une facon partielle.

Si je viens d’exposer cette théorie, ce n’est pas qgu’elle
me salisfasse entierement. Elle renferme une importante
vérité, dont nous avons a tenir compte ; mais elle a pour
point de départ une conception de la morale que jeslime
insuffisante : I'idéal dont elle formule la loi ayant pour nom
« la justice », alors que le notre s’appelle « 'amour ». Kt
ceci m'ameéne & mon sujet propre : Qu'en va-t-il étre de
I'idéal chrétien dans son application & la vie réelle?

Ce probléme-la est d’autant plus redoutable qu’il ne con-
cerne plus, simplement, les inléréts de la science pure en
face de ses adaptations au monde matériel, ni méme la
facon dont nous avons & nous conduire pour satisfaire au
verdict de notre raison pratique, mais ce que nous avons A
faire pour obéir au Dieu trois fois saint et infiniment chari-
table qui nous a acquis a lui au prix du sang de son Fils.
De quelque gravité que puissent éire les (uestions de l'or-
dre dogmatique, celle dont il s’agit ici est plus grave enco-
re : puisque, certainement, 'lEvangile est une source de vie
plutot qu'un systéme de pensées, et que le systéme de pen-
sées dont il peut avoir a réclamer 'appui n’a de valeur, au
fond, qu’en tant qu'il dérive de cette vie méme ou qu'il en
exprime les postulats nécessaires.

Or il est manifeste qu’'en ces matiéres, d’'une souveraine
importance, il regne actuellement un grand désarroi, qui,
d’une facon plus ou moins consciente, trouble beaucoup de
croyants. Il faut avoir le courage d’aborder de front ces pé-
rilleux probléemes. Si je n’ai pas le bonheur d’y apporter
une solution vraiment satisfaisante, au moins aurai-je tenté
de faire mon devoir en assumant ma part du fardeau com-
mun et en provoquant, peut-étre, des critiques, des cor-
rectifs, des compléments, bref un échange d’idées qui vaudra
toujours mieux pour 'Eglise qu'un stérile et malsain silence.



LE CHRETIEN ET LES NECESSITES MATERIELLES 253

Un chrétien ¢’est un « enfant de Dieu» ou, selon une au-
tre formule, moins belle, moins adéquate a la vérité supré-
me, mais plus facile 8 manier peut-éire et qui répond & une
expression plus fréquente dans le langage de Jésus, un
chrétien ¢’est un homme qui appartient au « royaume des
eieux ».

Mais voila que cet enfant de Dieu, ce membre de la fa-
mille du Peére qui est esprit, se trouve revétu d'un corps et
obligé de vivre dans un monde matériel ; et voila que ce ci-
toyen du royaume des cieux passe actuellement ses jours
sur la terre. N’y a-t-il pas dans de telles conditions d’exis-
tence une tragique antinomie ? Celui qui y est assujetti a-t-il
autre chose a faire, en attendant que la mort vienne l'arra-
cher & ces liens, que d’y préluder en diminuant de son
mieux le contact entre son_ étre intime et tout ce qui est
terrestre et matériel ?

C’est ce qu’ont pensé, en dehors du christianisme, de no-
bles esprits auxquels se posait un probleme analogue.
L’ame, dit Platon, est « une plante du ciel et non point de
la terre » ; toule sagesse véritable ne peut donc étre quun
effort pour se dégager du corps ; le philosophe digne de ce
nom aspire &4 mourir, il anticipe par ses désirs et par toute
sa conduite I'’heureux jour ou le captif verra crouler les
murs de sa prison et ou 'dme, comme un oiseau, s’échap-
pera de la cage enfin brisée.
~ Ces doctrines offrent un tel caractére de grandeur, elles
peuvent. sembler si religieuses, qu'on ne saurait s’étonner
en constatant la faveur qu’elles ont souvent rencontrées
dans la chrétienté, de la part de gens dont le plus grand
nombre, sans doute, en ignoraient les illustres patrons.
Toutefois il suffit d’y songer un instant pour apercevoir que
Popposition est flagrante entre une facon de vivre s’'inspirant
de tels principes et celle dont la Bible nous offre & la fois
les regles et les exemples : en quoi Panachorete du désert,



254 PHILIPPE BRIDEL

en quoi les meines du Mont Athos, cultivant 'extase hyp-
notique, ressemblent-ils &4 un Abraham, & un Moise. & un
apotre Paul ?

Un premier point d’opposition, signalant une premiere
errcur de la iendance dont il s’agit, c’est ce quon peut
appeler Uintellectualisme, Il est manifeste chez les auteurs
du systeme, et il tient & leur profession méme de philoso-
phies. Aristote, & la suite de son maitre, dont il ne s’écarle
sur cerfains points (ue pour mieux en révéler ici 'inspira-
tion profonde, Aristote, quand il cherche & définir Dieu, ne
trouve pas de terme plus élevé que celui-ci: la pensée; Dieu,
dit-il, c’est la pensée pure, la pensée indépendante de tout
objei extérieur a elle et qui, par conséquent, lui serait infé-
rieur, « la pensée sc pensant elle-méme ». Puis, lorsqu’il
établit la hi¢rarchie des diverses fonctions auxquelles les
hommes peuvent se livrer, — aprés avoir placé au bas de
Iéchelle les manipulations des artisans ou des artistes qui,
en travaillant sur la mati¢re, fabriquent des objets utiles ou
produisent des ceuvres de beauté, — s’il met & un degré
supc¢rieur de dignité les vertus pratiques, ¢’est-a-dire cet en-
semble d’actions que 'hbomme exerce sur sa propre nature
pour la plier aux fins de la justice et de la pureté, il réserve
le pinacle & ce qu’il appelle la vertu intellectuelle, ¢’est-a-dirve
la connaissance : recherche, découverte et iinalement con-
templation (bien rare, hélas! partielle et toujours fugitive)
de la vérité.

Peut-étre m’arrétera-t-on ici pour me dire quentre la
« pensée », telle que P'entendait Aristote, eb les exercices
abrutissants auxquels se sont liveés eertains religieux, il n’y
a pas d’analogie, et qu’il est vraiment dirange de venir
taxer d’intellectualisme une aititude aussi peu intelligente.
Je répondrai que, sans sortir méme du champ. de la philo-
sophie, on voit la pensée, lorsqu'elle se prend pour but der-
nier, aboutir facilement & 'apologie de U'extase, de cette extase
ou clle vient s’anéantir, mais qui est aussi le terme fatal
auquel elle marche deés qu'elle refuse d’admettre un genre



LE CHRETIEN ET LES NECESSITES MATERIELLES 255

d’activité plus haut qu’elle-méme, dés qu’elle ne veut pas
accepter de se metire au service de fins supérieures. Le néo-
platonisme, dont les germes étaient déja dans Aristote et
dans Platon, fournit & cet égard une preuve historique.

Mais laissons, si I'on veut, le mot d'intellectualisme et, —
pour dénoncer ce (ui fait le vice fondamental de la tendance
en question, sous toules ses formes, depuis les plus hautes
jusqu’aux plus basses, — disons qu’elle a le tort de diviniser
la vie théorétique, d’'exalter la contemplation aux dépens de
I'action.

Or cela est tout & fait opposé & Pesprit de I'Evangile. Qui
ne sait par ceceur la page magnifique ot Pascal a exposé ce
qu’il appelle les trois « ordres de grandeur » : matiere, intel-
ligence, puis, au sommet enfin, la sainteté, la charité, qui
s’éleve au-dessus du savoir d'une distance « infiniment plus
infinic » encore que celle dont le savoir s’éleve au-dessus de
la puissance matérielle ?

Telle est bien la vérilable échelle des grandeurs au point
de vue chrétien. Si notre Dieun est « esprit », cela ne signiﬁe
point qu’il soit exclusivement, ni méme avant tout, intelli-
gence. Il n’est pas cette « pensée pure » qui ne saurail, sans
se dégrader, nous prendre pour objet, ni seulement étre
avertie de notre existence. Il est « notre pére », qui nous
aime ; il est « amour », un amour qui ne cesse de se donner
et d’agir: « Mon pére agit jusqu’a maintenant », a dit le
Christ.

Kt des lors notre mission ne saurait étre de poursuivre
dans une reiraite contempiative je ne sais quelle imaginaire
pureté ; elle est d’agir, nous aussi, en nous éclairant de
notre mieux, sans doute, aux rayons de l'intelligence, mais
surtout en nous réchauffant a la flamme de la charité.

Dés lors encore, notre attitude & 1'égard des réalilés ter-
resires ne devra pas se faire essentiellement négative. Les
intellectualistes ont pu se figurer (c’¢tait du reste une
erreur) que le corps n’est pour la pensée qu'une entrave,
dont il lul faut chercher & s’affranchir ; appelé & l'action,



256 PHILIPPE BRIDEL

le chrétien, lui, voit dans le monde un champ de travail,
dans son corps et dans les objets matériels avec lesquels
son corps le met en relation, des outils pour ce travail.
Le champ peut avoir son aridité, les outils peuvent se
trouver lourds et difficiles & manier; ils ne nous en sont
pas moins indispensables; il ne s’agit pas d’y toucher le
moins possible mais de les utiliser de notre mieux. Ce
n’est point la matiere qui est mauvaise et son contact qui
souille: ce n’est que de l'intérieur de I'homme, dit Jésus,
ce n'est que de son cceur que peut venir une souillure; il
n’y a d’autre mal réel que celui d’une volonté coupable, qui
prend pour occasion de pécher ce qu'elle devrait employer
4 bien faire.

Il est temps d’'indiquer la grande thése métaphysique qui
se trouve engagée en cette affaire. Cest celle que le caté-
chisme énonce en ces simples mols, porteurs d’une vérité
d’immense envergure : Dieu a créé le monde.

Pour confesser ce dogme, il n’est nullement nécessaire de
fermer les yeux sur les déficits que présente la nature, d’ac-
cepter les inhumaines appréciations de Il'optimisme, de
penser que le monde tel qu’il est soit tout ce que Dieu et
voulu qu’il fit (1) ; mais, sous peine de miner le sol sur le-
quel repose I'éthique chrétienne, il faut maintenir énergi-
quement la doctrine de la création. C’est par un juste ins-
tinet que I'Eglise a jadis repoussé les systemes qui voulaient
rapporter & deux puissances distinctes el méme adverses,
d’une part la formation de 'univers matériel et, d’autre part,
I'ceuvre de notre salut. Comme cela fut fait jadis contre ces
fausses doctrines, il faut qu'aujourd’hui encore nous répu-
diions les tendances qui menacent de nous ramener au vieux
dualisme paien ; il faut que nettement et en connaissance de
cause nous répétions que le Dieu tout-puissant et tout bon,

(1) Jai essayé de m’expliquer 4 ce sujet dans une étude intitulée Pou-
vons-nous encore voir dans la nature une cuvre du Dieu que nous adorons?
voir dans La Liberté Chrétienne, IX (1906), p. 81, 97, 145, 495.



LE CHRETIEN ET LES NECESSITES MATERIELLES 257

« le pere de notre Seigneur Jésus-Christ », est celui-la aussi
qui « a fait les cieux et la terre » ; il faut que nous nous pé-
nétrions de cette pensée que la création et la rédemption
ont un seul et méme auteur, en sorte que, bien loin que la
seconde de ces ceuvres témoigne d’un autre esprit que la
premiere, elle n’en est que la suite et le complément.

N’y a-t-il done point de différence entre la terre et le
« ciel », point d’opposition entre la nature et la grice? Le
langage biblique ne marque-t-il pas avec clarté cette antithése ?
et Uadjectif «naturel» n’est-il pas fréquemment, légitime-
ment, employé dans notre langage chrétien en un sens dé-
favorable, pour désigner ce qui n’est pas converti & la vie
spirituelle, ce qui résiste a Dieu? (1)

Oui, sans doute ; I'état de fait nous oblige a tenir ce lan-
gage ; et c’est pourquoi, a la doctrine de la création, il nous
faut ajouter celle de la chute: sans ce second mystere le
premier deviendrait inacceptable. Le monde n’est pas dans
un état normal ; la nature, autour de nous et en nous-mémes,
offre les symptomes manifestes du désordre et de la cor-
ruption. Aussi 'Auteur de toutes choses n’a-t-il pu se borner
a en favoriser le développement spontané, 4 en assurer le
progrés ; son action conservatrice et directrice a di prendre le
caractére d’une intervention restauratrice, d’'une rédemption.
Le maitre du champ n’étaif plus en présence d’un terrain bien
préparé, ou dormissent seuls les bons grains que sa main y
avait répandus, en sorte qu’il n’edt plus autre chose a faire
que d’envoyer en leur temps les pluies fécondantes et de
laisser luire les rayons du soleil qui vivifie : une main enne-
mie avait semé « de I'ivraie ». Le pére de famille n’avait plus
devant lui des enfants, encore faibles 1l est vrai, mais bien
portants, auxquels il s’agit seulement d’assurer le pain quoti-
dien et les moyens de s’instruire: ils étaient devenus ma-
lades, il fallait leur envoyer «le médecin ».

(1) Cet emploi péjoratif du mot « nature », dans le langage chrétien, pro-
vient de Ephés. 1, 3; mais ailleurs dans le Nouveau Testament ce vocable
est employé en un sens favorable (Rom. I, 26).



258 PHILIPPE BRIDEL

Oui, la création déchue appelait une rédemption. Mais
cette redemption est un salut; elle vise a relever la
nature et non point & la supprimer. Et cela dicte leur pro-
gramme & ceux qui doivent étre les « imitateurs de Dieu »,
aux disciples de Celui qui a dit: « Je ne suis pas venu
abolir, mais accomplir ».

Ce programme, prenons-en comme exemples deux arvli-
cles : le respect de notre vie physique, et la considération
due au travail humain.

ay Porphyre, au début de la biographie qu’il nous a laissée
de Plotin, nous raconte que ce philosophe ne voulait pas
indiquer le jour de sa naissance ; jamais il ne prononeait le
nom de la ville ol il avait vu le jour, jamais il ne faisait
allusion & ses parents: tant il dédaignait tout ce qui touchait
4 son existence matérielle, ou plutot tant il avait honte que
son ame fal tombée au point d’étre venue s’enfermer ici-
bas dans un corps. '

Quel autre esprit souftlait en Palestine, lorsque la femme
lengtemps stérile bénissait Dicu de l'aveir enfin rendue
mere ; uand le psalmiste chantait: « Les fils sont héritage
de I'Eternel, et une postérité c’est une récompense. Comme
les fleches dans la main d'un guerrier, ainsi sont les fils de
la jeunesse: heurcux qui en a rempli son carquois » ! Cet
esprit de "Ancien Testament n’a pas été répudié¢ par Jésus,
approuvant l'allégresse de celle qui vient de mettre un
homme au monde. Et nous y obéissons i noire tour ¢quand
nous commémorons dans la joie le jour ou «la parole de
Dieu a éié faite chair». De parole intérieure quelle avait
ét¢ fongtemps, elle devenait parole promoncée ou, si 'on
veul, de parole jusqu’alors incompletement prononcée, elle
devenail parole explicite et sans réticence, parole précise,
parcle définitive. Ce faisant, elle ne se dégradait point,



LE CHRETIEN El LES NECESSITES MATERIELLES 2859

mais s'affirmait au contraire dans toute son efficace réalité.
Le Fils de Dieu naissant sur terre y venait lutter, sans
doute, et souffrir, mais nullement souiller son étre ou
ternir sa gloire; au contraire, puisque ces luties et ces
souffrances allaient étre celles de l'amour rédempteur et
que, précisémenl pour avoir accompli jusqu’au bout cette
carriere, il devail élre « souverainement ¢levé » par Dieu et
recevoir de lul « le nom qui est au-dessus de tout nom ».

Ainsi donc cette vie terrestre et ce corps qui sont aujour-
d’hui notre partage, nous ne songerons point a4 les dédai-
gner : ce sont la des dons que Dieu nous fait, en attendant
un don meilleur encore, et pour nous y préparer. Nous
nous rappellerons que ce ne sont la que des moyens, que le
créateur nous confie pour que nous les employions en vue
d’une fin qui leur est bien supérieure; nous ne leur permet-
trons done jamais de nous en déiourner en s'érigeant eux-
mémes en buls : mais aussi, nous rappelant que ce sont la
des moyens que la sagesse divine a jugés nous étre néces-
saires pour accomplissement de la tiche a laquelle elle
nous appelle, nous ne les traiterons point avee mépuris, nous
ne négligerons pas leur entretien.

De nombreux avertissements de I'Ecriture sainte nous ap-
pellent & nous tenir toujours en garde pour ne pas laisser
prendre 'empire & ce qui ne doit qu'obéir @ il faut étre so-
bre, il ne faut pas avoir de laches complaisances pour les
convoitises de la chair, il faut savoir lenir son corps en
bride, toul son corps, méme la langue (r). Mais, d’autre
part, il ne faul pas se¢ figurer plaire & Dieu en dédaignant
les aliments ou les autres biens qu'ill a préparés pour nous
dans la nature : « Toul ¢ce que Dieu a créé est bon pourvu
qu'on le prenne avec actions de grace »: il faut se défier de
ceux dont les préceptes abusifs sont constamment : « Ne
louche pas ceeci, ne gotte pas cela»; il semble, dit Paul,
que ce soicnt la des ordonnances sages, indiquant de l'hu-

(1) Rom. xrm, 14, ete, ; Jacq. i, 2.



200 PHILIPPE BRIDEL

milité avec «le mépris du corps », mais elles ne valent rien
et contribuent & «la satisfaction de la chair» (1). Combien
ces derniers mots de 'apotre sont remarquables! Eh! quoi,
des pratiques fondées sur le mépris du corps peuvent don-
ner satisfaction a la chair ? — Oui, parce que «la chair»,
au sens ot ce mot figure, en opposition & celui d’esprit,
dans léthique chrétienne, n’est pas plus synonyme de
« maticre » que le mot d’esprit n’y est synonyme de « pen-
sée ». La chair, ce sont toutes les forces de la nature en tant
qu'elles s’émancipent indiiment du Seigneur qui les a créées
et, qu'au lieu de le servir, eclles veulent régner. En ce sens
il faut compter parmi « les ccuvres de la chair », non pas
seulement les débauches de la sensualité, mais ['orgueil
avec toutes les querelles qu’il engendre : bien plus, Pidola-
trie elle-méme (2). Or il n’est que trop facile d’associer & un
ascétisme rigoriste la satisfaction de la propre justice et cet
esprit de jugement ui dit : « Je ne suis pas comme le reste
des hommes », barrant ainsi le chemin du ciel.

Et qu’y a-t-il & la source de cet immense péril? Une facon
négative de concevoir nos obligations. Au lieu de les for-
muler en disant : « Ne fais pas ceci, ne te permets pas
cela », il fallait écouter la voix du Pere qui dit : « Aime-
moi ; aime tes fréres; sois toujours z¢élé pour le bieny» ; et
de ce programme tout positif auraient découlé pour le chré-
lien, sans exagération morbide, sans prétention & de faux
mérites, les regles naturelles de la modération dans l'usage
de toutes choses. « Soit que vous mangiez, soil (ue vous
buviez, faites tout pour la gloire de Dieu» ; il suffit que je
m’inspire de ce principe, et alors, suivant les cas, libre d'un
pédantisme rigide, quand je mangerai de la viande, ce sera
« pour le Seigneur», comme dit I'apotre, et quand je m’en
priverai ce sera aussi pour lui ; quand jobserverai les sab-
bats ce sera pour le Seigneur ei quand je passerai par-des-

() 1 Tim. v, 3; Col. 11, 23.
(2) Gal. v, 17, 19.



LE CHRETIEN ET LES NECESSITES MATERIELLES 261

sus la distinction des jours ce sera encore pour lui, de facon
que tout soit & sa gloire (1).

Nous avons tout & 'heure nommé l'ascétisme, et dans un
sens défavorable a4 cause des tendances funestes qui se sont
abritées sous son drapeau. Mais n’oublions pas qu'en lui-
méme ce terme désigne une chose excellente, une chose
dont le but est positif et non point négatif : a savoir «l'exer-
cice ». Qui, il faut exercer notre corps, ainsi que toutes les
facultés de notre étre naturel, afin que tout cela puisse pro-
duire son maximum de rendement au service de Dieu; afin
que tout cela, vigoureux, bien assoupli, prét a 'action bon-
ne, obéisse aisément aux appels du devoir.

Ainsi le cavalier entretient avec soin sa monture ; il lui
accorde largement ce qui est nécessaire a son bien-¢tre et la
tient en haleine par de quotidiens exercices, afin de l'avoir
toujours bien en main, soit pour les courses habituelles, soit
pour les grandes corvées des jours de bataille. Car il sonne
parfois de ces heures héroiques, ou la voix de la chair et
du sang n’a plus qu’a se taire, ou c’est & l'impossible qu’il
faut viser, aux dépens de tous les droits de la nature, et la
nature dit-elie y trouver la mort. Mais, pour avoir toutes
ses forces quand viennent de tels moments, il ne faut pas
les avoir inutilement gaspillées a4 l'avance par une impru-
dence méprisante a I'égard des lois de la vie.

Ce pauvre saint Antoine, dont I'art a popularisé les affreu-
ses hallucinations, n’etit-il pas mieux fait de vivre naturel-
lement et utilement au milieu des humains, plutot que de
se procurer a force de solitude malsaine ¢t de jelines exces-
sifs un état cérébral analogue a celui ot d’autres arrivent
par 'absinthisme ? Mais sans aller si loin, ne se peut-il pas
que parfois le plus noble souei du dévouement entraine a
I'oubli de ces précaulions naturelles qui constituent aussi
un devoir pour 'enfant de Dieu, et qu’il y ait lieu de lui
rappeler alors, au sujet de son pauvre organisme physique,

(1) 1 Cor. x, 31; Rom. xIv.



262 PHILIPPE BRIDEL

ce moi des Proverbes (xi1, 10) : « Le juste a pitié de sa
béte »?

Un jour d’été, je rencontrai dans les rues de Paris mon
collegue Roger Hollard : « Devinez ce que je viens de faire,
me dit-il. Je viens de gronder vigoureusement Mm=e de Pres-
sensé. Vous savez dans quel état elle est, ne dormant plus,
ne mangeant plus, tenant & peine debout. On a organisé
pour elle, entin, un petit séjour de montagne, quelques
semaines de répit dont elle a le plus urgent besoin. Mais
elle ne veut pas partir, elle ne veut pas se reposer, parce
quil y a dans Paris et ailleurs des multitudes de femmes,
plus fatiguées qu’elle, et qui ne peuvent se procurer aucun
relache. J’ai eu loutes les peines du monde & lui faire en-
tendre que c¢’était 1a tenter Dieu, que son devoir est d’aller
reprendre des forces, pour 'amour méme de tant de mal-
heureuses & qui elle se dévoue, dont elle est le grand se-
cours, et auxquelles elle va manquer prématurément si elle
refuse de se soigner quand il le faut. »

On ose a peine critiquer ainsi des exceés inspirés par une
ardente charité dont on voudrail étre mieux embrasé soi-
méme. Kt, d’'une facon plus générale, on a peur en rappe-
lant, comme je viens de le faire, les regles de la sagesse
chrétienne, de fournir un appui, trop volontiers accueilli,
a cel amour de nous-mémes et de nos aises, & cet égoisme
charnel bien plus fréquent, hélas! qu'un trop grand oubli
de soi. Ah! ¢’est Ia ce qui rend si délicate la tiche du mo-
raliste chrétien ; ¢’est la ee qui fail que, quoi qu'en dise
Schopenhauer, « précher la morale » est si difficile.

Ils le savent bien, tous ceux qui préchent. Veut-on expo-
ser sobrement, sagement, un point de conduite pratique, en
mettant en garde contre les exagérations de droite et de
gauche ? On risque de toul estomper, de tout attiédir, et I'on
n’atteint personne. Pour éviter cet écueil, Porateur chrétien
tourne-t-il, un jour, son effort contre 'nn seulement des
deux coOtés d’ou le mal peut venir ? Alors il est bien a
craindre u’il soit surtout écouié et apprécié par ceux qui



LE CHRETIEN ET LES NECESSITES MATERIELLES 263

pechent précisément dans le sens inverse. Il a parlé contre
les laches complaisances pour nous-mémes, contre les excés
d’une prudence égoiste : il n'aura guere réussi qu'a pousser
toujours plus loin dans leur direction les ames enclines a
Pexaltation, les consciences timorées qui craignent de n’a-
voir jamais assez foulé aux pieds toutes les considérations
du bon sens. Une aulre fois, il aura fait un sermon contre
la scrupulosité maladive : et ce sont les Sancho Pansa de la
vie spirituelle qui s’en retournent chez eux, plus calmes
que jamais. Si bien maint auditeur est habile a4 s’appliquer
ce qul n’est pas fait pour lui et 4 ne pas s’appliquer ce qui
le concerne ! Et c’est pourquoi, enire autres raisons, la
prédication publique — si utile qu’elle soit — ne saurait
suffire ; il faut la cure d’ames directe, les entretiens ou le
pasteur, arrivant a connaitre le caractere et les circons-
tances de chacun de ses paroissiens, peut individualiser ses
exhortations et distribuer des conseils appropriés aux be-
soins spéciaux.

Encore un mot sur ce qui concerne 'honneur da au
corps humain. Il y a de nos jours une poussée en sa fa-
veur ; et, non sans allusions plus ou moins hostiles au
christianisme — accusé d’austérité sauvage ou d’étroite
pudibonderie, — on évoque je ne sais quel retour a I'hellé-
nisme. Qu’on y prenne garde : ce n’est pas de 'inspiralion
biblique, ce n’est pas de I'Evangile que le malsain ascétisme
est 'enfant. Pour ce qui nous concerne, nous Occidentaux,
c¢’est en Grece précisément qu’il est né; c’est lorsque, sur le
Cithéron,

on laissait la beauté danser devant les dieux,

¢’est pendant que, sur la plaine d’Olympie, les beaux éphe-
bes couraient et luttaient tout nus, que Platon disait & son
ame : « Fuyons le plus vite possible d’ici-bas la-haut». —
Culte du corps, réprobation du corps, ce sont la deux {réres
jumeaux : 'apparition de I'un des exeés n’a jamais manqué
de susciter 'autre par réaction. Pour se prémunir contre l'an



264 ; PHILIPPE BRIDFL

et Pautre il faut se rappeler que toute la nature, créée de
Dieu, ne doit étre par nous ni transformée en une idole a
laquelle nous sacrifiions des biens supérieurs, ni tenue pour
un perfide et maudit adversaire qu’il faille chercher & rui-
ner, mais acceptée comme un riche ensemble de moyens
dont nous avons a prendre possession pour les plier a l'ac-
complissement du bien supréme : « Tout est a vous,... et
vous & Christ, et Christ & Dieu. »

b) PParlons maintenant de la considération due au travail
humain.

Tout homme qui a part & la « vocation céleste », comme
dit I'épitre aux Hébreux, n'est-il pas en danger de méses-
timer en comparaison la profession qu’il exerce sur la terre,
surtout quand cette profession est d'un ordre essentielle-
ment matériel et se présente i lui comme n’étant guere autre
chose que son Indispensable gagne-pain?

Le catholicisme disiingue deux sortes de vie chrélienne :
la vie parfaite, ce qu’il appelle la vie « religieuse », tout en-
ficre consaecrée au culte de Dieu, soit dans les exercices
d’oraison, soit dans les ceuvres de charité ; et, & coté de cela,
pour la majorité des hommes, la vie dans le monde, qui
n’empéche pas d’étre sauvé, sans doute, si I’'on recourt selon
les reégles aux mcdérites surabondants du Christ et des saints,
mais (qui en elle-méme ne saurail salisfaire & l'idéal évangé-
lique.

Le dualisme ainsi organisé dans I'Eglise romaine n’existe-
t-il pas plus ou moins dans I'ame de beaucoup de pro-
testants, ont il enlretient un sourd malaise? Combien qui
se disent peut-¢étre tout bas qu’au fond leur seule affaire,
puisqu’ils sont chrétiens, devrait étre de répandre I'Evan-
gile ; et quand ils ont eu le bonheur de savoir arranger leur
existence de manieére & réserver une partie de leur temps
pour des visites de bienfaisance ou pour un travail d’évan-
gélisation, ces quelques moments arrachés a leur labeur
terrestre leur apparaissent comme ce qu’ils font pour le Sei-



LE CHRETIEN ET LES NECESSITES MATERIELLES 265

gneur. Que cela soit « pour le Seigneur », j'en tombe d’ac-
cord, et qu’aux amis dont je parle ces heures solent parti-
culierement douces, je le comprends; mais qu’ils sachent
bien que tout le reste de leur vie peut et doit étre, non
moins que ces moments-la, pour le Seigneur!...

Vers 1830 un mouvement de pensée trés intéressant se
produisit dans certains cercles parisiens, d’ou il se propagea
en France et en Belgique. Il partail surtout de jeunes gens
sortis de 'Ecole polytechnique, auxquels on vit se joindré
quelques financiers. Ceeurs généreux, non destitués d’'une
certaine piété, ils ne trouvaient pas dans les idées reli-
gieuses répandues autour d’eux une inspiration qui les sa-
tisfit. Quoi! se disaient-ils, ce qui va nous occuper, la seule
activité a laquelle nous puissions nous livrer, puisque c’est
4 elle que nous nous sommes préparés, n’a au fond, selon
les idées de U'lglise, point de valeur spirituelle. Le mieux
que nous pourrions faire, & ce point de vue, ce serail, tout
en exercant notre profession, de nous tenir autant que pos-
sible purs des souillures de ce monde — but tout négatif, —
puis de venir & nos heurcs de loisir entendre une messe,
confesser nos fautes aux pieds d'un prétre et dire des prieres.
Mais noire vie, la subslance méme de notre vie sera « ma-
térielle », comme on dit, et étrangeére 4 Dieu! — La-dessus
ils entendirent la voix de Saint-Simon, qui leur disait:
Jeunes gens, croyez-moi, Dieu n’est pas ce que prétend
I’Eglise ; il est dans ce monde el non pas hors de lui; c’est
une chose sacrée que l'industrie, qui organise notre globe,
qui en utilise les ressources, qui en extrait les richesses,
avec lesquelles, si vous mettez votre zéle & en bien régler la
répartition, vous allez pouvoir améliorer la condition phy-
sique et morale des masses souffrantes. — Comment un tel
programme n’etit-il pas ému ceile jeunesse ardente? On
comprend les enthousiasmes qu’il a suscités, les admirables
sacrifices qu’il a inspirés.

Mais, hélas! cette belle aurore ne devait pas avoir de len-
demain ; le saint-simonisme allait promptement avorter. C’est

18



266 PHILIPPE BRIDEL

qu’a de précieuses vérités il avait, des l'origine, mélé de
graves erreurs; il avait annoncé la « réhabilitation de la
chair », mot malheureux, trés malheureux, qui ne pouvait
tarder a4 porter des fruits de mort; et surtout, le Dieu au
nom duquel le saint-simonisme avait préché son nouvel
évangile n’était pas le vrai Dieu, le créateur, le Pére céleste,
mais une vague ame du monde, 4 laquelle manquaient les
plus essentiels caractéres de la vie morale.

Il n’aurait pas fallu aller chercher si loin le principe de
la justification du travail humain; il suffisait de rappeler
I'Eglise égarée a ses propres origines, a ses inspirations ini-
tiales ; il ne fallait que la réformer.

C'est ce qu’avait compris Luther. Car ce fut la I'une de
ses grandes préoccupations, et ¢’est la I'un des principes du
protestantisme. Celui-ci n’est point tout entier dans le retour
a la Bible, ni méme dans ce dogme du salut par la foi qui
en est bien, sans doute, 'article fondamental ; il eslt encore
— et cecl tient ¢troitement & cela, — dans la lutte contre la
notion cléricale et fausse de la perfection chrétienne. A
lidéal contre nature de la vie conventuelle, Luther a opposé
I'idéal évangélique de la vie de famille ; & la prétendue excel-
lence de la vie monacale, il a oppos¢ la légitimité divine de la
vie laique, de celle de 'artisan qui accomplit consciencieuse-
ment sa besogne, du citoyen qui travaille au bon ordre et
au bien-étre de la cité. Il a dit cela parfois en termes
un peu rudes, avec un gros bon sens populaire; mais cn
somme il parlait juste et selon I’'Evangile. On ne irouve pas
un autre esprit chez Zwingli; et si Calvin est plus austére
que Luther, il est plus anticlérical encore que le réformateur
allemand : autant et plus que lui, il est pénétré de la pensée
que c’est la vie humaine tout enti¢re qui peut et doit étre
chrétienne, qui peut et doit étre un service de Dieu.

Pasteurs, voués par profession a concevoir surtout ce
service sur la forme de la propagande de la vérité par la
parole, sous la forme d’ceuvres tendant directement a la
conversion ou & l'édification des ames, comprenons-nous



LE CHRETIEN ET LES NECESSITES MATERIELLES 267

toujours assez le principe qui vient d’étre rappelé? Nos
cultes ne revétent-ils pas trop le caractére d'une excursion
momentanée hors des cadres de la vie réelle, plutot que ce-
lui d'un élément intégral de cette vie eile-méme? N’y a-t-il
pas des écoles du dimanche d’out I'enfant sort avec celte
impression (ue, pour appartenir 4 Dieu, il devrait étre un
ange ou, pour le moins, se faire missionnaire ? Et, comme
la premiére chose est impossible et que mille circonstances
le destinent & une tout auire carriére que celle de I'évan-
gélisation des noirs, il s’en va, légérement atiristé, abandon-
nant & d’autres le privilege d’étre chrétiens.

Je charge un peu, sans doute ; mais vraiment, la main
sur la conscience, pouvons-nous dire qu’il n’y ait rien de ce
genre ? Et quand nous voyons, non pas seulement le monde
ouvrier — soumis depuis longtemps 4 un travail systémati-
que de déchristianisation — mais, tout aussi bien, dans
d’autres classes sociales, une si forte proportion d’hommes
d’affaires, de juristes, de médecins, qui sont perdus pour
I'Eglise, ne devons-nous pas avouer que cela doit tenir en
partie au moins a quelque faute de I'Eglise ? Et cette faute
ne serait-elle pas celle que je viens de signaler?

Sans méconnaitre aucunement, Dieu nous en garde, 'uti-
lité, la nécessité absolue, la beauté éminente du ministére
de la parole, soit quand il constitue 'occupation habituelle
de certains hommes voués spécialement & cette fonection,
soit lorsqu’il est exercé d'une facon occasionnelle par le
chrétien laique donnant essor & ses convictions, rendant té-
moignage de sa foi devant le public, ou adressant quelque
parole d’appel dans Yintimité, — disons-nous bien que tout
le reste de la vie d’un chrétien est aussi un ministére et
posseéde une valeur religieuse. Si I'Eglise elle-méme est un
« corps » complexe, auquel le Seigneur donne des membres
divers pour I'accomplissement de fonctions diverses, faisant
les uns docteurs, les autres évangélistes ou prophetes, 'hu-
manité aussi est un corps, et plus complexe encore, a qui le
Créateur confie des fonctions nombreuses et variées : com-



268 PHILIPPE BRIDEL

ment cet immense organisme accomplirait-il les desseins de
la Providence si tout était ceil, si tout était oreille, s’il n’y
avait pas de mains ou de pieds?

N’oublions jamais que derriére ce due nous sonunes len-
tés de dénigrer comme simple loi physique ou nécessité
humaine, il y a U"évolution d'un plan divin. En accomplis-
sant fidelement leurs taches respeectives, le laboureur et le
philologue, 'homme d’Etat et le terrassier, la mere de famil-
le, Vinstitutrice et la cuisiniére servent les intentions de
Dieu; et, s’ils sont chréiiens, ils doivent pouvoir nourrir la
réconfortante et sanctifiante pensée que leur travail est aus-
si un culte.

Le macon pieux qui coilabore & la construction d'un
temple n’a-t-il pas sa part dans la prédication de 'Evangile ?
La bonne d’enfants & qui lord Shaftesbury aimait & faire
remonter le premier éveil de ses sentiments généreux a-t-elle
ét¢ pour rien dans le bien qu’a fait ce héros de la justice et
de la charité chrétiennes ? Kt combien d’hommes, combien
de femmes qui, sans avoir eu Poccasion ou le talent de dire
grand’chose, n’en onlt pas moins glorifi¢ leur divin Maitre
dans une existence toute terrestre en apparence, si' bien
que, les voyant vivre, beaucoup se sont dit: « Eire chrétien
est-ce cela? Alors respect pour I'Evangile ! Jaimerais étre
ainsi moi-méme ». Kt plus d'un, aprés avoir parlé de la sor-
te, s’est converii & Dieu.

Pa. BripeL.



	L'idéal évangéelique dans son application à la vie réelle. Partie 1, Le chrétien et les nécessités matérielles

