
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 4 (1916)

Artikel: La conscience chrétienne et l'armée

Autor: Picot, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379974

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379974
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA CONSCIENCE CHRETIENNE ET L'ARMEE

Plaidoirie prononcée le 19 juillet 1916 devant le Tribunal militaire territorial
de la Ire Division par le capitaine Albert Picot, adjudant du régiment

d'infanterie 4 (défenseur d'oftice choisi par le prévenu) pour la défense de
John Baudraz, instituteur à l'Ecole libre de Missy (Vaud).

Nous publions la plaidoirie qu'on va lire à titre de document. On sait que,
pour des motifs de conscience, l'instituteur Baudraz a refusé de continuer à
servir dans l'armée fédérale et qu'il a élé, par deux fois, condamné par le

tribunal militaire. Ces faits ont passionné les esprits et troublé les consciences.

Aussi avons-nous été heureux d'accueillir les pages de M. Picot ; ceux
que la question préoccupe, pourront lire, après le réquisitoire de l'auditeur,
M. Ed. Chapuisat (publié par la Revue militaire suisse, août i9i6), la
plaidoirie du défenseur d'office du prévenu. M. Picot élève le débat si haut,
que sa plaidoirie mérite mieux qu'un intérêt passager d'actualité ; elle
apportera un élément précieux à la discussion des principes qui sont en jeu
dans ce cas de conscience. (Réd.)

Mon major, Messieurs les juges,

Au moment d'entreprendre, après un si long débat, la défense de

Baudraz, je viens vous demander, mon major et messieurs les juges,
mes camarades à l'armée, toute voire indulgence et tout votre appui
moral. La tâche que j'ai à remplir est doublement difficile : Elle l'est
d'abord parce que je n'arrive pas suffisamment préparé pour discuter
ici, comme on l'a fait toute la matinée, des eines!ions de haute théologie

et de philosophie morale. A la frontière on se lève tôt le matin, on
rôde tard le soir sur les routes poussiéreuses, on est tout à son petit
devoir immédiat et certes rien ne vous prépare à ce débat porté si
haut par l'attitude de l'accusé, par la perspicacité de vos questions et

par la si généreuse largeur de vues de M. le capitaine-auditeur.
Elle est difficile ensuite parce qu'il est délicat de défendre un réfrac-

taire lorsque tant d'autres, jour après jour, font là-bas à la mobilisation,

leur quotidien devoir de soldat. Permettez que pas un instant,
pendant cette plaidoirie, je n'oublie ceux cjue je viens de quitter à la
frontière, mes soldats, camarades du même devoir joyeusement accepté.

Le cas qui se présente à nous n'est pas un cas ordinaire, de ceux
qui rentrent dans le cadre habituel tie vos délibérations, de ceux cjui

appellent de la part de l'avocat les excuses courantes : la provocation,
les mauvaises influences, la mauvaise éducation. C'est le cas d'un

Tous droits de reproduction expressément réservés.



LA CONSCIENCE CHRÉTIENNE ET l'ARMÉE 23g

homme honnête, sobre, travailleur, anciennement bon soldat, et qui
se refuse pour motif de conscience à servir son pays et à aller le
défendre à la frontière.

Comment le juger? Comment l'envisager? Cet homme qui depuis
un an est là persévérant dans son attitude, humble dans son maintien,
qui partout où il se trouve attire des sympathies, pose de grands
points d'interrogation troublants et semble vouloir que malgré soi,
malgré qu'on en veuille, la question du devoir militaire soit examinée
à nouveau et plus complètement par la conscience chrétienne, par la
conscience suisse, par la conscience humaine.

Tous tant que nous sommes qui portons l'uniforme dans cette salle,
juges, témoins, défenseurs, gardes du prétoire, nous n'avons pas hésité
un instant à remplir notre devoir militaire lorsque, dans cette fin lugubre

du mois de juillet 1914, le tambour a.retenti qui appelait les hommes

à prendre les armes. Tout notre être, toute notre âme, tout notre
cœur nous poussaient à accomplir le devoir de défendre le pays
menacé, notre patrie, ce coin de terre où sont nos foyers, nos familles.
Nous aurions cru agir contre ce qu'il y a de plus sacré en nous si nous
avions seulement hésité un instant.

Depuis lors, le premier enthousiasme est tombé. L'heure où l'on
marche par la vue, où l'on est soutenu, poussé par une impulsion
intérieure, est passée ; mais, cependant, dans le calme de la vie monotone
des frontières, malgré la longueur des mois qui s'écoulent, la conviction

est restée intacte. Le devoir est dans notre garde. Il n'est pas
dans un abandon qui, de notre part, ne serait qu'une lâcheté. Nous
savons que comme soldats nous défendons nos foyers, non seulement
nos foyers mais aussi tout un grand patrimoine de valeurs intellectuelles

et morales lentement acquises, tout un grand patrimoine de

vieilles et solides vertus chrétiennes aussi. Nous savons que nous
défendons une idée, celle d'un pays qui sait unir dans une même
communauté pacifique des races, des confessions, des mentalités, on
pourrait presque dire des nationalités diverses, l'idée d'un pays où le
Latin et le Germain au lieu de s'entr'égorger se tendent une main
fraternelle et révèlent ainsi à l'Europe ce que pourrait être, après la
guerre, un temps nouveau moins atroce et plus près de l'idéal.

Regardant en arrière, nous voyons bien comment dans l'histoire, et
la lutte et la guerre ont été nécessaires pour la sauvegarde des biens
les plus chers de l'humanité. Où en serait la civilisation si Léonidas
aux Thermopyles, les Athéniens à Marathon, les Romains à Cannes
n'avaient défendu dans un effort héroïque et suprême ces deux
berceaux de notre culture : La Grèce et Rome Que serait devenue la
démocratie naissante si, dès Morgarten, la Suisse s'était laissé écra-



240 ALBERT PICOT

sei* par l'Autriche orgueilleuse Où en serait l'Europe si les nations ne
s'étaient pas coalisées, il y a deux siècles, contre l'entreprise de

monarchie universelle du Grand Roi ; et il y a un siècle contre celle du
césarisme napoléonien Où en serions-nous aujourd'hui si, sans
protestation contre les traités violés, l'Europe s'était abandonnée sans
défense à un des plus formidables essais de domination mondiale qu'il
lui ait été donné de contempler

Si pénible soit-il, si contraire qu'il puisse être à cette aspiration
idéale d'une humanité rénovée que nous portons dans nos cœurs, le
devoir militaire est là, devoir urgent, devoir actuel, devoir impérieux,
fils de la nécessité. Le pays est au milieu de la tourmente. Comme des

touristes attachés à la même corde et pris par la tempête, les citoyens
solidaires les uns des autres ne semblent jias avoir le droit de délier
leurs liens. Si le christianisme, si l'Eglise, si les chrétiens ont failli à

leur tâche de sauvegarder la paix, honte à eux mais ce n'est pas le
moment d'inaugurer un pacifisme intégral qu'il aurait fallu préparer
de longue date et qui, aujourd'hui, s'il se généralisait sur notre petit
territoire, ne pourrait que nous livrer aux mains de l'étranger.

Lorsque nous regardons dans les pays qui nous entourent tous ceux
qui sont partis mourir pour leur pays, pour la grande cause de la
patrie menacée et du droit violé, nous savons bien qu'ils sont partis
peut-être la mort dans l'âme, torturés et partagés, mais vainqueurs de

ce qu'ils ont considéré comme de vains scrupules. Ils sont morts en
bonne conscience tous ces grands cœurs dévoués qui mouraient pour
leur pays et qui avaient bien plus pensé à leur devoir de se sacrifier
qu'à la faute de tuer. Ils sont morts en bonne conscience tous ces

grands chrétiens qui, comme Charles Péguy, se sont couchés sur la
terre chaude et fumante de la Marne après avoir donné le grand coup
de boutoir, à l'orée de ia victoire.

Et lorsque dans nos villages de la frontière nous travaillons à inculquer

dans le cœur de nos hommes ce devoir militaire austère et plein
de détails, qui esl le devoir militaire d'aujourd'hui, nous savons bien

que nous ne faussons pas des consciences, mais qu'au contraire nous
travaillons à faire des hommes dévoués, plus conscients de leur
responsabilité, plus oublieux d'eux-mêmes. Et nous savons bien cjue les
meilleurs dans l'observation du devoir militaire sont souvent aussi les
meilleurs dans le culte de l'idéal.

Et ainsi forts d'une conviction sereine nous allons, l'arme chargée,
le sabre battant au flanc du cheval, dans l'attente d'un demain qui
peut-être nous donnera la guerre, la guerre acceptée et où le devoir de

se battre sera le devoir incontestable et incontesté.
Et tandis que nous en sommes là, dans celte atmosphère de

simplisme décidé, voici qu'un homme, jusqu'ici bon soldat, se lève et dit :



LA CONSCIENCE CHRÉTIENNE ET L'ARMÉE 24l

ee Je ne servirai plus. Ma conscience me l'interdit. Le Christ, mon Maître

que je suis décidé à servir avant tout autre, était un pacifique ; il
disait : ee Paix sur la terre, bienveillance entre les hommes » ; il
prêchait que les hommes sont frères, qu'ils doivent s'aider, s'aimer, non
pas se tuer, s'entr'égorger. Le meurtre est indigne d'un chrétien. Je ne

veux pas tuer. Je lâche ma compagnie, je rentre à la maison sans
souci de ce qui m'attend. »

Et cet homme persiste calmement, sereinement dans cette altitude.
Ni les conseils de ses chefs, ni les appels pressants d'un aumônier, ni
la perspective de tout le chagrin causé à son père, soldat de 1871, ni
la crainte de perdre une place conquise au prix d'examens el d'efforts
laborieux, ni la vision des longs mois de prison ne le font changer
d'avis. Avec une persévérance tenace, sans éloquence, sans protesta- •

tion solennelle, sans reproches pour autrui, sans jugements sévères

pour ceux qui agissent autrement, il maintient le même refus.
Et cet homme vous avez à le juger, moi à le défendre. Même tâche

en somme, puisqu'il ne s'agit ici ni d'arguties d'avocat, ni de ces partis
pris d'un juge correctionnel décidé à condamner, mais bien d'arriver en
toute bonne foi à comprendre cet homme, à savoir ses mobiles, et à
lui appliquer dans un esprit libéral de justice et d'équité une loi qu'il
n'appartient ni à vous ni à moi d'abolir aujourd'hui.

Cet homme est-il un mauvais soldat Un de ces paresseux qui trouvent

un moyen quelconque pour se soustraire à leurs obligations
militaires, un indiscipliné, un de ces intellectuels qui découragent leurs
camarades parce que plus maladroits qu'eux à faire le maniement
d'armes ou le pas cadencé

Rien ne permet de le supposer. U suffit de voir le livret de service
de Baudraz, ses cours de répétition faits régulièrement, sans une année
de taxe ou de dispense, ses deux cent-cinq jours de mobilisation et les
certificats de ses chefs. Soit ie capitaine Perrier, son chef de compagnie
pendant toute la mobilisation, soit le major Guignard, son ancien
commandant de bataillon, donnent sur lui les meilleurs renseignements. Ce

dernier officier l'a suivi de particulièrement près parce qu'il savait ses

scrupules et ses difficultés. Il affirme qu'il était un bon soldat et
qu'aucune plainte n'a pu être formutée contre lui.

Par sa conduite il n'a pas évité des peines et des fatigues. Il a au
contraire accepté volontairement tout l'engrenage torturant de l'arrestation,

des interrogatoires multiples, du séjour à Cery, des transports
de prison en prison, de l'audience de Porrentruy, de la longue captivité
à la colonie d'Orbe, toute la souffrance d'une situation fausse vis-à-vis
de sa famille, vis-à-vis de ses amis, toute la ruine de sa carrière
officielle brisée. Malgré tous les ménagements dont il a été fobjet de la
part de tous, il y a là toute une série de peines qu'il pouvait prévoir,

16



242 ALBERT PICOT

et que certes on échangerait volontiers contre quelques dianes matinales,

quelques journées de fatigue et queiques semaines d'ennuis. Baudraz
n'est pas un paresseux.

Cet homme alors est-il un anarchiste
Le premier jugement de iqi5 semble le élire. Je ne crois pas qu'il

ait raison. L'anarchiste est un pessimiste. Il est amer, aigri, jaloux de

la jouissance des autres. Parce qu'il n'a pas eu sa part de bonheur
humain, il rêve d'anéantir la société qui le néglige, et nourrit dans son
âme le mirage d'un grant! soir où, avec lui, le monde maudit croulera
dans le néant. Sa révolte est radicale. Il n'accepte ni la loi de fer de

l'armée, ni la loi d'amour de la solidarité.
Baudraz n'est pas ainsi. Il accepte l'Etat, il accepte le pays, il accepte

les lois humaines ordinaires. Si la Suisse lui demandait un service
civil dur et pénible, il l'accepterait. Dans tous les domaines de l'activité

humaine hors l'armée, Baudraz esl travailleur et soumis, c'est un
bon fils, un bon époux, un bon père, un bon instituteur. Les nombreuses

attestations qui sont au dossier le prouvent surabondamment et si
l'on pouvait avoir eu encore quelque doute, la déposition de M. le major
Roulet, commandant du régiment de cavalerie 2, serait là pour le
dissiper. L'individualisme de Baudraz ne s'affirme pas contre la société

quelle qu'elle soit, c'est l'acte d'un homme profondément convaincu

qu'il faut une règle et une loi, mais qui en appelle de la loi fragile et
humaine de notre société actuelle àia loi divint: éternelle, telle qu'elle nous
estdonnéeparleChristetlesEcritures. Cette idée que la loi supérieure de

sa conscience éclairée par la Bible est préférable à la loi humaine, toujours
variable et changeante, n'est point une théorie inconsciente qu'avec
mon esprit d'intellectuel je ferais formuler à Baudraz pour justifier son
attitude. Elle est partout, d'un bout à l'autre de ses écrits ; elle est

comme la ligne directrice de sa conduite.
Baudraz, par cet idéalisme débordant qui oublie les conditions

actuelles de notre vie pour adopter dores et déjà la règle de vie d'une
société rénovée, se trouve ainsi être, non pas un individualiste qui
oppose son orgueil ou sa haine à la société, mais un universaliste trop
précoce, citoyen d'un monde qu'il nous appartient d'entrevoir et de

créer, mais qui, hélas n'existe pas encore.
Ce n'est pas le pessimisme qui le pousse, c'est cet extraordinaire

optimisme chrétien qui se fonde sur la foi, qui pense renverser les

montagnes et cjui effectivement... quelquefois les renverse.
Baudraz serait-il alors un pauvre aliéné, un fou, un maniaque?
C'est l'hypothèse de M. l'aumônier Colomb. Cet esprit distingué,

aumônier de Baudraz au moment de son arrestation en juin ioi5, voit
dans la personne du prévenu un esprit faible, physiologiquement
incapable de réagir contre la suggestion des mots. Et certes il est tentant,



LA CONSCIENCE CHRÉTIENNE ET l'ARMÉE 243

pour un défenseur, de s'abriter derrière l'autorité du digne ecclésiastique.

Quoi de plus commode que de plaider la démence, la faiblesse

d'esprit, l'irresponsabilité Ce serait là un chemin tout facile et tracé,
mais je m'en voudrais, Messieurs les Juges, de m'y engager et de vous

y engager avec moi.
Dire d'un prévenu epi'il est fou, c'est peut-être le libérer de lajustice

pénale, mais c'est le punir doublement aux yeux des siens, le diminuer,
lui enlever son prestige d'homme responsable. L'instituteur Baudraz a
été assez sérieux, assez persévérant dans toute cette affaire pour qu'on
lui épargne un acquittement par voie d'échappatoire, et je m'en
voudrais de lui faire l'injure d'une pareille défense. S'il agit consciemment,
qu'il reçoive le traitement d'un homme conscient et non celui d'une

pauvre âme débile et déséquilibrée.
Les idées de Baudraz, pour n'être professées que par une minorité,

ne sont pas pour ceia des idées d'illuminé et de fou. On les retrouve
de tout temps dans le monde chrétien et enseignées souvent par des

esprits que ni l'Eglise ni l'histoire n'ont jamais considérés comme des

faiblards. Pour vous le prouver, je ne veux pas aller chercher bien loin
des sources que ma courte science de la théologie ignore ; je me
contenterai à cet égard de vous citer deux articles de revue. Ils sont
empruntés à cette Revue de théologie et de philosophie que rédigent
des pasteurs et des professeurs suisses romands, et que — je ne crois

pas me tromper — l'on trouve partout chez nos ecclésiastiques les plus
orthodoxes et les plus sérieux (Signe d'assentiment de quelques pasteurs
présents dans la salle).

Le premier article est du regretté Docteur Henri Secrétan. Il s'intitule :

Le service militaire et les premiers Chretiens, et montre que pendant
toute la période glorieuse de l'Eglise primitive les chrétiens ont considéré

que le service militaire était incompatible avec leur foi. C'est sur
cette question qu'ils se sont heurtés au césarisme romain et ont
commencé à encourir des persécutions. Ce fait est connu, il est appris dans
nos écoles à l'enseignement religieux, et si Baudraz a pu l'ignorer un
temps, il l'a retrouvé exposé brillamment dans l'article de Secrétan.
Cet article il l'a lu et en le lisant il s'est senti moins isolé, fils d'une
tradition déjà ancienne d'apôtres et de martyrs.

Le second article est de M. le pasteur Maurice Neeser, un théologien

romand bien connu et dont les livres admirablement écrits et
pensés sont l'objet de commentaires bienveillants et admiratifs non
seulement de la part de la presse religieuse, mais aussi de la critique
profane. Or je trouve chez M. Neeser (i) tout d'abord la confirmation

(i) La morale évangélique et la guerre, Revue de théol. et de phil., n° 12,

p. 4r4i 4i5» 428> 43°-



244 ALBERT PICOT

de ce que nous dit Secrétan relativement à l'attitude des premiers
chrétiens. Il cite Tertullien, Origene et Lactance qui tour à tour ont
dit : « La même vie ne peut être due à Dieu et à César... Nous ne
pouvons admettre l'état de soldat ». — tt La défense que Dieu a faite de

tuer ne souffre pas d'exceplion ». — « Nous ne combattrons pas pour
l'empereur, même s'il nous persécute », etc.

J'y trouve ensuite beaucoup plus. J'y trouve, ce qui n'a du reste rien
d'étonnant, l'affirmation qu'il n'y a pas de morale évangélique de la

guerre et que le principe même du christianisme est dans la lutte par
les armes spirituelles opposées aux armes de la force brutale. L'auteur
voit dans la résistance des martyrs chrétiens au service militaire le

moment suprême où le christianisme a sauvé l'idéal et s'est le mieux
affirmé. Il voit dans l'application du principe de non résistance au
méchant comme l'essence même de l'enseignement chrétien. L'auteur
affirme à la fin de son article que ce n'est pas le moment de vulgariser
l'appel de Jésus et qu'il n'écrit cjue pour les lecteurs d'une revue spéciale :

ee II y a un temps pour tout sous le soleil : un temps pour commander à la
deslinée et un temps pour lui obéir ; un temps pour mettre en œuvre les

ressources de la liberté, un temps pour céder à la nécessité survenue,
propice ou terrifiante selon l'emploi que la liberté a fait de ses

ressources. Le temps tie préparer librement à l'humanité un avenir de

paix s'est passé à lui préparer la guerre selon la folle maxime de la

sagesse de l'ordre naturel. Il reste à subir dans la guerre la destinée
d'airain ». On ne saurait mieux dire, mais M. Neeser peut-il croire

que l'apologie si supérieurement intelligente, prenante et éloquente du

principe chrétien de la lutte par les seules armes spirituelles ne
convaincra personne ou que tout le monde tiendra compte de ses réserves
de la dernière page Le lecteur Baudraz n'a en tous cas pas pensé
ainsi. Il a lu les pages de Neeser. Elles n'ont sans doute pas décidé sa
conviction déjà formée, mais il a pu se convaincre que ses scrupules
et ses doutes n'étaient pas ceux d'un isolé. Simple chrélien, appelé au
service militaire alors que souvent ses condisciples en la doctrine en
sont dispensés, il l'a mise de suite en pratique. Comme il le dit lui-
même : il agit pendant qu'il a la lumière. C'est sans doute une erreur,
mais y a-t-il là une folie

Du reste pour pouvoir parler de débilité menlale il faut un préavis
médical affirmatif. Celui-ci n'existe pas. Après les doutes émis par
M. Colomb et par les officiers de la compagnie, doutes bien
compréhensibles et légitimes, Baudraz a été envoyé à Cery. Il a été longuement

et consciencieusement examiné. Après un séjour qui aurait peut-
être troublé des esprits plus solides, M. le Dr Ier lieutenant Preisig a
remis à l'autorité militaire un certificat qui constate l'état mental normal

du prévenu. Celui-ci n'est point un excité, un obsédé, il est au con-



LA CONSCIENCE CHRÉTIENNE ET l'ARMÉE 245

traire calme, paisible, a le raisonnement lent et mesuré d'un homme

peu habitué à manier de grands problèmes, et C'est un homme, dit le

rapport, qui tire des enseignements de la doctrine chrétienne des

conséquences assez logiques. » On a souvent dit que les aliénistes
voyaient des aliénés partout. Lorsqu'ils voient un homine sain et le

disent tel, faut-il qu'il le soit Et ne soyons pas plus difficile qu'eux.
Et, Messieurs les juges, je vous le demande, oserions-nous, nous qui

ne sommes pas médecins, taxer de fou un homme dont le seul acte
extraordinaire est cju'il ne veut pas tuer son prochain, un homme cjui
proclame une règle de vie telle que, si tout le monde l'adoplait, la

guerre cesserait de suite A l'heure où nous voyons de côté et d'autre
tant de bonnes volontés gaspillées dans une lutte tragique, à l'heure
où nous voyons l'Europe préparer lentement, comme le disait hier un
Japonais, le harakiri de toutes ses ressources et de tout son génie,
à l'heure où les plus grandes richesses morales el artistiques sont
englouties et ruinées sans raison, à l'heure où les frères se tuent,
soldats dans des armées différentes, où, sans qu'il y ait ni motif de race,
ni motif de religion, la boucherie la plus atroce couvre des territoires
entiers, je vous le demande, où est la folie Est-elle chez ceux qui,
sans souci de leur responsabilité, inconscients de leur œuvre maudite,
princes et fils de princes, militaristes enragés, nationalistes chauvins,
théoriciens de la force et de la matière, ont déchaîné ces horreurs?
Où est-elle dans l'âme de ce simple chrétien, humble fils du terroir
vaudois qui, dans la candeur de sa foi dil : « Quelles que soient les
bonnes raisons de mon pays, je veux garder les mains pures de toute
cette sanglante aventure »

Folie pour folie, celle de la Croix qui fait monter Jésus au Calvaire,
qui envoie les apôtres aux quatre coins du monde, qui les fait mourir
dans les arènes de Rome et sur les places d'Ephèse et qui peu à peu
provoque toule une rénovation du monde, celle qui répand partout
l'espérance et la joie et qui aide les bons à attendre des temps
meilleurs, cette folie-là vaut bien celle cjui nous fait vivre i'horrible
cauchemar d'aujourd'hui, la honteuse guerre infâme et sanguinaire, ie

lugubre scandale qui nous indigne et nous bouleverse.
11 y a toujours eu dans la tradition chrétienne deux courants : l'un

d'eux tient compte des circonstances, s'y adapte et s'y soumet. Il cherche

à faire pour le mieux en tenant compte du possible. C'est l'Eglise
transigeant avec César pour la bonne organisation de l'Etat romain,
c'est l'autel appuyé au trône, c'est chez nous cette tradition civique et
chrétienne, force de nos Eglises nationales, mère de tant d'héroïques
vertus et que j'aurai garde de mésestimer, car qui n'en est pas plus ou
moins un disciple soumis

L'autre se refuse à transiger avec la réalité, il proclame l'idéal et



246 ALBERT PICOT

agit suivant ses lois sans se préoccuper ni des conséquences ni des
résultats. C'est Paul quittant Jérusalem et les siens pour courir le
monde, errant et misérable, c'est la longue série des martyrs, c'est
Saint François abjurant en un jour ses erreurs de jeunesse et lâchant
tout son milieu brillant, c'est Tolstoï malade et fiévreux qui meurt
comme un vieux pauvre dans une gare. Respect, Messieurs, à toute
cette traditon chrétienne dissidente et troublante. Tous ne sont pas
appelés à la suivre, mais elle a sa place au livre de l'histoire.

Baudraz, sans aller chercher plus loin, est un fils de cette éternelle
dissidence chrétienne dont la mission semble être de redire à chaque
génération la fragilité des formes sociales et de voir au-delà des temps
présents les temps nouveaux que la conscience postule et que le sentiment

réclame.
Baudraz est loin d'être un chef de file ou un créateur. C'est un simple

et un modeste. Sa conviction, raisonnée plus tard et peu à peu, est
avant tout spontanée et intuitive. Il- n'a lu ni Kropotkine, ni Elisée
Reclus, il ne connaît pas les théoriciens de la sociologie et élu

socialisme. C'est avec lui-même, en lisant l'Evangile, qu'il est arrivé à sa
conviction. Quand on m'avait parlé autrefois de Baudraz, j'avais eu
devant les yeux l'instituteur autodidacte, celui qui théorise des lectures

mal digérées. Depuis que j'ai eu l'occasion de parler avec lui,
cette vision s'est dissipée, et je l'ai bien compris depuis qu'il m'a raconté

qu'il avait lu les récits, imprimés par des Tolstoïstes, de tjuelques
moujiks réfractaires des dernières guerres. Ces hommes avaient à peine
appris à lire qu'ils parcouraient l'Evangile et se décidaient à refuser le

service. Trois d'entre eux ont été depuis fusillés, deux déportés en Sibérie.
Baudraz m'a parlé d'eux avec une vive sympathie, puis il m'a dil : tt Je

me sens si près de ces hommes, et ils sont bien plus fidèles cjue moi. »

Et, dans cette sympathie, tlans celle affirmation de sa fraternité avec
ces pauvres petits moujiks des plaines russes, il y avait tout Baudraz.
Baudraz, non pas instituteur trop instruit, non pas anarchiste citadin,
théoricien et autodidacte, mais Baudraz, fils, petit-fils, descendant de

paysan, enfant de la terre, âme simple de ce nord du pays de Vaud où

l'on est loin des routes, loin des trains, où l'on vit dans un petit monde

simple comme celui de l'Evangile, sans préoccupations de solutions

politiques el sociales générales, mais bien droitement fidèle à soi-même

et à la vieille Bible des pères. Fils de paysan, solitaire, qui n'aime pas
causer et répandre des idées, mais qui veut être bien en règle, soi-

même, avec ce qu'il croit juste. Ame droite, âme sans grand horizon
intellectuel, âme simpliste, un peu obstinée, un peu et cotée », mais âme
de qualité, âme rare par sa droiture, parsa fidélité et sa bonne assiette

morale, âme sœur de celle des moujiks qui là-bas rêvent d'un village,
d'une petite contrée où régnerait l'espérance chrétienne, le Royame de



LA CONSCIENCE CHRÉTIENNE ET L'ARMÉE 247

Dieu. Ce simplisme s'incline devant une règle qu'il tient pour universelle,
mais il ne cherche pas à l'imposer. Il y obéit tout simplement. Son rêve

mystique d'obéissance ne cherche pas les moyens d'aller se propager par
voie de comités, de journaux, de parlements et de tribunaux d'arbitrage,
mais il agit et son action solitaire pose plus de questions à la conscience
de chacun de nous que tant de discours entendus dans tant de congrès
et d'assemblées. Sa manière d'agir n'est pas une solution, mais elle

appelle plus de recherche à la solution que bien des travaux savants.
On a reproché à Baudraz ses contradictions.
Y en a-t-il tellement, Messieurs les Juges
Lorsque vous l'avez interrogé ce matin avec tant de bienveillance,

l'un de vous lui a reproché de ne pas accepter d'entrer dans les troupes
sanitaires, c'est-à-dire d'être trop catégorique, trop absolu, de ne pas
savoir s'arrêter dans de justes limites. Un autre de vous lui a reproché
d'être inconséquent parce qu'il payait ses impôts et acceptait le rôle de

la gendarmerie. Qu'est-ce que ce reproche si ce n'est l'opposé du
précédent, le reproche de ne pas aller assez loin Soyons justes,
Messieurs. Lorsqu'un homme, à tort ou à raison, rompt avec une règle de

son milieu, la limite de la rupture peut toujours être plus loin ou plus
près des idées reçues. Elle n'est jamais juste car par le fait même de
la vie on ne rompt jamais tout à fait avec la société. Il y a toujours un
lien par lequel elle vous ressaisit ici ou là. Et cela d'autant plus quand
l'indépendant admet par ailleurs les règles générales de l'état social.

On l'a soupçonné d'orgueil. Ce n'est pas le sentiment de ceux qui le
connaissent de près. Vous avez lu la lettre de M. Porret et entendu les
témoins interrogés.

Vous avez pu vous faire une opinion.
Ce qui frappe chez Baudraz c'est d'abord le caractère moral de sa

décision. On peut distinguer trois espèces d'antimilitaristes : l'antimilitariste

par doctrine qui a lu des livres, qui les a mal compris et cjui
fait une théorie. Ce n'est pas Baudraz. Ensuite l'antimilitariste par
sentimentalité ; le délicat qui recule devant l'idée de carnage et rêvasse
d'un paradis fleuri où l'effort serait supprimé, ce n'est pas Baudraz. Enfin
l'antimilitariste par conscience, par devoir. Et c'est là Baudraz. S'il
attire ceux qui le connaissent, s'il force fe respect, c'est qu'on ne peut
pas ne pas sentir ce fondement moral de sa conviction, cette assiette
intérieure, cette sérénité soumise plus heureuse que la résignation.

Et certes on en revient toujours là : Baudraz l'antimilitariste a
toujours forcé les sympathies. J'y pensais encore hier en feuilletant tes
deux gros dossiers de cette affaire. Ce dossier de prévenu respire d'un
bout à l'autre la sympathie. Ce prévenu s'est fait partout aimer.

(Le défenseur cite quelques souvenirs personnels de conversation
avec des officiers chargés de procéder contre Baudraz).



248 ALBERT PICOT

Au front, je n'ai pas entendu souvent des jugements sévères. Beaucoup

d'officiers et de soldats ne lui en veulent pas de son attitude. On
essaie de comprendre, on le plaint. Peut-être les plus sévères sont-ils
encore les aumôniers (rires)'} Un homme qui suit sa conscience avec
fidélité inspire le respect, même si l'on ne partage pas ses opinions.
C'esl le cas de Baudraz.

Messieurs les Juges, j'ai fini. Je n'ai pas à exercer une influence sur
votre jugement. Vous avez une loi à applicjuer, vous avez pour Baudraz
ou de la sympathie ou de la pilié. Vous rendrez un verdict au plus près
de votre conscience et peut-être êtes-vous déjà d'accord sur ce qui peut
être une solution. Cependant, si quelques-uns de vous hésitaient par
scrupule à se montrer cléments, je me permettrais de faire valoir encore
ces quelejues considérations : Une peine trop forte ne serait utile ni à
Baudraz ni au pays. Une répétition d'audience comme celle d'aujourd'hui
n'est salutaire pour personne.

Ensuite, on peut admettre qu'il y a quelque anomalie à ce qu'un
consciencious objector soit appelé devant un tribunal pénal. Une démocratie

libérale comme la nôtre, epii est militaire el non militarisle, doit tenir
compte de ce cas spécial tie l'homme qui refuse le service par conviction

religieuse. Elle organisera certainement un service civil plus dur,
plus long, peut-être plus dangereux que le militaire, et elle évilera la
peine dans de pareils cas.

Enfin, Messieurs, permettez-moi de vous dire ceci :

Si un enfant du pays est arrêté par des scrupules honorables d'entrer

dans tes rangs de l'armée, il commet une infraction mais il reste un
enfant du pays. On peut user de clémence à son égard.

L'armée qui veille aux frontières et voit des hauteurs du Jura, vers
le nord, la ligne ensanglantée du front franco-allemand se perdant
jusqu'aux Vosges el les lueurs lointaines des incendies et l'éclat subit
des schrapnels, puis vers le sud, le grand plateau suisse où dorment
paisibles les foyers protégés, cette armée est assez forte, assez
consciente de sa sainte mission, assez fière du service qu'elle rend au pays,
pour ne jias se scandaliser de ce que la justice se montre clémente à

l'égard d'une âme sincère et loyale que des scrupules arrêtent tout à

coup sur la voie du service.
La moisson est grande, il y a peu d'ouvriers. Chacun n'a pas le

même travail. Laissez cet enfant de votre canton retourner, avant qu'il
soit trop longtemps, à sa tâche d'instituteur dévoué et consciencieux.

(Le défenseur consacre la fin de sa plaidoirie à l'examen des conclusions

du Ministère Public).
Albert Picot.



l'idéal évangélique dans son application a la vie réelle (*)

I. _ LE CHRETIEN

ET LES NÉCESSITÉS MATÉRIELLES

et Prêcher la morale est facile, a écrit Schopenhauer (i) ;

le diffìcile, c'est de la fonder » ; il entendait par là :

déterminer philosophiquement quelle en est la base.
Je ne suis point convaincu de la justesse de cet aphorisme.

Certes, le travail du penseur, qui cherche à définir le
fondement de la morale, est ardu. Mais des difficultés non
moins grandes, peut-être, bien que d'un autre genre, ne se

présentent-elles pas quand il s'agit de tirer les conséquences

du principe établi, d'appliquer la loi générale aux cas

particuliers et concrets Car c'est là, sans doute, ce dont il
faut s'occuper, c'est là ce qu'il faut avoir, au moins
partiellement, effectué quand on s'avise de et prêcher la morale»,
et, ajoutons-le, quand il s'agit de la pratiquer.

En tout domaine il en est ainsi ; en tous, s'il est vrai que
la science pure a ses sommets escarpés et parfois vertigi-

(*) Cette étude a été composée pour la séance de rentrée de la Faculté
de théologie de l'Eglise libre du canton de Vaud (12 octobre 1916), où elle a

été, en effet, lue en partie. Les lecteurs voudront bien tenir compte de cette
circonstance, qui explique la forme générale et certains détails de notre
rédaction.

(1) De la volonté dans la nature (p. 128); et épigraphe de Le fondement
de la morale.

17


	La conscience chrétienne et l'armée

