
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 4 (1916)

Artikel: Les témoignages de la langue hébraïque

Autor: Gressmann, Hugo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379973

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379973
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ARCHÉOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 229

catégorie de savants dont M. Gressmann est un représentant
eminent. Néanmoins M. Gressmann n'a pas voulu écarter d'emblée

quelqu'un qui vient d'Egypte, qui regarde de l'extérieur la
maison dans laquelle les critiques sont réunis, et qui ne craint
pas de leur dire qu'à ses yeux le mur de la façade fait un angle
menaçant avec la verticale. J'en remercie à nouveau M. Gressmann

et j'espère dans ces pages n'avoir manqué en rien à la
courtoisie dont il donne dans son article un si remarquable
exemple.

Edouard Naville.

M. le professeur Gressmann, auquel nous avons soumis les

épreuves de la réponse de M. Naville, a bien voulu nous adresser

les pages qui suivent. (Réd.)

LES TÉMOIGNAGES DE LA LANGUE HÉBRAÏQUE

Qu'il me soit permis tout d'abord d'exprimer la vive satisfaction

que j'ai éprouvée à voir M. Naville accueillir la critique
que j'ai faite de son livre comme une discussion purement
scientifique portant sur certains problèmes d'histoire sur
lesquels il est loisible de soutenir des points de vue divergents.
En critiquant son livre comme je l'ai fait j'entendais bien prouver
l'estime dans laquelle je tiens M. Naville, et le prix que j'attache
aux jugements d'un spécialiste de l'égyptologie, même lorsqu'il
s'agit de questions relatives à l'Ancien Testament. Car s'il est

clair qu'on n'est ec spécialiste » que dans sa ee spécialité », il est

non moins évident qu'il y a certains domaines mitoyens dans

lesquels la collaboration de l'hébraïsant et de l'égyptologue est



23o HUGO GRESSMANN

très désirable parce qu'elle jieut avoir des résultats féconds.
Les questions linguistiques cependant ne rentrent pas dans cette

catégorie ; celui-là seul qui possède à fond la langue sur laquelle
porte le débat a en mains les éléments d'un jugement personnel
et sûr.

Les considérations générales sur le langage que présente
M. Naville me paraissent aussi judicieuses qu'exactes. Il montre
excellemment que l'unité linguistique est une abstraction savante ;

à l'origine, il n'y a pas une langue unique mais des dialectes

oraux souvent très divers. Et tout le monde lui accordera que
l'antiquité n'établissait aucune différence entre un dialecte et
une langue. liest indiscutable cependant que la différence existait,
alors même qu'on ne s'en rendait pas compte. L'étude scientifique

d'un idiome n'est possible que dans la mesure où l'on a

reconnu la ressemblance de certains dialectes apparentés les uns
aux autres, à l'exclusion d'autres langues et d'autres groupes
dialectaux. Si peu fixés que soient certains dialectes, si riches

qu'ils soient en formes verbales particulières, ils ont jiourtant
des éléments caractéristiques communs dont on ne peut faire
abstraction. Les dialectes bantou forment la langue bantou, les

dialectes hébreux la langue hébraïque. Quelque soit le nombre de

dialectes que vous lui attribuiez, la langue hébraïque a son unité,
et elle se distingue aussi complètement de la langue accadienne

(c'est-à-dire assyro-babylonienne) et de la langue araméenne, que
le bas-allemand (plattdeutsch) du hollandais ou du danois. La
science anthropologique n'est pas compétente pour nier l'existence

des particularités des langues et les lois qui les régissent,

pas plus que pour effacer leurs différences.
Afin de prévenir tout mafentendu, j'appellerai ce langue hébraïque

» l'idiome dans lequel sont écrits la plupart des livres de

l'Ancien Testament. Je ne la confonds pas avec la langue courante
dont se servait le jieuple hébreu, idiome vivant qui n'était jias
nécessairement hébraïque et qui a pu se transformer au cours
des âges. Il est certain cependant qu'à l'époque de Jésus les

Juifs de Palestine parlaient non pas un dialecte hébreu, mais

un dialecte araméen ; tous les savants dont l'opinion fait loi sont
d'accord pour le reconnaître, et nous ne voyons pas comment
on le contesterait ; ce ne sera en tous cas pas en s'appuyant sur
le deuxième chapitre du livre des Actes. Il est frappant de cons-



LES TÉMOIGNAGES DE LA LANGUE HÉBRAÏQUE 23l

tater que les termes sémitiques assez nombreux que l'on trouve
éjiars dans les évangiles canoniques et qui sont empruntés à la
langue courante, sont araméens et non pas hébreux. A cette
époque l'hébreu n'était plus parlé ; il ne subsistait plus que
comme langue littéraire et liturgique.

Aussi nous inscrivons-nous en faux contre l'affirmation suivante
de M. Naville : ec Aux environs de l'ère chrétienne, les rabbins
mirent leurs livres sacrés en langue populaire, en dialecte de
Jérusalem, le juif, dont ils firent la langue littéraire que nous appelons

l'hébreu » (p. 191). C'est une hypothèse en l'air. Les documents
nous apprennent que le dialecte des habitants de Jérusalem à

cette époque n'était pas ee juif »-hébraïque, comme la langue
littéraire dans laquelle est rédigé l'Ancien Testament, mais
araméen.

Il n'est pas possible de fixer avec exactitude à quel
moment les juifs de Paiestine ont abandonné la langue hébraïque
jiour se servir de l'araméen ; il se peut que ce changement ne se

soit jias produit à la même éjioque dans les diverses parties du

pays. Les Juifs d'Eiephantine écrivaient et parlaient l'araméen,
comme le montre M. Naville ; on était alors au ve siècle
avant J.-C. Avaient-ils rapporté cette langue de leur patrie, ou
bien l'avaient-ils adoptée plus tard dans cette région d'Eléphan-
thine où les Sémites étaient en nombre Quand sont-ils venus
de Palestine en Egypte De quelle époque date le dix-neuvième
chapitre d'Esaïe Quel est le sens de l'expression ee Langue de

Canaan » Ce sont tout autant de questions sur lesquelles il est
permis de n'être pas d'accord, et que l'on peut considérer du
reste comme secondaires.

Le problème fondamentaf, auquel M. Naville donne une
réponse négative est celui-ci : Les Hébreux ont-ils jamais écrit ou
parlé f ee hébreu » avant l'ère chrétienne Existe-t-il dans la
période antérieure au christianisme des documents de la langue
hébraïque susceptibles d'emporter la conviction de M. Naville
Telle est la question que nous nous proposons d'examiner.

1. — Les plus anciens documents de la langue hébraïque que
nous jiossédions sont les mots sémitiques qui ont passé dans la
langue égyjitienne ; ils sont familiers à M. Naville. On a pris
l'habitude de les appeler des ce canaanismes », mais il vaudrait
mieux éviter cette expression parce qu'elle est équivoque. Sous



232 HUGO GRESSMANN

le nom de Cananéens faut-il entendre une race particulière (la
race hétéenne ou bien veut-on parler simplement des ee

habitants du pays de Canaan » Le tronc primitif dont sont issus
les habitants de la Palestine, de la Phénicie, de la Syrie septen-
rionale et des pays environnants est formé par les Amorréens,
que nous connaissons assez bien jiar les documents babyloniens,
hétéens, égyptiens et bibliques. Leur langue était l'amorréen ; or
cet idiome était identique à l'hébreu ou au phénicien, ou du
moins il en était si proche parent qu'on peut l'appeler langue
jiré-hébraïque ou pré-phénicienne. Les Phéniciens sont tes
descendants authentiques des Amorréens ; leur langue (ou leurs
dialectes) n'est qu'une forme plus jeune de la langue amorréenne
(ou de ses dialectes). Sans doute les Hébreux n'étaient pas des

Amorréens, mais comme ils parlaient la même langue que ces

derniers, il faut admettre qu'ils ont adojité l'idiome des Amorréens

lorsqu'ils sont venus s'installer en Palestine. La langue
que les Amorréens jiarlaient en Phénicie ne différait jias beaucoup

de celle qu'ils parlaient en Palestine.
2. — Les gloses amorréennes des lettres de Tell-el-Amarna sont

d'origine jilus récente. Ce que M. Naville nous dit de ces lettres
n'est pas conforme aux faits. Toutes les lettres provenant de
Palestine ou de Phénicie non seulement sont écrites en caractères

cunéiformes accadiens, mais même en langue accadienne,
nous n'en possédons pas une seufe en langue amorréenne. Ainsi
donc, à cette éjioque (soit vers 1400 avant J.-C.) l'accadien était
ee la langue écrite des jiopulations sémitiques de toute l'Asie
occidentale et en jiarticulier des habitants de Canaan » ;

contrairement à l'opinion de M. Naville (p. 199) nous estimons qu'il
est parfaitement exact de donner à cette langue le nom d' ee accadien

» ou ce babylonien ». Par contre les gloses jointes aux lettres
montrent que les Amorréens ne jiarlaient pas l'accadien, mais

l'amorréen, c'est-à-dire un dialecte très proche parent de
l'hébreu.

M. Naville a raison de dire (p. 206) que les ce scribes... ne
pouvaient écrire que dans la langue du pays, qui était le babylonien

cunéiforme » ; mais nous ne sommes pius d'accord avec sa
conclusion, d'après laquelle ee le babylonien cunéiforme » était
alors la langue des habitants du jiays de Canaan. La seule
conclusion qui nous paraisse admissible est celle-ci : ee donc ces



LES TÉMOIGNAGES DE LA LANGUE HÉBRAÏQUE 233

scribes étaient d'origine babylonienne » ; et nous le prouverons
avec l'aide de l'Ancien Testament. Il y avait à la cour du roi
David, un scribe venu de Babylonie comme le prouve son nom,
car Sausa (c'est la meilleure leçon du texte i Chron. xix, 16) est
l'abréviation d'un nom propre composé avec Samas, ainsi que
l'a montré Marquart. C'est là un fait fort intéressant. Ii témoigne

qu'à cette époque tes Israélites ne savaient ni lire ni écrire
le babylonien ; mais qu'ils faisaient encore usage de cette langue
pour correspondre avec quelques Etats étrangers. Un autre
scribe, qui vivait au teuijis de Salomon et dont le nom est partout

inexactement transmis, portait selon Marquart un nom
égyptien : Urichaph, ce qui signifie : ec Apis est ma lumière » ;

il était donc égyjitien, si la conjecture jirécédente est exacte.
D'une manière générale, du reste, les noms des scribes sont

fort instructifs. Sous Sédécias la fonction de scribe royal est
occupée par un certain Sebna ; Sebna étant un nom araméen,
le scribe qui le portait devait être Araméen. On avait à cette

époque besoin d'un scribe araméen pour correspondre avec

l'étranger. A partir de l'an 800 (av. J.-C.) environ, l'araméen
remplaça l'accadien comme langue diplomatique et resta en

usage comme tel jusqu'à l'époque d'Alexandre le Grand. C'est

un nouvel argument contre la thèse de M. Naville : Si à l'époque

d'Ezéchias les Israélites avaient généralement parlé et écrit
l'araméen, comme il l'affirme, ils n'auraient pas eu besoin d'un
scribe étranger. Il est à remarquer que les scribes postérieurs
portent des noms hébreux.

Les constatations qui précèdent jettent une lumière toute
nouvelle sur le papyrus Anastasi I (qui date de l'an 2000 av. J.-C). Ce

papyrus renferme une tettre satirique dans laquelle un scribe

égyptien tourne en ridicule un de ses confrères pour son mauvais

style, auquel il oppose un modèle de style élégant, qui se

distingue par les formes étrangères d'origine sémitique et hé-

téenne dont il est constellé. Une phrase toute entière est écrite en
amorréen, et l'on n'est pas encore arrivé à en déchiffrer le sens
exact. L'auteur de la lettre désigne parfois son adversaire fictif
sous le nom de mhr; la jiremière fois qu'on la rencontre (p. 18,

4), la locution dans laquelle ce mot est serti équivaudrait à

sophêr mahîr en hébreu. M. Gardiner, du reste, qui a étudié
ce papyrus en dernier lieu, ainsi que M. Schäfer, — aux lumiè-



234 HUGO GRESSMANN

res duquel j'ai eu le privilège de jiouvoir recourir personnellement,

— estiment que nous ne possédons pas encore la clef de

cette formule. Me serait-il permis, à moi hébraïsant qui ne suis

point un spécialiste en ces matières, de proposer discrètement
une explication. Au psaume xlv, verset 2, et dans Esdras vu, 6,

on rencontre le même terme technique sophêr mahîr, qui signifie

ee scribe habile ». L'auteur égyptien, qui ne comjirenait pas
ce mot étranger, le fit suivre du terme ee nourrisson » destiné à

l'expliquer. Nous ne nous étonnerons pas autrement de voir ce

mot étranger employé pour désigner un ee scribe », car ceux-ci
avaient l'habitude de quitter leur jiays jiour gagner leur vie à

l'étranger. Il leur arriva parfois de parvenir aux jdus hautes

charges politiques, ainsi que l'atteste le cas de Sebna.
3. — Les inscriptions phéniciennes, aussi bien que l'inscription

de Mésa et que le calendrier agricole de Guézer, font partie
des documents de la langue hébraïcjue. Le phénicien et le moa-
bite sont des langues sœurs de l'hébreu, il se ressemblaient jiro-
bablement plus encore que le dialecte bâlois et celui de Zurich.
Si l'on a écrit en dialecte bâlois et qu'on en possède des

témoignages positifs, nous n'avons aucune raison jiour penser qu'on
n'ait pas écrit en zurichois.

Or en effet, outre les documents que nous avons déjà
commentés, et qui étaient amoréens, phéniciens et moabites, nous
avons des documents hébreux.

4- — En premier lieu : Imscrijition de Siloé. Les dernières
fouilles entreprises sur la colline du Temple de Jérusalem nous
ont appris qu'un système comjdiqué de canaux y avait été établi

autrefois. Ces canaux datent d'éjioques différentes, quelques-
uns d'entre eux remontent jusqu'au temjis qui a jirécédé l'arrivée

des Israélites. L'art de creuser des canaux dans le calcaire
tendre n'est pas spécifiquement phénicien, comme l'a été la taille
de la pierre dure, qui a servi à la construction élu Temple. On
a retrouvé des canalisations semblables un jieu jiartout en
Palestine, (la plus fameuse de toutes est le tunnel de Guézer) ; ce

qui semble prouver que les habitants du pays les ont construits
eux-mêmes, sans avoir besoin de recourir à la main-d'œuvre
phénicienne. Au reste le canal d'Ezéchias doit avoir été construit

peu avant, jieut-être même après le début de la guerre ; il
n'y aurait pas eu moyen dès lors de faire appel à des experts



LES TÉMOIGNAGES DE LA LANGUE HÉBRAÏQUE 235

phéniciens. Il n'y a donc aucune raison pour attribuer l'inscription

de Siloé à des ouvriers phéniciens, comme le fait M. Naville.
5. — Il en est de même des soixante-quinze tessons de Samarie

; ils ont été écrits par des Israélites et non jioint par des

Phéniciens. La remarque d'Hérodote, dont M. Naville fait état,
vaut jiour l'Egypte mais non pour la Palestine. Nous ne
songeons jias, du reste, à nier l'influence de la Phénicie sur la
Samarie et sur Juda, l'alphabet seul est une preuve suffisante de

cette influence. Mais nous rencontrons sur ces tessons des noms
de personnes spécifiquement hébreux, comme ceux qui sont
formés avec des composés de Yahvé (comme Yojada), et des noms
de localités situées en Palestine (comme Sichern). Il semble que
M. Naville ignore ces faits.

6. — Les quatre-vingt-trois sceaux qui figurent sur des anses
de jarres, et que M. Naville ne mentionne pas, sont certainement

hébreux, puisqu'on y retrouve des noms de lieux juifs
comme Hebron, Ziph, Socho ; et puis, comment expiiquerait-on
que des Phéniciens se soient servis de marques de fabrique
juives Rajipelons aussi les treize anses de Jéricho qui, portant
le nom divin de Yahou, ne peuvent pas être d'origine
phénicienne.

n. — Il semble que M. Naville n'ait pas eu connaissance non
plus des sceaux cylindriques hébreux, dont nous jiossédons
aujourd'hui près de trois douzaines. Les noms qu'ils portent, comme

aussi l'absence de tout ornement, trahissent clairement l'origine

hébraïque.
8. — Enfin, les écrits hébraïques de l'Ancien Testament. A

l'époque de Jésus-Christ la langue hébraïque était certainement
déjà morte ; il est probable qu'elle a été supplantée par
l'araméen jieu de temps après Esdras et Néhémie. Or comme la langue

de l'Ancien Testament révèle divers stades de développement

qui doivent être répartis sur plusieurs siècles, il faut bien

que cette évolution ait eu lieu avant l'exil. Entre certains textes
hébreux il y a des différences non seulement dialectales, mais

chronologiques, qui ne s'expliquent que par un usage séculaire
de la langue hébraïque. Celui-là seul, il est vrai, peut s'en rendre

compte, qui lit ces textes dans la langue originale ; quiconque

ignore l'hébreu doit nous croire sur parole ; mais on n'a

pas le droit d'ignorer des faits attestés par des documents authen-



236 HUGO GRESSMANN

tiques, pas jilus que d'en contester la valeur probante. Je tiens les

égyptologues en assez haute estime pour être convaincu qu'ils
peuvent suivre dans ses diverses étapes l'évolution chronologique

de la langue égyjitienne et qu'ils sont en mesure de distinguer

un texte du Moyen ou du Nouvel Empire, d'un autre texte
datant de l'époque de Saïs.

Voilà pourtant une imjiosante série de documents ; nous
défions toute ee anthropoîogie » d'en contester fa valeur.

Voyons maintenant ceux sur lesquels s'appuie M. Naville.
Les lettres de Tell-el-Amarna, tout d'abord ; mais nous avons

vu déjà qu'elles militent contre son hypothèse. En second lieu,
les papyrus d'Eléphantine ; or ils ne signifient rien pour la
Palestine et du reste n'ont de valeur que pour le cinquième siècle

seulement. Il ne nous reste finalement jilus qu'une seule
fiche de consolation : ce sont les trois tables d'argile assyriennes

de Guézer (du vne siècle), dont, avec une certaine apparence
de raison, on invoque le témoignage pour prouver qu'à cette
époque l'écriture cunéiforme et là langue accadienne étaient en

usage en Palestine. Il est vrai que, d'ajirès M. Naville, Guézer
se trouve en dehors des frontières de Juda et eju'en conséquence
les tables d'argile, comme le calendrier agricole, sont eesans

aucune valeur démonstrative sur la langue et l'écriture des Livres
saints de Jérusalem» (p. 210). Il s'agit du reste en l'espèce de
contrats avec des Assyriens étrangers au pays (ainsi que le prouvent

les noms des contractants), et de la langue assyrienne qui,
d'après M. Naville, ne doit pas avoir été parlée jiar les Hébreux
de cette époque. Il ne reste ainsi jdus un seul document pour
étayer la thèse de M. Naville : ee que les plus anciens livres (de
l'Ancien Testament) avaient été rédigés en babylonien
cunéiforme, et les suivants en araméen » (p. 191).

Après comme avant cette discussion je déclare que je suis

prêt à apprendre des égyptologues en général et de M. Naville
en particulier, car les relations de l'Ancien Testament avec la
littérature égyptienne sont beaucoup plus étroites qu'on ne l'a
admis jusqu'ici. Les égyjitologues trouveront encore beaucoup de

traces égyptiennes dans l'Ancien Testament, s'ils vont les y chercher.

C'est ainsi qu'en passant, M. Naville a jieut-être découvert
la vraie signification du jiassage Exode 1 : 16, en l'interprétant



LES TÉMOIGNAGES DE LA LANGUE HÉBRAÏQUE 23j

à la lumière des monuments égyptiens (p. 201) ; cette découverte,
du reste, M. Spiegelberg l'avait déjà faite avant lui et consignée
dans ses Randglossen zum Alten Testament (p. 19 et suiv.). J'ai
relevé ce détail pour montrer quelles hébraïsants trouveront
toujours leur profit à suivre les recherches de leurs confrères en

égyptologie. Sans doute il est toujours périlleux de s'aventurer
sur un domaine étranger et de s'occuper d'une littérature
dont on ne possède pas parfaitement la langue ; mais puisque
M. Naville ne craint jias plus que moi ce péril, je considère

comme un honneur et comme un privilège, en ces temps où la

guerre mondiale fait couler tant de sang, d'avoir pu me rencontrer
sur le terrain de la Suisse neutre pour croiser pacifiquement le
fer avec un aussi noble adversaire.

Hugo Gressmann.


	Les témoignages de la langue hébraïque

