
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 4 (1916)

Rubrik: Miscellanées

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MISCELLANEES

I^A SOCIOLOGIE ET L'OBLIGATION

Est-il trop tard pour signaler l'importante étude, plus de cent pages,
que M. Henri Bois a fait paraître sur La sociologie et l'obligation dans
deux fascicules de la Revue de théologie et des questions religieuses
(mai et juillet-septembre 1914)? Nous ne le jieusons pas : la puhlication
du cours d'apologétique de Gaslon Frommel vient de remettre sous les

yeux des théologiens de langue française des articles de M. Bois sur ces
mêmes sujets, qui datent d'il y a quinze et vingt ans. Il est instructif de

constater les termes différents en lesquels le même problème se pose à

ses yeux aujourd'hui.
M. Durkheim fait, comme on sait une place très importante à

l'obligation dans sa doctrine morale. Le fait moral est caractérisé par le
sentiment de l'obligation, et ce sentiment même esl exjiliqué par l'action
que la société exerce sur l'individu. ctM. Durkheim reproduit, en se
bornant à substituer à Dieu la société, le vieil argument ciassique en faveur
de l'existence de Dieu tiré de l'obligation... L'argument est en lui-même
un des plus faibles que puisse invoquer le théisme : ce n'est pas la
substitution de la société à Dieu qui est bien capable de l'améliorer.» M.
Bois fait à ta théorie sociofogique de l'obligation de nombreuses objections

dont quelques-unes ont été déjà présentées par nous iei et ailleurs
etM. Durkheim, écril M. Bois, ne paraît pas avoir accordé assez d'attention

aux explications psychologiques que l'on peut donner de la
contrainte sociale. » M. Bois a sur ce sujet des pages très fortes que tous
les psychologues liront avec plaisir. Pour les moralistes et les théologiens
l'argument décisif sera sans doute celui-ci : «De même qu'au point de vue
théiste, la volonté de Dieu ne m'oblige que si Dieu est conçu comme
saint et bon, et lui-même conforme à l'idéal moral, de même au point
de vue sociologique la volonté de la société ne m'oblige que si cette
société est conçue comme soumise elle-même à un idéal moral obligatoire

pour elfe et qu'elle n'a pas fabriqué. »

Après la théorie sociologique de la morale, la théorie sociologique de
la connaissance, telle qu'on la trouve dans le livre le plus récent de M.
Durkheim: Les formes élémentaires de la vie religieuse. Ici encore on
peut considérer que M. Durkheim n'a fait que transposer, dit M. Bois,
teune démonstration plus rationnelle, plus approfondie et qui nous paraît,
quant à nous, pleinement valable en faveur de l'existence de Dieu, celle
qui se tire des lois de l'esprit, de la raison, raison théorique, raison
pratique...»



156 MISCELLANÉES

Comme il louait M. Durkheim de la grande place qu'il faisait au
sentiment du devoir, M. Bois lui sait gré ee de la haute estime où il tient
les catégories, de la décision avec laquelle il rejette l'empirisme»; mais
l'explication sociologicjue des catégories ne le satisfait aucunement et
il ne trouve pas trop injuste le mot méchant de M. G. Richard sur
l'erreur qu'il y a à «prétendre refaire les Critiques de Kant à l'aide d'observations

(recueillies d'ailleurs par les yeux d'autrui) sur quelejues nègres,
australiens ».

La grande erreur de la sociologie de M. Durkheim est d'être — ou plutôt

d'être devenue — une métaphysique. Dans ses premiers ouvrages : De
la division da travail social (1893), Les règles de la méthode sociologique
(i8g5), il admettait que l'hypothèse d'une morale éternelle, écrite dans

quelque esprit transcendant, peut être envisagée et discutée en dehors
de la science. «La sociologie, écrivait-il, n'a pas à prendre parti entre
les grandes hypothèses qui divisent les métaphysiciens.» Depuis, son
langage a changé. «Entre Dieu et la société, il faut choisir» prononce-
t-il à la Société française de philosophie en 1906. M. Bois n'a pas de

peine à faire la critique de la métaphysique sociologique ; il montre que
M. Durkheim oscille entre des concejitions de la société qui représentent

loutes les [irincipales solutions du problème théologiejue : déisme,
théisme, panthéisme. Il cite de ce qu'il appelle « les hymmes sociolatri-
ques» de M. Durkheim, des passages bien curieux. Comme nous
pouvions nous y attendre, le nouveau panthéisme aboutit aux mêmes
conséquences que les anciens, le fait et le droit coïncident, ou du moins il
n'y a entre ces deux états que des différences de tlegré. [Ainsi tous les
dangers n'étaient pas jiour la pensée et pour la conscience du même côté
du grand fleuve. (1)]

On devine la conclusion de M. Bois: «Entre ces deux dieux: Dieu
tout court d'une part, et Société-Dieu de l'autre, il faut choisir. Nous
accusera-l-on d'intransigeance si nous avouons cjue notre choix est fait,
et si nous évoquons le souvenir de vers hien connus de Racine :

J'ai un Dieu que je sers : vous servirez le vôtre ;

Ce sont deux puissants dieux.
— Il faut craindre le mien.

Lui seul est Dieu, Madame, et le vôtre n'est rien.

et La société, certes, n'est pas... rien. Elle est même beaucoup. Mais
vraiment cjuoi qu'en dise M. Durkheim, eile n'esl pas... tout. Elle n'est

pas Dieu. En ce qui nous concerne, nous ne voyons vraiment aucun
motif qui nous force à échanger contre le Dieu de la sociologie, Dieu
diminué, déguisé, et pour ainsi dire anonyme, le vrai Dieu, leDieusur-

(1) M. Durkheim a publié depuis la guerre une brochure sur: La conception

allemande de l'Etat.



MISCELLANÉES l5?

naturel qui ordonne à ses créatures de réaliser l'idéal moral qu'il réalise
lui-même en perfection, le Dieu qui a le droit de commander parce qu'il
exécute lui-même la loi qu'il promulgue, le Dieu qui n'agit que pour le
bien et dont la puissance, toujours à la hauteur de sa tâche, est capable
de faire parvenir et les individus et la société à leurs fins dernières, en
réalisant à travers tous les obstacles créés par la liberté, ce que Kant
appelait le Royaume des fins et ce que Jésus-Christ nommait le Royaume
de Dieu. » P. B.

LE CULTE DES IMAGES AU IIe SIECLE

Pascal a dit que tt la dernière chose qu'on trouve en faisant un ouvrage,
est de savoir celte qu'il faut mettre la première». Il arrive, inversement,
que la première chose qui fixe sur un sujet l'attention d'un auteur soit celle
qu'il devra réserver pour la fin de son livre. Ainsi en est-il allé pour M.
Clerc (ï). Lisant Dion Chrysostome, il y avait rencontré une très belle
apologie des idoles, qui lui apparut alors comme la «sublimerésistance»
d'une antique religion se défendant contre la mort. Ce fut l'origine des
recherches qu'il poursuivit dès lors sur le culte des images et sur les
théories, soit favorables soit hostiles, qu'ont développées à ce sujet les
auteurs grecs du IIe siècle après Jésus-Christ. Mais quand il s'est agi
d'ordonner le fruit de ses études, — au lieu de mettre au début de son
ouvrage les pages qu'il pouvait consacrer au Discours olympique, — il
dut les réserver pour son ultime partie. Il en résulte que, loin de sentir
l'intérêt faiblir à mesure que nous avançons dans notre lecture, il
s'accroît jusqu'au terme. C'est dire que nous avons affaire ici à un livre
vraiment écrit et composé, où la solidité de l'érudition n'étouffe point
les qualités artistiques du style. On y glanerait sans peine maint beau
paragraphe, plus d'un trait piquant, ainsi qu'un bon nombre de remarques

d'ordre général, que l'auteur n'a pu que jeter au passage, mais qui
résument les réflexions qu'il a mûries, et qui doivent en faire naître
chez le lecteur.

Ce travail n'en reste pas moins, avant tout, œuvre de science, fruit
d'un consciencieux dépouillement des textes, et il nous apporte une
copieuse collection de renseignements.

Après une quinzaine de pages consacrées à la bibliographie du sujet
et une brève introduction, l'auteur ouvre une première partie, intitulée :

Les images sacrées au IL siècle, d'après les auteurs de l'époque.
Prenant pour guide dans sa «périégèse» l'Itinéraire de Pausanias, et
ramassant en outre ce qui se trouve chez d'autres auteurs, par
exemple chez Dion Cassius, M. Clerc nous expose ce qu'on peut savoir
sur l'existence des idoles à l'époque dont il s'agit, sur les qualités qu'on

(i) Charly Clerc. Les théories relatives au culte des images chez les auteurs
grecs du II* siècle. — Paris, Fontemoing, 1910. in 8, de xv, 264 p. (10 fr.)



l58 MISCELLANÉES

leur prêtait, sur le rôle que, de fait, eifes jouaient dans la vie. Monuments

anieoniques, objets étranges et pareils aux fétiches des sauvages,
statues d'une grossièreté primitive — que néanmoins ce «peuple d'artistes»

et, dans ses rangs, maint penseur subtil, vénérera jusqu'au bout, —
reliques et talismans, puis les statues plus récentes, sorties des ateliers
et devenues saintes par la consécration, images d'empereurs et parfois
d'empereurs encore vivants : tout ce vaste et incohérent musée défile
sous nos yeux. Nous apprenons comment certaines idoles guérissent,
punissent, se remuent, offrent des signes révélateurs, apparaissent en
songe (ï), peuvent être exploitées par des pratiques magiques. Et à ce

propos M. Clerc nous montre le rôle que paraît jouer en toute idolâtrie —
obscurément et d'une façon pour ainsi dire souterraine — la doctrine
de la sympathie entre l'être et son effigie : doctrine que met en œuvre

l'envoûtement et qui, en partie au moins, nous explique aussi les
chaînes qu'on voyait attachées à d'antiques idoles.

L'auteur ne nous cache pas les difficultés que lui a coûtées le
classement de tant de matériaux si divers. Nous l'en croyons sans peine et
nous lui savons gré pour ses efforts, dont le résultat est en somme très
satisfaisant. Peut-être s'étonnera-t-on que, dans cette opulente collection
de faits, il ne s'en trouve aucun concernant ces groupes sculptés, ces

masques, ces scènes peintes ou mimées qui tinrent une place si importante

dans les mystères et notamment dans le culte de Mithra. Nous
avons lieu de penser que ce n'est point là l'effet d'une inadvertance ;

et peut-être verrons-nous un jour M. Clerc nous donner sur ce sujet
spécial ce que n'aurait pu suffire à renfermer un rapide paragraphe semé

en passant.
La seconde partie traite des Adversaires de l'idolâtrie. C'est d'abord

le polémique grecque, commençant dès les origines de la philosophie,
avec Heraclite et Xénojihane, et se poursuivant par les cyniques ainsi que
par plusieurs stoïciens. Un paragraphe spécial est naturellement consacré

à Lucien et à ses cinglantes ironies. Plutarque aussi occupe une
place en ce chapitre quoiqu'il doive en trouver une autre, plus étendue,
dans les rangs des apologistes des images : puisque son état d'âme, fort
comptexe, de philosophe spiritualiste et de prêtre respectueux du surnaturel,

fait de lui tour à tour un accusateur et un avocat.
Après un court rappel de la polémique israélite et des principes de

l'Eglise primitive, arrive l'étude des « principaux thèmes polémiques
chez les Pères du IIe siècle ». Ici, comme le marque le titre que nous

(ï) Guyau (Morale d'Epicure, 'i* éd. 1886, p. 173-17/}) remarquait combien les
anciens Grecs, qui rencontraient à chaque pas des statues divines, devaient en
avoir fréquemment la vision dans leur sommeil. Ce sont ces visions, fait
sensible et d'une certitude avérée, qu'Epicure invoque comme principal argument

pour déclarer universellement reconnue et incontestable, l'existence des

dieux.



MISCELLANÉES l5o

venons de transcrire, M. Clerc s'attache moins à faire l'inspection
personnelle des guerriers engagés dans le combat, qu'à décrire les principales

armes auxquelles tous, du plus au moins, ils recourent. Il nous
fait remarquer l'emploi, dans ces polémiques, — comme plus tard encore
chez Eusèbe et saint Augustin, — de deux séries d'arguments contradictoires

entre eux, et qui toutes deux, du reste, ont leurs origines dans les
écrits de l'Ancien et du Nouveau Testament : d'une part, on proclame
l'absolu néant des idoles, et de l'autre, on dénonce le caraci ère dangereux
de ces simulacres que les démons savent mettre en jeu pour excercer
leur redoutable influence.

La troisième partie, enfln,étudie les Défenseurs des images. Ici plus
qu'ailleurs, sans perdre jamais de vue son sujet propre, M. Clerc
s'accorde quelque ampleur, et trace, de tel des écrivains dont il expose les
idées, un véritable portrait. C'est le cas, en particulier, pour Dion
Chrysostome, auquel sont consacrées 3-j jiages, constituant une petite monographie,

très vivante, où d'intéressantes considérations esthétiques viennent
tout natureltement se mêler à l'essentielle question, d'ordre philosophico-
religieux. C'est le cas encore pour Maxime de Tyr et pour Plutarque.
Celse aussi a sa place en cetle partie du livre, ainsi que Claude Elien,
Apollonius de Tyaue (d'après Philostrate). Viennent enfin deux
paragraphes sur l'apologie aux temps du néo-platonisme (Plotin surtout) et
sur la critique d'art.

Les rapides enumerations que nous venons de faire donnent une idée
de la richesse des matériaux et de l'abondance des textes que l'on
trouve dans l'ouvrage de M. Clerc. Elles ne sauraient suffire à faire
deviner la variété des problèmes que, chemin faisant, il aborde en
quelques mots rapides et propose à la méditation du lecteur: le respect
traditionaliste inhérent à la piété, les rapports entre la magie et la
religion, ceux du symbolisme avec l'idolâtrie, la nature de la et consécration»
conférée aux objets du culte, la valeur religieuse de l'art, plusieurs
autres encore. Ce livre est de ceux qui font penser, en même temps
qu'ils instruisent. Ph. B.

L'HISTOIRE EN FBANCE

Un des meilleurs historiens de la jeune école française, M. Louis
Hafphen, vient de retracer à grands traits dans un livre très ciair et
abondant en renseignements précis, les vicissitudes qu'ont subies les
études historiques en France depuis un siècle (L'histoire en France
depuis cent ans. Paris, Colin, 216 p. in-16, 3 fr. 5o).

Née d'un grand enthousiasme pour le passé, dont l'origine remonte
aux œuvres de Chateaubriand et de Walter Scott, et considérée avant
tout comme un genre littéraire, l'histoire devient philosophique et poli-



l6o MISCELLANÉES

tique entre les mains de quelques-uns des chefs de la Restauration qui
vont y chercher des armes de combat et des faits propres à justifier

teurs thèses favorites. Erudite — et jusqu'à l'excès — pendant les
premières années de la monarchie de juillet, elle subit par réaction une
nouvelle transformation sous l'influence des écrivains qui l'illustrent à

jiartir du milieu du siècle. Michelet, Tocqueville, Renan, Taine, Fustel
de Coulanges mettent en honneur l'histoire synthétique et élaborent
des œuvres puissantes par l'effort de généralisation dont elles font

preuve, mais d'où la critique est trop souvent absente. Presque seul
Renan fait exception, « arrivé à i'histoire par l'élude des langues
sémitiques et par l'exégèse biblique, il était d'avance rompu à toutes les
difficultés de la critique des textes et d'avance aussi disposé à se
méfier des traditions reçues » (p. n3). — C'est par l'histoire et la
philologie anciennes et au contact de la science allemande que les historiens

français vont s'initier aux méthodes exactes qu'ils avaient négligées

juscru'alors et hors desquelles il n'est pas de construction historique

solide. Plusieurs y excelleront, encouragés au début par un
ministre clairvoyant et énergique. Les réformes de Victor Duruy
datent de i860 ; l'année suivante les méthodes nouvelles s'affirmaient
brillamment par la fondation de la Revue critique; en 1868l'Ecolepraticjue
des Hautes Etudes s'ouvrait à la Sorbonne. Dès lors la critique historique

règne en maîtresse.
Le livre de M. Halphen montre excellemment comment les méthodes

se sont élaborées, et comment elles se sont sans cesse perfectionnées;
non point au gré de la fantaisie des historiens, mais en quelque sorte
sous la pression des faits, à l'usage, par d'incessants efforts appliqués
aux sujets les plus divers. On recommande la lecture de cet ouvrage à
tous ceux qui veulent se faire une opinion claire et qui répugnent aux
jugements tout faits. R. G.


	Miscellanées

