
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 4 (1916)

Artikel: L'hypothèse héliocentrique et la condamnation de Galilée

Autor: Reymond, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379964

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379964
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'HYPOTHESE HELIOCENTRIQUE

ET LA CONDAMNATION DE GALILÉE

Parmi les divers problèmes que soulève le procès de
Galilée il en est un qui s'impose à la réflexion. L'ouvrage de

Copernic fut publié en i543 et c'est seulement en 1616 que
Rome le mit à l'index ; cette mesure du reste visait
essentiellement Galilée. Kepler, comme on le sait, fut un partisan

convaincu de l'tiéliocentrisme ; mais s'il eut une vie
tourmentée, ce ne fut pas à cause de ses opinions astronomiques,

mais parce que protestant convaincu il vivait dans

un pays catholique. Pourquoi Galilée fut-il persécuté, alors

que ses prédécesseurs ne l'avaient pas été Le mouvement
du soleil autour de la terre était-il devenu soudainement
suspect à l'Eglise catholique ou bien la haine des Jésuites

envers Galilée suffit-elle à expliquer la condamnation de ce
dernier

Les récents travaux sur l'histoire de l'astronomie et en
particulier ceux de M. Duhem permettent, nous semble-t-il,
de répondre à ces questions d'une façon satisfaisante. (1)

Afin de poser clairement le problème rappelons en quelques

mots les idées astronomiques de l'antiquité et leur
pénétration dans la philosophie et la science du moyen age.

(1) P. Duhem, Le système du monde (en cours de publication, trois
volumes parus). Essai sur la notion de théorie physique de Platon à Galilée. —
G. BiGOURDAN, L'astronomie. — J. Sageret, Le système du monde. —
Consulter aussi l'article excellent de T. H. Martin sur Galilée dans le
Dictionnaire philosophique de Franck.



ARNOLD RKYMOND

L'astronomie ancienne, telle que les savants grecs l'ont
constituée, comprend deux domaines nettement distincts :

les vérités physiques et les théories mathématiques.
Les doctrines physiques sur la constitution et la nature

de l'Univers peuvent se ramener aux quatre propositions
suivantes.

Le monde forme un tout fini et achevé. Si à l'origine les

Pythagoriciens semblent admettre un Univers illimité, cette

conception est de plus en plus abandonnée comme incompatible

avec la logique et les faits. En effet l'Univers effectue

sur lui-même une rotation quotidienne et complète. S'il
était illimité, ses extrémités devraient parcourir des espaces
infinis en un temps fini, ce qui est impossible.

L'Univers étant limité a nécessairement un centre. Ce

centre ne peut être que la terre. D'abord, parce que celle-ci
est immobile ; ensuite parce que de tous les corps l'élément
terreux est le plus lourd, surtout si on le compare à la
substance ignée dont les astres se composent.

L'Univers en outre est formé de deux régions, l'une
céleste et l'autre sublunaire. A la région céleste appartiennent

les astres qui étant formés d'une essence incorruptible
sont animés d'un mouvement parfait. De plus ils sont éternels

puisque la mort ne peut les atteindre. Dans la région
sublunaire se trouvent au contraire les corps corruptibles
qui naissent et qui meurent. Cette distinction qui remonte
aux Pythagoriciens persistera jusqu'à la Renaissance, (i)

Un autre principe également énoncé par l'astronomie
pythagoricienne est le suivant : lorsqu'un corps abandonné à

lui-même effectue une révolution périodique autour d'un
autre, le mouvement circulaire est le seul qu'il puisse
réaliser logiquement et physiquement. Les deux corps en effet
finiraient par se heurter ou par s'éloigner indéfiniment l'un
de l'autre, si la distance cjui les sépare ne restait pas toujours
la même.

(i) Duhem, Le système du monde, I, p. i4-



L HYPOTHESE HELTOCENTRIQUE ET GALILEE 7

Ces postulats physiques posés envisageons les théories

mathématiques. Celles-ci n'ont pas pour but d'expliquer la
nature du mouvement des astres en la rattachant, comme le
fera plus tard Newton, à un principe d'attraction universelle.

Elles se bornent à en donner une représentation
géométrique. Cette représentation peut être fictive et physiquement

aussi irréalisable que le sont les appareils mécaniques
imaginés par les romanciers modernes pour aller à la lune.
Peu importe, pourvu que ces fictions géométriques rendent
compte des mouvements célestes tels qu'on les voit depuis
la terre ; cette dernière toutefois doit être supposée immobile,

car les inventions mathématiques de l'astronome, si
libres soient-elles, sont tenues de respecter les principes
physiques posés plus haut.

Dans ces conditions comment réaliser géométriquement
les combinaisons des phénomènes célestes Le problème
est particulièrement difficile en ce qui concerne les planètes.

Tout en suivant la même route que le soleil les planètes
décrivent une ligne sinueuse ; elles rétrogradent parfois et
le chemin qu'elles parcourent alors prend la forme d'une
boucle allongée.

Pour rendre compte de cette marche irrégulière Eudoxe,
un contemporain de Platon, eut recours à un système de

sphères homocentriques (i). Imaginons pour chaque planète
un ensemble de sphères de diverses grandeurs, enfermées
les unes dans les autres, et ayant toutes la terre comme
centre. Prolongeons l'axe de la plus petite et attachons-en
les extrémités à la surface intérieure de la sphère voisine ;

fixons de même celle-ci à la sphère qui l'entoure et ainsi
de suite de façon que dans le système tous les mouvements
soient solidaires. Supposons enfin la planète attachée à la
dernière, c'est-à-dire à la plus grande des sphères. Celles-ci

sans doute ont toutes le même centre qui est celui de la
terre ; mais comme l'axe de chacune d'entre elles est orienté

(1) Duiiem, I, p. ni et suiv. et Bigourdan, L'astronomie, p. 229 et suiv.



8 ARNOLD REYMOND

différemment, la planète dans son mouvement décrira un
chemin sinueux.

Tout en adoptant les hypothèses d'Eudoxe, Aristote les

complète par un système de sphères compensatrices. Il peut
alors concevoir l'Univers comme animé d'une impulsion
unique sans porter atteinte au mouvement indépendant de

chaque planète. Rien plus il matérialise les cinquante sphères

environ dont il a besoin pour cela en les considérant
comme formées d'éther ; mais ce réalisme fut rejeté par ses

successeurs.
La théorie d'Eudoxe explique bien le mouvement irrégulier

des planètes, mais non leur éloignement périodique de

la terre. Aussi fut-elle abandonnée par Hipparque et par
Ptolémée qui lui substituent l'hypothèse des epicycles.
D'après cette hypothèse la planète est fixée au pourtour d'un
petit cercle dont le centre est situé sur la circonférence
d'un cercle plus grand et ainsi de suite jusqu'au plus grand
et dernier cercle epii a pour centre la terre.

D'autres astronomes enfin recourent à des combinaisons
de cercles dont les mouvements seraient excentriques.

Quant au système héliocentrique le premier germe en
remonte aux Pythagoriciens. Mais c'est Aristarque de Samos

qui le formule nettement pour la première fois. Rien que
conformes à la pensée moderne, les idées d'Aristarque ne
trouvèrent aucun écho parmi les savants de l'antiquité. Elles
furent rejetées autant pour des motifs religieux que pour
d'autres raisons, (i)

Tout d'abord il était impie d'assimiler à la terre les astres
d'essence incorruptible et divine. D'après Tannery, Galilée
eût couru, s'il avait vécu dans l'antiquité, de plus graves
dangers qu'au xvie siècle en luttant contre les superstitions
de l'astrolatrie (2). Au point de vue scientifique d'autre part
l'héliocentrisme contredit le postulat physique que de tous
les corps la terre est le plus lourd ; et enfin tant que les

(1) Duhem, I, p. 4a4-

(2) Duhem, I, p. 425.



IO ARNOLD REYMOND

Toutefois et si la conception de cieux solides est populaire,

elle est envisagée avec défiance par les représentants
les plus autorisés de la pensée scolastique. L'Eglise catholique

à ce moment fait preuve d'une grande largeur d'idées
et les hypothèses astronomiques peuvent se donner libre
carrière.

Le savant dominicain Thomas d'Aquin adopte entre
autres une attitude en tout point semblable à celle des

astronomes grecs. Les théories astronomiques ne sont que
des hypothèses. Les résultats obtenus jusqu'à présent ne
sont guère définitifs, quelles cpie soient les figures utilisées,
sphères homocentriques, epicycles ou excentriques. Peut-être

qu'une autre théorie encore à découvrir rendrait mieux
compte des phénomènes, ce Les suppositions que les
astronomes ont imaginées, déclare Thomas d'Aquin, ne sont pas
nécessairement vraies ; bien que ces hypothèses paraissent
sauver les phénomènes, il ne faut pas affirmer qu'elles sont
vraies, car on pourrait peut-être expliquer les mouvements
apparents des étoiles par quelque autre procédé que les

hommes n'ont point conçu. » (i)
Et de fait une hypothèse assez curieuse avait encore

cours, au moyen âge ; empruntée à l'Héraclide du Pont,
savant de l'antiquité, elle consistait en ceci : toutes les
planètes, le soleil y compris, tournent autour de la terre à

l'exception de Mercure et de Vénus. Quant à ces deux
astres, leur révolution s'effectue autour du soleil. Cette

conception d'un héliocentrisme partiel se maintint au
travers de tout le moyen âge d'une façon plus ou moins
vivace, (a)

On le voit, une très grande liberté régnait dans la science

scolastique en ce qui concerne l'astronomie.
Un seul point est considéré comme certain : le monde est

fini Cette opinion s'accorde non seulement avec la physique

(i) Duhem, III, p. 354-

(2) Ibid, p. 44 et 39.



L HYPOTHESE HELIOCENTRIQTJE ET GALILEE 9

mouvements circulaires sont un dogme, il ne simplifie guère
les calculs astronomiques.

Ainsi après quelques tâtonnements les Grecs se sont
refusés à réaliser matériellement les cercles ou les sphères
qu'ils utilisent pour l'étude des phénomènes célestes. Ils les

conçoivent comme des fictions utiles qui permettent de
calculer et de suivre la position des astres dans le ciel.

Dans l'astronomie du moyen âge deux tendances opposées

s'affirment, l'une chez les Arabes, l'autre chez les
penseurs scolastiques.

Les Arabes ne peuvent s'en tenir à la conception
abstraite de l'astronomie grecque ; invinciblement ils cherchent
à en matérialiser les fictions géométriques. Averroës déjà
insiste sur la nécessité de donner à l'astronomie des bases

physiques, ce En réalité, dit-il, l'astronomie de notre temps
n'existe pas ; elle convient au calcul, mais ne s'accorde pas
avec ce qui est. » (i) Pour satisfaire à cette exigence Al-
Ritrogi imagine des sphères solides et transparentes au nombre

de neuf et par leur agencement il essaie d'expliquer les

phénomènes célestes dans leur ensemble. (2)
Cette conception réaliste fut celle que le peuple adopta

au moyen âge. Le paradis étant aux extrémités du ciel, il
fallait pour y parvenir traverser les sphères solides. Le

voyage dans ces conditions n'était pas facile ainsi qu'en
témoigne le fabliau ee du vilain qui gagna le paradis en
plaidant ».

ee A son chevet par grand hasard
» Il ne se trouva pas un diable, pas un ange
» Qui pût le réclamer au moment du départ.
» Embarrassé le pauvre hère
» Partit sans guide et ne sachant que faire.
» Par bonheur il rencontre et suit l'ange Michel
» Qui menait lors un bienheureux au ciel. »

(1) Duhem, II, p. 1.39.

(2) Ibid., p. 149.



L HYPOTHESE HELIOCENTRIQUE ET GALILEE II

d'Aristote, mais avec la doctrine du salut. L'Univers visible
a été créé uniquement en vue de l'homme et pour permettre
au drame de la rédemption divine de s'accomplir. Les astres
sont sortis du néant afin d'éclairer la terre, théâtre de ce
drame, et afin de régler le cours des saisons. Destiné à un
but aussi précis, le monde matériel ne peut être que limité.
Que la terre en occupe le centre, la physicpie le prouve ;

mais religieusement parlant le fait n'a pas grande importance

; et toutes les hypothèses ont libre cours pour expliquer

le mouvement des astres à l'intérieur de la voûte qui
limite le ciel. C'est donc pour des raisons physiques avant
tout et non religieuses que Fh èliocentrisme est rejeté au

moyen âge.

A l'époque de la Renaissance la prudente réserve des

penseurs scolastiques fut abandonnée. Les conceptions arabes

reprennent le dessus ; quant au système de Ptolémée
ses partisans mêmes cherchent à en donner une représentation

matérielle.
C'est à ce moment que Copernic apparaît. Par instinct

Copernic est un réaliste, mais aucun des systèmes énoncés

jusqu'à lui ne le satisfait. La représentation des mouvements
célestes imaginée par les Arabes est réalisable physiquement;

mais elle n'est pas vérifiée par des calculs. C'est

exactement le défaut inverse que présentent les idées de
Ptolémée. Copernic cherche donc une nouvelle hypothèse et
s'adressant au pape il dira : « avec divers penseurs de l'antiquité

j'ai commencé, moi aussi, à songer au mouvement de
la Terre. Cette opinion semblait absurde; toutefois je savais

que l'on avait accordé à mes prédécesseurs la liberté d'imaginer

n'importe quels cercles fictifs en vue de sauver les

phénomènes célestes. J'ai donc pensé que l'on m'accorderait
non moins aisément le droit de faire une tentative ;

d'essayer si, en attribuant à la terre un certain mouvement, on
ne pourrait trouver au sujet des révolutions des orbes cèles-



12 ARNOLD REYMOND

tes des démonstrations plus fermes que ne l'étaient celles
de mes prédécesseurs. » (i)

Par les termes de ce démonstration plus ferme » Copernic
donnait-il à entendre que son système était physiquement
réalisable? On a tout lieu de le croire; mais en tout cas ses

contemporains s'illusionnèrent à ce sujet. L'ouvrage de

Copernic intitulé ce de revolutionibus orbium coelestium »

était en effet précédé d'une préface due à Osiander et dans

laquelle F héliocentrisme était présenté comme une simple
hypothèse mathématique. Aussi cet ouvrage ne fut-il pas
considéré comme très révolutionnaire et cela d'autant moins

que Copernic maintenait la conception d'un monde fini.
Dans ces conditions l'Eglise catholique ne fut pas autrement

effrayée. Les protestants par contre montrèrent moins
de tolérance. Luther le premier déclara la guerre au nom
de l'Ecriture Sainte, aux hypothèses coperniciennes. Il
fut aussitôt suivi sur ce terrain par son fidèle disciple
Mélanchthon (2).

Physiquement les idées de Copernic avaient des

conséquences plus graves. En assimilant la terre à une planète
Copernic renversait la distinction entre les corps terrestres
et célestes qui était à la base de la physique d'Aristote.
Mais faute de vérification expérimentale cette idée nouvelle
pouvait, elle aussi, être envisagée comme une fiction
mathématique.

Au point de vue des calculs astronomiques le système
copernicien apportait-il au moins de grandes simplifications
Il était permis d'en douter ; pour être expliqué, le mouvement

de la planète Vénus, par exemple, exigeait encore un
engrenage de cinq épicyles. (3)

Survint Kepler qui donne enfin la solution désirée. Après
de longues années de labeur il découvre le mouvement
elliptique des planètes et les lois immortelles qui portent

(1) Duhem, Essai, p. j4-
(2) Duhem, Essai, p. io5.

(3) Sageret, Le système du monde, p. 194,



L'HYPOTHÈSE HÉLIOCENTRIQUE ET GALILÉE l3

son nom. Le recours aux epicycles n'était plus nécessaire

et de ce fait le système de Copernic acquérait une importance

capitale par la simplicité et l'exactitude qu'il opérait
dans les calculs astronomiques. Kepler d'autre part reste

un finitiste convaincu et considère le monde comme limité
par la sphère immobile des étoiles.

Tant cjue les choses en restent là l'hypothèse de Copernic
fut discutée parfois àprement ; mais ses partisans ne furent
pas inquiétés par l'Eglise catholique.

Giordano Rruno le premier compromet irrémédiablement
la cause de l'héliocentrisme. Il tire les conséquences
philosophiques de cette hypothèse. La terre n'est plus au centre
du monde. Pourquoi n'en serait-il pas de même du soleil,
et pourquoi l'Univers ne serait-il pas infini? Bruno, comme
on le sait, paya cher sa hardiesse et fut brûlé vif en 1600

sur la place publique de Rome. Par ses théories il avait
ébranlé le dogme chrétien. Que devient l'œuvre du salut,
si l'Univers est illimité Le sacrifice du Fils de Dieu ne

peut s'accomplir sur toutes les terres habitées qui peuplent
le ciel infini. En liant l'hypothèse héliocentrique à des
conceptions infinitistes Bruno l'avait rendue suspecte et

dangereuse, et dès lors l'Eglise catholique pouvait la considérer
avec méfiance.

Aussi longtemps toutefois que la physique d'Aristote
apparaissait comme la plus vraie, l'héliocentrisme ne dépassait

pas le domaine des fictions mathématiques ; par suite
les conséquences infinitistes que l'on prétendait en tirer
contredisaient aux données de l'expérience sensible. On
pouvait donc les rejeter tout en conservant comme avantageuse

pour la théorie la supposition d'un monde fini au
centre duquel se trouverait le soleil.

L'état des esprits en était là au moment où Galilée apparaît.

Par ses admirables expériences et par ses conceptions
géniales sur la pesanteur, Galilée ruine à tout jamais la

physique d'Aristote. Les anciennes hypothèses astronomiques

perdent ainsi leur dernière base sérieuse : le système



14 ARNOLD REYMOND

de Copernic trouve au contraire les vérités d'ordre expérimental

qui lui manquaient jusqu'alors et la conception d'un
monde infini peut s'appuyer avec vraisemblance sur des

faits relevant de la physique.
La vie et le procès de Galilée sont trop connus pour être

rappelés ici en détail.
Comme on le sait, en 1610 Galilée quitte Padoue pour

s'installer à Florence où il professe publiquement les idées

coperniciennes. Là il est en butte aux attaques des Jésuites

et des dominicains, partisans convaincus du péripatétisme.
L'un d'eux dans une prédication devenue célèbre prend
pour texte le passage suivant : ce viri Galilaei, quid statis

aspicientes in coelum? » et s'en prenant ouvertement à

Galilée il montre que les mathématiques sont inventions du
diable. A ces attaques Galilée répond par des railleries. Les
affaires se gâtent cependant de plus en plus et Galilée juge
bon de se rendre lui-même à Rome. Là il défend sa cause

avec esprit et gagne des adhérents. Toutefois l'un des

cardinaux, le futur pape Urbain VIII, qui alliait un profond
sérieux à une intelligence pénétrante, lui lient à peu près ce

langage : à titre d'hypothèses vous pouvez défendre vos
idées, mais non les présenter comme des vérités démontrées.
e< Si Dieu a su et pu disposer toutes choses autrement que
vous ne l'avez imaginé, et cela de telle manière que tous
les effets énumérés fussent cependant sauvés^ il ne nous
faut point réduire la Puissance et la Sagesse divines à ce

système que vous avez conçu » (1). La congrégation de

l'Index dans cette même année 1616 avait donné un
avertissement semblable. D'après la physique el les Saintes

Ecritures la terre est au centre du monde et c'est pourquoi
les écrits de Copernic sont condamnés « jusqu'à ce qu'ils
soient corrigés » c'est-à-dire jusqu'à ce qu'ils présentent
l'héliocentrisme comme une hypothèse fictive et de nature
à faciliter les calculs astronomiques.

(1) Duhem, Essai, p. i34-



L HYPOTHESE HELIOCENTRIQUE ET GALILEE Ii)

En i632 Galilée publie néanmoins ses fameux Dialogues.
Il avait pris ses précautions et soumis son ouvrage à la censure

ecclésiastique. Toutefois devant l'explosion de haine

que souleva chez les Jésuites la publication des Dialogues,
la congrégation de l'Index trouva un biais. Galilée fut accusé
d'avoir contrevenu à ses ordres et il fut condamné à se

rétracter. Le pape Urbain VIII laissa le procès se poursuivre

sans intervenir. Pourquoi cela? Probablement pour les
raisons suivantes.

Tout d'abord, et sans se prononcer sur la question de
savoir si le monde est fini ou infini, Galilée ne veut pas cpie
l'homme soit considéré comme la fin unique de toutes choses

dans l'Univers.
Ensuite et par son œuvre de savant il ébranle à tout

jamais la physique d'Aristote. Les corps célestes ne sont

pas incorruptibles puisqu'il y a des taches sur le soleil. La
fameuse théorie des ce lieux » soutenue par Aristote est
fausse, puisqu'elle est contraire aux lois expérimentales de
la pesanteur.

Galilée enfin présente l'hypothèse héliocentrique comme
plus vraie qu'une autre et il termine les ee Dialogues » par
une flatterie qui semble une ironie déguisée à l'adresse des

conseils que lui avait donnés le pape, ee Tout en nous
permettant de disputer de la constitution du monde, Dieu
ajoute que nous ne sommes pas en état de retrouver l'œuvre

que ses mains ont fabriquée. »

Pour conclure, Galilée a été condamné par l'Eglise catholique

bien plus comme physicien que comme astronome. En
justifiant expérimentalement pour ainsi dire l'hypothèse
héliocentrique il donnait corps aux déductions que l'on en

pouvait tirer sur les dimensions infinies de l'Univers. Dès
lors cette hypothèse cessant d'être une fiction mathématique
devenait dangereuse pour la foi et devait être écartée.

Arnold Reymond.


	L'hypothèse héliocentrique et la condamnation de Galilée

