
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 3 (1915)

Heft: 17

Bibliographie: Revue des revues

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DES REVUES

REVUE 11E METAPHYSIQUE ET HE MORALE

La Revue de métaphysique et de morale qui avait cessé de paraître
à cause de ta guerre vient de reprendre le cours régulier de ses
publications grâce à l'énergie et à la vaillance de son directeur, M. Xavier
Léon. Nous nous réjouissons de voir réapparaître cette revue à

laquelle la jiensée philosophique doit tant de contributions remarcjua-
bles et nous lui souhaitons tout le succès auquel elle a droit.

Dans ces circonstances il nous a paru intéressant d'analyser les
articles parus en 1914, eie janvier à juillet, en les groujiant par matière :

Philosophie religieuse.

Dans ce domaine il faut signaler tout d'abord une élude profonde et
nuancée de M. Emile Boutroux sur Religion et raison (p. 1-16). Durant
le xixe siècle l'on a pu croire un moment qu'il était possible d'éviter
tout conflit entre la raison et la religion en attribuant à l'une le
domaine de la science et à l'autre celui du sentiment. Mais une telle
séparation a été bien vite reconnue impossible.

Par la méthode conceptuelle certains philosophes ont alors essayé
de définir la religion et la raison de façon à les unir. Mais procéder
par une comparaison de concepts, c'est appauvrir la réalité et la dénaturer

; les résultats obtenus de cette manière sont jieu satisfaisants.
La méthode jiragmatiste ne se montre jias plus efficace ; confondant

l'utile et le vrai elle cherche à montrer que la religion et la science se

concilient puisqu'elles répondent toutes deux à des besoins pratiques.
Le pragmatisme toutefois repose sur une confusion, ec Une idée est
efficace parce eju'elle est vraie », et non l'inverse.

Faut-il donc accepter comme des fonctions contradictoires raison et

religion L'histoire de la jiensée humaine est là pour montrer qu'il
n'en es! jias ainsi. Les dogmes religieux se modifient sous l'effort de
la raison critique et d'autre part le christianisme a influencé tout le
développement de la pensée jihilosophique moderne.

D'après M. Boutroux la raison et la religion se présentent sous deux
aspects, qui permettent de comprendre à la fois leur union et leur
opposition.

Il y a une raison que l'on peut appeler logique et qui procède par



388 REVUE DES REVUES

concepts en schématisant les éléments stables et fixés du réel. La
raison vivante au contraire se laisse guider non plus par le concejit,
mais par l'idée, c'est-à-dire par la forme la plus parfaite dont soit
susceptible un être ou une manière d'être, et c'est cette forme qui guide
notre action.

La religion de même peut se présenter ou bien comme un ensemble
de concejits que l'analyse dégage par comparaison de toutes les
religions, ou bien comme une puissance d'idéal qui nous élève vers le
parfait, au-dessus de nous-mêmes et de la nature.

En conséquence si la raison et la religion s'ojiposent dans leur
forme conceptuelle, il n'en est plus de même lorsqu'on les envisage
sous leur deuxième aspect.

La raison pour diriger l'action humaine réclame une idée sujirême
el une puissance capable de garantir la réalisation de cette idée. Or
<e la réalité de Dieu el son rapport au monde sont les deux dogmes
fondamentaux de la religion et ces derniers fournissent à la raison les
deux principes qu'elle postule ».

Ainsi la raison et la religion s'apjiellent mutuellement.
Par un tout autre chemin M. Emile Bréhier démontre également

dans son étude sur la philosophie et le mythe (p. 36i-38i) l'impuissance
de la pensée spéculative à se suffire à elle-même.

L'attilude spéculative aboutit logiquement à la vie contemplative et
à la négation de l'effort ; mais l'homme est un être essentiellement
actif et auquel la contemplation d'un monde posé comme stable et
inerte ne saurait suffire. De ce besoin est né le mythe qui juxtapose
au monde immuable de la pensée un monde où l'action jiuisse se
dérouler et revêtir un sens.

Dans la philosophie occidentale la pensée mythique malgré les

apparences est toujours restée vivace ; elle y a revêtu les trois formes
suivantes: i° le mythe de la Psyché chez Empedocle et Plalon; d'après
ce mythe une sorte de loi interne fixe fa succession des morts et des
renaissances. La destinée est une loi supérieure à l'âme et que l'âme
subit ; 2° le mythe du salut et de la rédemption qui fait dépendre la
destinée humaine d'une grâce divine ; 3° le mythe social et humanitaire

enfin se rapporte non pas à la destinée individuelle de l'homme,
mais à celle de l'humanité ; regardant vers l'avenir il se présente
surtout comme le mythe d'un progrès réalisé dans et par la liberté
humaine.

La pensée mythique parvient-elle à satisfaire à la fois les besoins
de pensée et d'activité qui caractérisent l'homme. Non pas, car l'image
de notre destinée que le mythe nous montre ec étalée dans le temps et
dans l'espace se dissijie comme un rêve devant la réalité de l'action.
L'action passionnée et sérieuse exige en effet que nous imaginions
notre destinée tout autrement que jiar un mythe ; effe exige cjue cette



REVUE DES REVUES 389

destinée soit en queltjue sorte toute ramassée dans l'action du
moment, que l'action trouve en elle-même sa signification et sa justification,

qu'elle ne soit pas dérangée et comme faussée par un rêve qui la
prolonge. »

« Ainsi, sous le regard de la spéculation, tout se dédouble et se

contredit ; le monde se dédouble en monde de la connaissance et
monde de la destinée ; l'image de la destinée, à son tour, tantôt s'épanouit

en mythe, tantôt se concentre en action. »

Le problème du sentiment religieux dans ses rapports avec l'art
(p. 5oo-5i6) est étudié d'une façon très fine jiar M. Dwelshauvers.

Le sentiment reiigieux ne se définit jias nécessairement en fonction
du dogme et du culte. Ce cjui importe, ce n'est pas le fait social apjia-
rent, mais le fait conscient, intérieur, psychologique. L'essence du
sentiment religieux consiste dans le fait que « celui-ci traduit l'expression

d'une sympathie émue entre ce cjui est de nature spirituelle en

nous et ce qui l'est dans l'univers pris comme totalité ». Par la vie
religieuse la conscience humaine s'inspire de l'unité supérieure des

choses, de l'action créatrice et organisatrice du monde, c'est-à-dire de

Dieu.
Quant au sentiment artisticjue, il « est éveillé par une disposition

telle dans la structure des matériaux jirésenlés aux sens et à l'esprit
eju'elle jirovoque dans la perception consciente une impression
d'harmonie et un sentiment tie satisfaction cjui ne cherchent à utiliser d'aucune

manière l'objet contemplé, mais trouvent leur contentement en
eux-mêmes ».

Cela étant, toute oeuvre d'art comme un bijou, une tapisserie,
n'éveille pas nécessairement un sentiment religieux. Sera-ce alors le

sujet traile qui jirovoejuera ce sentiment? Pas nécessairement, car des

tableaux cjui représentent ia Vierge, le Christ ou les Saints n'inspirent
pas toujours un sentiment religieux. Au contraire entendre la Neuvième

Symphonie, lire le Prométhée d'Eschyle, contemjiler la Victoire
de Samothrace, c'est éjirouver une émotion de nature profondément
religieuse.

Une œuvre d'art sera religieuse si au travers des âges elle garde la
jiuissance d'émouvoir, car ce pouvoir éternel d'émotion elle le doit au
fait qu'elle traduit l'àme et le rythme intérieur des choses et qu'elle
nous met en communication avec l'essence sjiirituelle et la vie pro-
fonde de tout ce qui est.

Histoire de la philosophie.

A la lumière de documents patiemment recueillis, M. E. Gilson
renouvelle le jiroblème concernant l'innéisme cartésien et la théologie
(p. 456-499)- — L'innéisme n'est pas une doctrine originale du cartésianisme.

Cette doctrine avait pris naissance à l'épocjue de Descartes parce



390 REVUE DES REVUES

cjue les théologiens estimaient cjue pour combattre l'athéisme le
thomisme était insuffisant. D'ajirès Thomas d'Aquin l'âme ne peut se
développer que par le moyen du corps dont elle est la forme. Toute opération

intellectuelle suppose donc l'intervention du corps et de la sensation,
et la démonstration de l'existence de Dieu doit comporter des
éléments à posteriori, c'est-à-dire peu rigoureux. Le recours à l'innéisme
permet d'éviter cette grave difficulté. Toutefois, si Descartes s'empare

de cette doctrine, ce n'est pas uniquement [iour cette raison.
Descartes est avant tout un physicien ; jiar l'adoption des doctrines
innéistes il put opérer la séparation radicale du corps et de l'àme, de

l'esjirit cl de l'étendue, et foncier ainsi une physique jmrement
mécanique. « Envisagé de ce point de vue l'innéisme cartésien ne nous
apparaît jieut-êlre jdus comme un rudiment informe, ni comme un
ensemble d'indications à approfondir et à coordonner ; il serait
exactement ce cjue son auteur avait voulu qu'il fût : l'adaptation d'une
doclrine platonicienne remise en honneur par certains théologiens à la
jihysique mécaniste de l'étendue el du mouvement ».

L'étude critique de M. Albert Bivaud sur les textes inédits de Leibniz,

publiés par M. Ivan Jagodinsky (p. 94-120) constitue une
contribution importante à l'histoire de la philosophie leibnizienne. Ces

textes en effet ont été composés pendant le séjour que Leibniz fit à
Paris, et ils renferment déjà les thèses essenlielles de sa philosophie.
11 est regrettable toutefois que leur transcription par M. Jagodinsky
ne soit pas plus exacte et soig'née.

M. Xavier Léon consacre deux longs articles, vivants et documentés,

au socialisme de Fichte d'après l'Etat commercial fermé (p. 27-71 ;

198-221). Retenons la conclusion de cette étude écrite avant la guerre
et que les événements actuels illustrent d'une façon saisissante. Le
socialisme inauguré par Fichte lui a été insjiiré par les mesures que la
Convention avait jirises à Paris lors de la Révolution. Ce n'est pas le
socialisme internationalisle et libre-échangiste ; c'est le socialisme
gouvernemental, bureaucratique, dont Bismarck sera l'un des grands
ouvriers. Ainsi « la tradition économique de l'Allemagne moderne a
pris naissance chez Fichte par la combinaison d'un idéal prussien el
d'un idéal jacobin ».

Comme se rapportant encore à Fichte il faut mentionner un inédit
de Fichte, publié par M. J.-M. Carré (p. 17-26). Sur la demande de Mme

de Staël, Fichte avait rédigé un résumé de sa philosophie sous forme
d'aphorismes. Ces aphorismes devinrent la possession d'un étudiant
anglais H.-C. Robinson et ils ont été retrouvés récemment elans une
librairie de Londres.

Signalons enfin la Feuille de charmille, le plus célèbre et le plus
achevé des fragments de Jules Léquyer, dont M. L. Dugas nous
donne le texte avec les variantes et un commentaire (p. i53-i74).



REVUE DES REVUES X)I

Logique et philosophie des sciences.

Durant ces dernières années la logique, a complètement renouvelé le
champ de ses études. Quels ont été les résultats de cette rénovation?
C'est ce cjue M. lï. De Michelis examine dans l'étude critiejue qu'il
consacre aux problèmes de la log-iqiie selon F. Enriques (p. 83-93).

La distinction que la logique opère entre ia forme et la matière est
sans doute fondée ; mais elle est difficile à établir. Cette difficulté a
fait surgir deux conceptions de la vérité cjui s'opposent comme
contradictoires.

Les uns identifient les condii ions du savoir objectif avec celles de la
démonstration et relèguent à l'arrière-jilan les secours de l'expérience
et de l'induction. Les autres au contraire estiment que les jirocédés
formels du raisonnement sont illusoires dans l'acquisition du vrai et
ne font soi-disant appel qu'à l'expérience.

La science logique, (elle eju'elle se dégage des travaux modernes et de

ceux d'Enriquez en particulier, s'al lache au problème de la correspondance

de la pensée avec la réalité. Les classes des objets et les lois des

phénomènes ne sont pas des entités abstraites constituant une réalité
supérieure à celle du monde expérimental. Ce sont des constructions
de la pensée dont ia valeur objective repose sur l'existence, dans les

choses, de propriétés et de rapjiorts invariables. Les formes suprêmes
de la pensée doivent être considérées comme des idées directrices que
le développement des sciences vérifie. Les théories logiques sont donc

sujettes à des revisions, des perfectionnements, et ne peuvent être

posées comme immuables.
C'est à des conclusions semblables cjue M. A.-R. Schweitzer aboutit

dans son article sur les idées directrices de la logique génétique des

mathématiques (p. 175-197).
Les idées directrices concejituelles des mathématiques sont les

mêmes que celle des disciplines non-mathématiques; elles revêtent
cepenciant un caractère particulier par suite des distinctions cjui
interviennent dans les ajiplicalions. « Ces distinctions sont inspirées par
des idées directrices perceptives, c'est-à-dire des reconstructions
perceptives des conceptions mathématiques, des sentiments et des images
cjui ont souvent un caractère naïf et primitif. »

L'on peut dire cependant que le princijie de comparaison reste
essentiellement l'idée directrice conceptuelle des mathématiques, ce que
Poincaré exprimait en définissant les mathématiques comme fart de
donner le même nom à des choses différentes.

La nature des lois biologiques pose un problème passionnant cjue
M. Caullery tente de préciser (p. 334-36o). Métaphysiqueinent le débat
entre le vitalismo et le mécanisme ne peut être tranché d'une façon
définitive. Comme méthode scientifique l'hypothèse du mécanisme vital



392 REVUE DES REVUES

se montre plus féconde cjue celle du vitalismo. C'est ce que M. Caullery
fait voir par un ensemble de faits impartialement discutés.

Morale.

Poursuivant ses études sur la morale sexuelle (p. i2i-i5i), M. Th.
Ruyssen montre en des jiages eompréhensives et d'une baule élévation
de jiensée combien il est malaisé de conclure ce redoutable jiroblème.
Toute mesure légale, extérieure à l'individu, se montre impuissante. Le
malaise moral ne peut être dissipé cjue jiar des remèdes moraux cjue le
féminisme contribuera peut-être à apporter pour sa part.

Mais <e à l'égard eie la morale sexuelle la femme émancipée saura-t-
elle, contre certaines revendications d'un individualisme jiurement
anarchiste, sauvegarder le prestige de la maternité, affirmer la noblesse
delà vie conjugale? Après s'être affranchie, continuera-t-elle jiar amour
et par sentiment du devoir social à accejiter les inévitables servitudes
de la fécondité Comjirendra-t-elle cjue ces charges constituent pour elle
un privilège et une force parce que nul n'a droit au pouvoir s'il ne
consent à servir? Tout le problème est là. La moralité sexuelle de

l'avenir sera ce cjue la fera la femme de demain ».
A l'heure actuelle, nous dit M. Gustave Belot clans son élude sur la

valeur morale de la science (p. 43I_455), la science et la société se

posent pour l'homme comme deux termes limites et praliijtiemenl comme
deux absolus irréductibles : d'un côté l'impératif moral, tel cju'il résulte
des exigences de la vie sociale ; de l'autre, l'impératif intellectuel au
regard duejuel la vérité seule importe. Le régime démocratique
parviendra jieul-être à concilier cette opposition car il tend dans
l'organisation sociale à substituer au principe traditionnel, empirique et
autoritaire un princijie rationnel, expérimental et critique.

C'est avec un vif intérêt cju'on lira l'article consacré par M. D. Rous-
tan à la morale de Rauh (p. 2g3-333). Ajirès l'avoir lu on comprendra
mieux la position originale, à la fois pragmatiste et rationnelle, que
Bauh avait prise vis avis du problème moral. Les méthodes techniques
d'exjiérimentation qu'il préconise postulent l'existence d'une réalité
morale dont l'expérience découvre peu à jieu la nature et les lois.

Questions politiques, juridiques ou sociales.

Les transformations du droit au XIXe siècle sont étudiées par M. E.
Laskine dans deux articles (222-253 ; 382-409) très suggestifs au point
de vue philosojihique.

La jihilosophie du droit, si vivante au xvni0 siècle, fut étouffée par
le positivisme, pendant le xixe siècle. Elle se réveille enfin de son long
sommeil. Actuellement tout est remis en question, les notions
fondamentales, les principes, les méthodes.

Les développements du commerce et de l'industrie ont créé de riou-



REVUE DES REVUES 3(ß

veaux groupements sociaux et étendu le chamji des relations humaines ;

la Révolution française d'autre part a introduit certains principes dont
l'application devait nécessairement modifier la pratique juridique. Par
exemple la rcsjionsabilité a été étendue à des cas cjue l'ancien droil
considérait comme échapjiant aux prises de la justice. La notion de

propriété a été également transformée. Des restrictions ont été apportées

en particulier clans le droit qu'un propriétaire a de disposer des

sources de son terrain. Par contre la propriété a été étendue à de

nouveaux domaines comme celui des œuvres littéraires et artistiques.
La répartition des richesses a toujours été considérée comme

l'ensemble des théories qui forment l'ossature et la charjiente maîtresse
des théories de la production. De là des difficultés inextricables. La
répartition des richesses comprise comme simple introduction à
l'Economie sociale (p. 72-82) fait tomber ces difficultés d'ajirès M. B. Laver-
gne, car elle se ramène à une élude purement statistique, sans préju-
ger du conflit entre la production et la réjiartiiion.

Dans son article sur la coutume ouvrière (p. 517-547) M. G. Aillet
résume ef critique les conclusions cjui se dégagent du livre de M.
Leroy sur le même sujet.

Le droit syndical est un droit empirique, beaucoup plus qu'un
système doctrinal. 11 tend à la réalisation pratique de l'autonomie et de

l'égalité. Comme tel il se heurte à de grosses difficultés cjue M. Leroy
signale et cjue souligne encore M. Aillet. Mais le rêve syndicaliste
d'autonomie et d'égalité ne saurait être tout à fait vain. Le syndicalisme

a profondément renouvelé « nos manières anciennes de penser,
de gouverner, de vivre » et le droit qui en découle constitue « un droit
positif apjiuyé à une tradition, à des réalités, à des besoins jiartielle-
ment traduits en institutions vivantes ».

Les jiroblèmes concernant le droit de l'électeur (p. 4io-43o) sont
étudiés par M. Ch. Dunan non seulement comme une question de jioli-
tique utilitaire, mais aussi et surtout comme une question morale.

Le suffrage universel en tant cju'il aboutit à un système majoritaire
a une valeur beaucoup plus négative que positive. Il exjirime simplement

la volonté des citoyens de ne pas abandonner à une minorité,
fût-ce une élife, la direction des affaires publiques. La représentation
proportionnelle tend au contraire à faire du suffrage universel une
vérité. Toutefois elle méconnaît la graduation dans la valeur des

suffrages, les votes du buveur et de l'homme de bien ayant la même
valeur légale. Il y a là un problème dont la solution est difficile et
délicate.

Signalons enfin et pour terminer deux articles composés et publiés
tous deux avant le mois de juillet 1914, et auxejuels les événements
actuels donnent une signification jiarticulière.

Daus le premier M. Georges Guy-Grand examine la politique exté-



3g4 REVUE DES REVUES

rieure et la démocratie (p. 262-293) ; dans le deuxième M. G. Siméon
cherche à définir le sentiment patriotique (p. 548-568).

La démocratie aspire à réaliser un idéal de droit national et
international. Aussi dans un pays démocratique les pouvoirs sont-ils divisés

et les luttes intérieures très vives. Le peuple en outre exige le
contrôle incessant des actes de son gouvernement. De là une impuissance
manifeste en matière de politique extérieure, laquelle réclame pour
réussir le secret et l'unité de l'action.

ee Comme un pays démocratique est retenu par une logique immanente

qui l'empêche de faire à l'étranger ce cju'il ne voudrait pas cjue
l'étranger fit chez lui, il ne peut exercer chez les nations rivales cette
œuvre de division machiavélique qui est le fin du fin de la diplomatie
et il est lui-même exposé aux intrigues d'adversaires moins scrupuleux.

Et si, en face de ce pays affaibli par les luttes intérieures, se
dressent des nations restées unies, étrangères à ce sentiment du droit
cjui est l'âme d'une démocratie, fortement discijiiinées sous l'autorité
d'un monarque absolu ef d'une aristocratie militaire, il est bien
évident cjue ces nations de proie seront terriblement tentées de jirofiter et
d'abuser de leur force... »

L'on est ainsi acculé au dilemme suivant. Ou un réalisme absolu cjui
vise à l'agrandissement territorial el cjui ne s'embarrasse pas de scru-
jiules moraux et juridiques. Ou un itléalisme également absolu cjui
donne jiour but à l'effort humain la réalisation du droit dans le monde,
mais qui risque d'affaiblir la puissance de la nation.

Une démocratie pénétrée de son idéal jienchera jiour la deuxième
alternative ; mais ejuel que soit le parti adopté elle rencontrera à. le
réaliser de grandes difficultés qui du reste sont toutes à son honneur.

« Le sentiment patriotique, nous dit M. Siméon, est de tous les
sentiments l'un des plus vivaces. » « Des divergences cjue l'on eût pu croire
irréductibles, des haines qui passaient pour fondamentales vont, aux
heures de crise nationale, s'effacer et se fondre dans l'amour commun
de la patrie. »

Mais cette patrie, est-ce ie sol natal qui la constitue? Non jias,
car le patriotisme embrasse autre chose que le coin de terre où l'on
esine. Sera-ce alors l'attachement aux ancêtres? Mais je puis
descendre de souche allemande ou anglaise et être attaché au sol de la
France. Ce n'est pas non plus la race qui entretient l'uniformité du
patriotisme, car « par les mœurs et le caractère un Marseillais est jilus
près d'un Génois que d'un habitant des Flandres françaises ». Les
traditions nationales n'expliquent pas à elles seules le sentiment patriotique,

et C'est l'Etat cjui fonde et définit la nation ; c'est l'Etat, système
de lois, tjui remplit le territoire et donne la vie à cet être géographique
et, abstrait. »

Cette thèse M. Siméon la défend par des arguments cjui semblent
insuffisants en présence des faits actuels. Arnold Reymond.



REVUE DES REVUES 3g5

REVUE PHILOSOPHIQUE

Parmi les articles publiés en 1914 dans la Revue philosophique
(dirigée par M. Th. Ribot), nous signalons un certain nombre de travaux
originaux qui pourront intéresser nos lecteurs.

Théorie de la connaissance.

Cette question est abordée en bien des pages de la Revue, elle est

spécialement traitée par M. Fr. Paulhan dans un article intitulé : Les
conditions générales de la connaissance (juin), où l'auteur examine
l'opposition du sujet et de l'objet pour en déterminer le sens et la portée.
M. Emile Bréhier dans La vérité spéculative (juin), vise à établir que la
notion d'une telle vérité, « c'est-à-dire d'une vérité selon laquelle la réalité

est comme un objet que l'on contemple, comme un spectacle auquel
on assiste », est une notion contradictoire : c'est une vérité cjui serait à

la fois d'ordre conceptuel et d'ordre intuitif.

Questions générales.

M. Félix Le Dantec, dans La conscience épiphénomène (août), cherche

à faire comprendre le grand intérêt qu'il y a jiour l'homme à pos-
séder deux manières de connaître, l'une applicable au monde entier,
l'autre limitée à l'étude de son propre mécanisme personnel ; en
comparant les résultats de ces deux méthodes d'observation, on arrive à
des conclusions que l'emploi d'une seule méthode ne saurait établir ;

l'article montre ee quelles séries de déductions conduisent fatalement
de la notion du déterminisme biologique à la notion de conscience
épiphénomène». M. Alj>honse Chide reprend, à projios de faits
extraordinaires, la question de La science et le surnaturel (janvier). Une longue

étude consacrée par M. M. Darbon au sujet Hasard et déterminisme
(mars), et où sont discutées les théories des probabilités (Bernouilli,
Laplace, Cournot, Poincaré, etc..) se termine par cette conclusion : le
hasard règne sur cette partie de la nature physique qui est jirivée de

toute organisation téléologicjue el soumise au jeu des seules forces aveugles

; et il affecte aussi les actes des êtres conscients, cjui ne savent
pas coordonner leurs mouvements pour atteindre un but jirécis, ou bien
qui se troublent et hésitent dans le choix du but à jioursuivre. Sous ie
titre : Sous quelles conditions le mysticisme est légitime (mai), M. Jules
de Gaultier clôt une série d'articles importants ; ajirès avoir fixé les
limites de la pensée philosophique, il propose une justification religieuse
de l'existence, en recourant à une hyjiothèse qui, déclare-t-il, dépend
en une certaine mesure de la pensée hindoue ; on ne saurait chercher
semblable justification dans les religions judéo-chrétiennes, cjui, en

coudamnant une part de l'existence, ont porté une atteinte irrémédiable

au sentiment religieux.
H. R.



396 REVUE DES REVUES

UNE MYSTIQUE MODERNE

Sous le titre de : Une mystique moderne. Documents pour la psychologie

religieuse, M. Th. Flournoy a l'ait paraître cet été dans les

Archives de psychologie (t. xv, N° 57-58) une élude de plus de deux cenls

pages, qui est d'un passionnant intérêt. — Il s'agit du cas d'une femme,
MUe Cécile Vé, directrice d'un orphelinat de jeunes filles dans une petiie
ville de la Suisse romande, nous dit-on après nous avoir prévenu cju'on
avait pris toutes les précautions nécessaires pour dépister complètement

les curiosités malsaines. Cette femme nous est présentée par
M. Flournoy, et elle nous apparaît elans les nombreux documents cju'il
transcrit, comme une jiersonnalité 1res forte et très attachante.
Remarquablement intelligente et cultivée, elle serait citée partout comme un
« bel exemple de vie normale entièrement consacrée au service du

prochain et dominée jiar les principes les plus généreux », si elle
n'avait confié à M. Flournoy les jieines de sa vie intérieure. De temps en

temjis, une fois jiar trois mois environ, elle est envahie par des images
obscènes cjui durent plusieurs jours. Celte obsession s'accompagne
d'ini rajeunissement physique momentané. «Elle voudrait jeter son
bonnet par-dessus les moulins, il lui faut tout l'effort de sa volonté pour
maintenir la jiorte de ses actes et de ses paroles fermée contre l'assaut
des démons qui s'agitent à l'intérieur. » C'est cju'il y a clans la vie de

Mlle Vé, quelque chose que tout le monde ignore. A l'âge de 17 ans et
demi elle a été victime d'un attentat : un homme beaucoup! jilus âgé
qu'elle, dont les dehors séduisants et distingués cachaient une sorte
de satyre lui a fait violence. Ajirès ce choc, cjui mit fin à son
enfance candide et lui ouvrit les yeux sur une face insoupçonnée de ia
nature humaine, Mlle Vé, a traversé d'abord une douzaine d'années où
la vie sexuelle domina en elle presque continuellement. Peu à peu
cependant le chaos de ses tendances opposées s'organisa en une
alternance d'états distincts. Dans son état normal elle a suivi un développement

moral et religieux continu ; ia jiersonnalité charnelle et impure
déclanchée par l'accident est restée stationnaire et ne se manifeste que
clans les accès d'erotomanie dont nous avons parlé.

Jusqu'ici rien de mysticjue.
A partir de décembre 1910, M. Flournoy est le confident des misères

deMUeVé. Sa sympathie si intelligente, ses conseils, ejuelques séances

d'hypnotisme, ont été d'un grand secours à celle-ci. Elle lui fait part
de tout ce cjui la trouble. C'est ainsi qu'au printemps de 1912 elle
l'associe à deux décisions qu'elle sent devoir prendre dans l'intérêt de son
moi supérieur et qui toutes les deux implicjuent pour son être affectif
un renoncement réel : elle décide de rompre une correspondance ami.
cale avec un homme marié, commencée sans penser à mal mais cjui
risejue d'aboutir à des préoccupations malsaines, et d'autre jiart de



REVUE DES REVUES 397

couper court aux séances d'hypnose par crainte de se trop abandonner
à l'influence bienfaisante sans doute, mais peut-être trop forte de
M. Flournoy. Ce double renoncement crée dans les affections de M1Ie Vé

un vide que des expériences d'un ordre tout nouveau ne vont pas
tarder à remplir.

C'est d'abord (novembre 1912) le sentiment d'une présence invisible,
d'un Ami spirituel. « Un spirite n'eût par manqué de voir dans ce
phénomène la manifestation de son Esprit-guide, un catholique clévôt celle
de son ange gardien ou d'un saint quelconque. » Mlle Vé jouit de la
présence de cet invisible compagnon, cjui l'encourage et la console,
mais elle ne lui attribue pas de signification proprement religieuse, ni
de réalité objective. Tout en sentant en lui une personnalité distincte de
la sienne, elle admet qu'il incarne ce qu'il y a en elle de plus pur, de

plus élevé et de plus délicat.
Puis ce sont des expériences auxquelles Mlle Vé attribue une bien

autre importance : des extases mystiques. Au lieu d'un dédoublement
de conscience, c'est maintenant une sorte d'aliénation de conscience

qu'elle traverse et dont elle sort convaincue de l'objectivité transcendante

du divin qu'elle vient d'expérimenter, et J'ai senti Dieu avec une
acuité extraordinaire», écrit-elle. Avec une finesse de touche admirable
et un rare bonheur d'expression, elle décrit au courant de la plume tout
ce eju'elle a ressenti avant et après ces moments ineffables : les quatre-
vingt pages consacrées aux trente extases qui se succédèrent de mars
1913 à mai 1914 constituent un document de tout premier ordre.

Et l'histoire de cette âme ne s'arrête pas là. L'expérience même du
divin ne la satisfait pas longtemps. Sans la renier, elle s'aperçoit que
ce mystère dont elle reste forcément la dépositaire unique, dont elle ne

peut faire part à personne ne saurait être fe dernier mot de l'expérience
religieuse. <c J'ai soif de réaliser l'amour divin, comme j'ai réalisé la
réalité divine. Il me faut de Dieu quetque chose de plus à donner, à

répandre autour de moi. Je ne puis accepter une expérience de

privilège...»

Nous n'avons fait que raconter les faits tels que nous les présente
M. Flournoy. Il vaudrait certes la peine de rendre compte aussi des

belles analyses par lesquelles celui-ci explique les crises extatiques et
toute l'évolution intérieure de MUe Vé. Mais faute d'avoir pu donner
assez de détails sur le cas lui-même, le résumé que nous tenterions
de ces pages serait fatalement insuffisant.

Dans une revue comme celle-ci, il serait naturel aussi d'aborder à

propos des expériences religieuses de Mlle Vé la question de valeur.
M. Flournoy lui-même ne nous en découragerait pas. Il fait sienne la
distinction cjue W. James a si fortement marquée entre les problèmes
d'origine et les problèmes de valeur, et ne voit pas qu'aucune explica¬

te



398 REVUE DES REVUES

tion scientifique puisse ou doive empêcher Mlle Vé de croire en la
portée métaphysique et religieuse de ses expériences, ni nous avec
elfe.

Pour plusieurs des lecteurs de M. Flournoy la question de valeur se

précisera davantage encore. Ils verront volontiers une manifestation
du divin dans cette histoire prise dans son ensemble, mais ils jious-
seront le désir de connaître jusqu'à se demander si le divin s'est manifesté

surtout dans l'extase où MIle Vé sentait Dieu ou dans la réflexion
subsécjnente où elle a ajierçu que Dieu n'était pas tout entier dans
l'extase, puisqu'il ne résultait de celie-ci rien cjui pût enrichir l'expérience
des autres. Tel Elie sur l'Horeb se demandant laquelle des manifestations

de Dieu est véritablement Dieu lui-même. Et nous entrevoyons
cjue les uns trouveront MUe Vé outrecuidante de désirer autre chose cjue
le privilège immense cjui lui a été accordé, tandis cjue d'autres l'admireront

de n'avoir pas su se contenter des satisfactions même les plus
sublimes tant eju'elle n'a pas pu en faire profiter son prochain.

Nous connaissons assez M. Flournoy pour deviner cju'il se range
avec ces derniers. En 1898 déjà, dans son discours de Sainte-Croix sur
la Foi et la Science, il attirait l'attention de ses auditeurs sur les degrés
successifs du mysticisme de sainte Thérèse, les sept enceintes de son
château intérieur, et Le premier consiste dans le recueillement. Les
degrés suivants marquent des progrès dans l'extase. Le quatrième, le
cinquième, le sixième sont nettement jialhologiques. Mais la septième
demeure, cjui est le summum de la vie religieuse n'a plus rien de
morbide. C'est fout shnjilemenl la communion avec Jésus-Christ,
l'expérience de saint Paul : «Je vis en Christ, Christ vit en moi». Sainte
Thérèse s'étonne elle-même cju'arrivée à ce degré, elfe n'ait jilus d'accès,
plus d'extase, jilus rien cjue la libre possession d'elle-même ».

MUe Vé n'a pas beaucoup pratiqué sainte Thérèse jieut-être, niais elle
connaît sûrement ce discours de M. Flournoy. Est-il téméraire de

penser cjue le jiassage cjue nous venons de citer, ou jiour mieux dire :

le jiragmatisme bien connu de celui qu'elle a pris pour confident et
{iour guide, est pour cjuelcjue chose clans la dernière étape de son
évolution intérieure?

L'étude cjue nous signalons met en lumière la présence parmi nous
de deux grandes âmes dont l'une était jusqu'ici totalement ignorée.
C'est un bel enrichissement. Elle montrera aux pasteurs el aux éducateurs

qui la liront ce que jieut-être la cure d'âme et quelle jilace la
sympathie y tient à coté de la science ; en nous ouvrant d'émouvantes
perspectives sur la richesse d'affections inutilisées, d'aspirations
inavouées cjue cachent des existences unies, elle nous rendra tous plus
attentivement respectueux devant le mystère de la jiersonne humaine.

P. B.


	Revue des revues

