
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 3 (1915)

Heft: 17

Nachruf: In Memoriam : Louis Emery 1862-1915

Autor: Chavan, Aimé / Fornerod, Aloïs

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IN MEMORIAM

LOUIS EMERY
1862-1915

1. l'homme.

C'est avec un serrement de cœur que je viens parler ici (1) de

celui qui fut pour moi, et pour beaucoup parmi nous, un maître
et un ami. Le soleil de sa carrière s'est couché avant la fin du

jour. Il s'est éteint au moment où il donnait sa pleine lumière.
Et ia route paraît jilus sombre et plus froide, dejmis son départ.
Il s'est éteint, mais son rayonnement demeure, son action n'est

point achevée, et c'est pour la fixer et jiour la prolonger en la
déterminant, que nous avons voulu nous rencontrer aujourd'hui.
Nous avons à recueillir la bénédiction que jiar lui Dieu nous
avait donnée. Et quand j'essaie de la résumer en un mot, c'est
celui de ee justice» qui monte à mes lèvres. Louis Emery a voulu
être, dans toute la mesure de ses forces, un juste. II a réalisé le
bonheur promis par Jésus-Christ à ceux qui ont faim et soif de

justice. Il n'a cessé de jiroclamer cjue fa justice élève les nations.
Non pas la justice ancienne, dans la seule obéissance à la loi,
mais la justice dans la fraternité et dans l'amour, la justice
nouvelle, celle de l'Evangile, cjui sans abolir la loi, l'accomplit.
Sa vie, si nous savons la retracer dans ce même esprit, confirmera

cette imjiression d'ensemble qui d'instinct s'est imjiosée à

nous.

(1) Cette étude, comme celle qui suivra, a été lue à la Société vaudoise
de théologie, le 29 novembre 1915.



302 AIMÉ CHAVAN

C'est à Cheseaux, dans la maison d'école, cjue naquit Louis
Emery, le 1er janvier 1862. Il était originaire d'Etagnières, de

pure et vieille souche vaudoise. Son jière était instituteur ; c'était
un homme de devoir, jdeinement consacré à sa tache, un homme
de cœur, bon sans faiblesse, conciliant et large, un homme pieux,
attaché à l'Eglise, conseiller jiaroissial dévoué. Sa mère, qui fut
institutrice en Russie, était une femme de tète, un caractère
énergique, une forte nature morale, en même temps cju'un trésor
d'affection. Mariés alors qu'ils n'étaient jilus tout jeunes, ils
étaient restés quelque temps sans enfants ; et l'instituteur de

Cheseaux s'en inquiétait; il promettait à Dieu, s'il lui accordait
un fils, de le lui consacrer, et d'en faire un chrétien. 11 fut exaucé,
et tint j*aro le.

L'enfant promettait ; il était vif, gai, intelligent, une droite et
franche nature. Dès qu'il sut lire, il lut beaucoup ; Gustave

Aymard, Eenimore Coojier. enthousiasmèrent son jeune cœur;
ses oncles avaient voyagé, il avait entendu raconter leurs
traversées ; une vocation surgit, impérieuse : il voulait être marin
C'était si sérieux que son père se demanda s'il ne serait pas
indiqué de renoncer à lui faire commencer des études. Puis,
vers douze ans, l'enfant changea d'avis. Un autre projet s'esquissait

dans son esjirit ; un jour, assez brusejuement, il s'en ouvrit
à son jière : il aimerait être pasteur. Son jière ne lit rien pour
décourager une vocation si spontanée ; il y vit au contraire une
réponse divine à son ancien vœu ; et dès lors c'est dans ce sens

que tous deux vont orienter leurs rêves et leurs efforts.
Bientôt l'instituteur de Cheseaux fut ajijjelé à Lausanne ; on

le chargea de tliriger une classe à l'Orphelinat, installé (Sans le

bâtiment du Collège classique actuel. Au bout de quelque temjis,
à la suite de démêlés avec la direction, tout ie corjis enseignant
démissionna. La famille Emery s'installa rue eie la Tour, ouvrit
un magasin, jjrit un peu jdus de pensionnaires, et vécut ainsi
jusqu'au jour où son chef reprit la classe préjsaratoire du Collège, au
Valentin ; il devait y jiasser la jdus grande jiartie de sa carrière.

Après avoir frécjuenté, aux Terreaux, une petite école fondée

par l'Eglise libre, et sans quitter l'école du dimanche, libre
également, dirigée j*ar le pasteur Dupraz, Louis Emery était
entré au Collège, élève modèle, aussi appliqué et studieux que
gai camarade, toujours dans les juremiers de sa classe.



IN MEMORIAM : LOUIS EMERY 353

Après le Collège, l'Académie. Régulier, travailleur, sachant
très bien ordonner son effort et distribuer son temps sans jierdre
une minute, il trouvait le moyen de s'enrichir l'esprit joar de

nombreuses lectures, de donner des leçons, et de consacrer aux
délassements et aux joies de la vie d'étudiant des heures et des

soirées où sa gaîté et son entrain ne tarissaient jamais. Il causait
et discutait beaucoup, il avait la réplique jirompte, on redoutait
un jieu ses jiointes, on ne s'en fâchait guère, il y allait de si
franc jeu qu'on ne pouvait lui en vouloir. Il jirésida la société
de Zofingue en 1880-84. Il resta très fidèle à la casquette blanche.
Il sut jusqu'à la fin retrouver au milieu des jeunes toute sa

gaîté jiétillante et malicieuse il'autrefois. Les soucis de l'âge mûr
n'avaient pas tué chez lui la jeunesse.

Ses études achevées, il se rendit à Berlin, puis à Paris, afin
d'y {poursuivre ses travaux de théologie systématique. II jires-
sentait déjà la carrière professorale cjui bientôt allait s'ouvrir

pour lui. Sa thèse sur Y Introduction à la dogmatique de

Schleiermacher le désigna nettement à la succession éventuelle
du jirofesseur Louis Durand. Sa voie, de toute évidence, était là.

Aussi la vie pastorale n'a-t-elle jias occupé dans son existence

une place bien considérable. Elle n'était qu'une activité d'attente.
Consacré le 2 novembre 1886, jiar M. Henri Secrétan, il fut
suffragant à Assens, jmis à la Sarraz, où il vécut la jiériodc la

plus lumineuse de sa courte vie de j>asteur, et où il inaugura
avec son collègue de l'Eglise libre M. Porta des rapports fraternels

bientôt transformés en une inaltérable amitié. Le fait était
nouveau. Il frajijia, et fit du bien.

M. Ferderer étant tombé malade, le jeune suffragant vint de

la Sarraz donner au Gymnase les leçons de grec à sa place. On
se souvient encore de la façon dont il rajipelait à l'ordre les
élèves imjiertinents qui croyaient pouvoir jirofiter de son inex-
jiérience.

En juillet 1888, la paroisse de Champ vent le choisissait pour son
iiasteur. Il y laissa, après un bref ministère, d'excellents et fidèles
souvenirs. Mais son cœur, ses jiréoccupations étaient déjà tout à

ses études. Le jour de son instaltation, on l'avait averti de se jiré-
parer à rejn-endre sous jieu la succession de M. Durand. Le 12

avril 1890, à titre provisoire, le 5 août, à titre définitif, il était
appelé à la chaire de dogmatique et de morale à l'Académie de



354 AIMÉ CHAVAN

Lausanne. Dès lors sa carrière s'est jioursuivie sans événement

caractéristicjue. Il fut nommé professeur ordinaire en 1900:
l'Université de Genève lui conféra le doctorat honoris causa au
Jubilé de Calvin, en 1909; il jioursuivit régulièrement son labeur,
juseju'à la grave maladie qui, il y a ejuelejues années, faillit le

conduire au tombeau ; il se rétablit, mais la secousse avait été

rutle ; au fond, il ne s'en est jamais complètement remis ; un
accident d'imjiortance secondaire, semble-t-il, suffit à provoquer
une crise d'épuisement à laquelle il a succombé, avant d'avoir
achevé sa cinquante-quatrième année.

Qu'a-t-il été, celui cjue nous venons de perdre, et cjue lui
devons-nous M. Fornerod nous parlera tout à l'heure du
théologien. Je voudrais évoejuer la jihysionomie de l'homme.

L'homme me jiarait avoir été tout d'une pièce. Toujours le

même, dans toutes les manifestations de son activité, comme à

toutes les époques de sa vie. Il n'y a jias eu de crise dans sa

carrière; on y saisit à peine une jirogression, moins encore une
évolution. Aussi subdiviserons-nous son œuvre non pas en

phases successives, mais en tranches jiarallèles.

Le professeur, tout d'abord.
C'est à son cours d'Introduction à la théologie jirotestante que

l'étudiant prenait contact avec lui. On était dès l'abord attiré
par cet enseignement clair et facile à suivre. Pas de cjuestions
bien transcendantes ni bien subtiles ; exactement les jiroblèmes
qui se jiosaient à nous : notre vocation pastorale, la direction à

imprimer à nos lectures, à notre travail, à notre vie ; c'était
précis, jiraticjue, directement utilisable, et toujours intéressant.

Plus tard, nous suivions ses cours de dogmatique, de théologie

biblique du Nouveau Testament, et de morale. Je ne jiarle-
rai pas de la jiensée; je me borne à noter l'impression ressentie.
Nous jouissions de la limpidité cristalline d'un exposé très
systématique, d'une ordonnance impeccable, d'une logique parfaite.
Présentées jiar lui, les grandes questions nous jjaraissaient jilus
simjiles, les idées s'extériorisaient, les jirincifies se résolvaient
en exemples tirés de la vie courante ; dans les séminaires de

M. Dandiran, où nous discutions les mêmes jn-oblèmes; notre
attention était davantage attirée sur les complexités, les
contradictions, et les profondeurs de la jiensée religieuse ; mais les



IN MEMORIAM : LOUIS EMERY 355

deux études se complétaient admirablement, elles nous étaient
également utiles ; après avoir jdané à des hauteurs parfois
vertigineuses, où souvent nous n'aboutissions qu'à l'un de ces non
liquet où la jeunesse ne saurait se complaire, nous rejirenions
le contact avec les réalités de la vie pratique, et nous comprenions

mieux la valeur de cet enseignement jdus formel, à

certains égards, mais où nous aimions à trouver, ajirès la discussion

d'arguments bien catalogués, une solution positive et claire,
sur laquelle on se reposait en toute sécurité.

Le cours de morale nous jiaraissait le jdus original. Les
détails de la vie ordinaire y prenaient à nos yeux une valeur,
une portée inattendue. Une tendance à la casuistique, parfois,
mais toujours pour préciser, et jamais jiour affaiblir l'impératif
de la conscience chrétienne. Une jirédilection pour la discussion
des cas de conscience, mais l'ensemble dominé sans cesse jiar
de grands et solides jirincipes. dont l'exposé convaincu était bien
fait jiour nous communiquer cette sûreté morale qui était l'une
des forces du caractère de notre professeur.

Exjiression des exjiériences d'une piété ferme et loyalement
pratiquée, sa théologie nous édifiait et nous éclairait. Guère jilus
mystique que celle de Ritschl, son maître, mais plus ouverte aux
problèmes de cette métaphysique dont le théologien de Gœttingue
ne voulait pas entendre juarler, elle jiouvait, elle aussi, être

apportée en chaire ; non pas discutée, il ne l'eût jioint voulu,
mais jirêchée, comme une traduction authentiejue et loyale de

l'Evangile.
On recevait chez lui l'accueil le jilus simjile et le plus cordial ;

à qui le demandait, il donnait sou jugement ou son conseil en
toute franchise, sans faux ménagement. On savait à quoi s'en

tenir sur l'impression qu'on lui avait jiroduite. Il ne louait qu'à
bon escient; il blâmait chaque ibis qu'il estimait jDar là rendre
service ; on ne le voyait jamais sans jirofit.

Il n'était j)as un créateur de pensées ; il modelait et fortifiait
les consciences ; il clarifiait les esjirits ; il apjirenait à juger avec
bon sens et en toute justice. Et surtout son exposé était franc ;

c'était, sans réticence, toute son opinion ; sur les questions
importantes, il avait réfléchi, et il avait conclu ; sa conclusion,
il nous la donnait. Nous aimions cela. Et plus tard, aux prises
avec les difficultés jDratiques, nous avons toujours mieux saisi la



356 AIMÉ CHAVAN

jirofonde vérité, la haute jiortée, et la sève religieuse de son

enseignement. Nos consciences ont conservé son empreinte, et il
a contribué certainement à la fidélité de nos ministères. Nous
lui en avons toujours gardé un souvenir reconnaissant et
affectueux.

L'homme d'Eglise, ensuite.
Zélé pour tout ce cjui touche au progrès de la vie religieuse

dans notre Jiays, Louis Emery suivait avec un vif intérêt la
marche de l'Eglise. Séjjaratiste en théorie, mais plaçant au-
dessus de tout l'avancement du règne de Dieu, et jugeant une
séparation préjudiciable actuellement aux progrès de la jiiété
dans notre peujile, il était fermement attaché à l'Eglise nationale.
Son libéralisme s'y sentait jiarfaitement à l'aise ; déjiendre de

l'état c'était pour lui ne déjiendre de jiersonne ; et avec l'idée
de l'état de plus en jdus dominante, il ne voyait aucun motif
de conscience à refuser une subvention officielle à un établissement

comme l'Eglise, dont l'utilité jmblique est évidente. Quand
if ne prêchait jjas. on le voyait, recueilli, les yeux clos, suivre
avec intensité, en y cherchant son édification, les cultes du
temple de Saint-François.

Il jirêchait souvent des sermons isolés, jiuis jilutôt des séries
de jirédications qu'il jmbliait ensuite. Il n'était pas orateur au
sens ordinaire du mot. ee Je n'ai jias le ton de la chaire», disait-
il. Sa j)arole. claire et facile, était jilutôt didactique. Il exjdi-
quait sa pensée ; il n'était pas né poète ; il n'agissait guère sur
l'imagination, il émouvait rarement, il ne cherchait pas à faire
vibrer les cordes jirofondes de la sensibilité ; mais toujours il
intéressait : il captivait les intelligences et rajijielait les
consciences à leur rôle normal et normatif. Il fortifiait et il éclairait.
Aussi pouvait-il comjiter sur un auditoire fidèle et compact.
Surtout, on sentait en lui un homme convaincu. La vie
chrétienne était à ses yeux la vie individuelle et sociale la plus
belle, la plus riche, celle dont la vérité s'imjiosait avec une
évidence telle, cju'il ne comjirenait jias que tout le monde n'en fût
pas saisi, et n'agît pas en conséejuence. Il en jugeait d'après
lui-même, lui qui s'efforçait de discipliner sa vie aux princijies
estimés les meilleurs par sa raison. Il ne voyait jias toujours
que le cœur humain est plus comjdexe ; tel, qui a compris,



IN MEMORIAM : LOUIS EMERY' 35j

continue cejiendant à pécher ; c'est qu'il y a des mobiles de

sentiment ou de sensibilité obscure, auxquels son intelligence
droite et claire n'attribuait jias toute l'importance qu'ils ont en
réalité. Là encore, ii simplifiait. Cela n'emjièehaitpas sa conviction

d'être communicative. Ce qu'on ne trouvait jamais dans ses

sermons, c'est le jiatois de Canaan. Il avait horreur des

exagérations, cjui lui {paraissaient mensongères ; la jioésie mystique
l'étonnait ; il se jiîaignait des clichés qui encombrent la
prédication ; tout ce qu'on disait en chaire devait pouvoir être pris
au pied de la lettre ; la valeur jiédagogique dune image forte lui
échajipait, et il se faisait un devoir de parler avec la jilus grande
simjilicité.

Dans l'Eglise, il avait pris dejmis quelques années une place
considérable, au Synode d'abord, puis à la Commission synodale,

ou il entra en 1906, et qu'il présida de 1910 à 1914. Son

autorité grandissante provenait de la clarté de ses vues, de la

décision de sa volonté, de son ferme attachement aux jirincipes
qu'il estimait justes. Il donnait son avis sans s'inquiéter des

conséquences, sans se laisser arrêter parla crainte de heurter;
il prenait sans se dérober toute la resjionsabilité de ses paroles
et de ses actes, d'ailleurs très large et tolérant, voulant cjue
chacun manifestât sa jiensée, et se chargeât loyalement de ses

propres resjionsabilités. Il allait droit devant lui ; il ne tergiversait

jamais ; aussi, qu'on fût ou non de son avis, on le respectait,
on l'appréciait, et quand on avait pénétré dans son intimité, on
l'aimait.

D'année en année, son champ d'action allait s'élargissant. La
vie ecclésiastique en Suisse l'intéressait de jilus en plus, et son
autorité s'affirmait toujours davantage à la Conférence des

Eglises réformées de notre pays. Très renseigné, ii avait pu,
lors des grandes conférences intitulées ee Genève suisse », dont il
termina superbement la série, résumer notre vie ecclésiastique
et religieuse dans un tableau d'ensemble très comjilet et très
vivant. Et son ambition allait jilus loin encore. Elle dépassait
les limites de nos Eglises. Il avait gagné les sympathies de la
communauté israélite lausannoise par un discours d'une grande
élévation lors de l'inauguration de la synagogue de notre ville.
Il souffrait avec tous les persécutés. Juifs de Russie, Polonais,
Arméniens, dont il jirit publiquement la défense au temps des



358 AIMÉ CHAVAN

grands massacres du Sultan Rouge. Et surtout, il avait été
l'initiateur d'un grand mouvement de toutes les Eglises chrétiennes
en faveur de l'établissement entre les nations de rapjiorts
pacifiques et fraternels. Il était navré de constater l'inertie des

Eglises en face des armements à outrance qui ruinaient les peu-
jiles.

Il résolut de mettre en mouvement le monde chrétien. Malgré
le scepticisme cjui accueillit ses premiers efforts, il réussit à imposer

son idée, par sa jiersévérance et son inébranlable conviction,

d'abord au Synode national vaudois, jinis à la Conférence
des Eglises suisses ; celle-ci lança un appel vibrant, auquel Rome
ne répondit jias, auquel l'Allemagne protestante ojiposa une fin
de non recevoir, mais qui rencontra un accueil sympathique en
France, enthousiaste en Angleterre et aux Etats-Unis. Une jire-
mière réunion de délégués eut lieu à Londres en igi3 ; la seconde
était convoquée jiour le 2 août 1914 à Constance. La guerre
survint, jiortant à de si nobles projets un coup des plus rudes.
Louis Emery ne se découragea jias. Ses efforts vaillamment
poursuivis aboutirent à la constitution d'un Comité directeur,
qu'il présidait quand se produisit, à Berne, l'empoisonnement
du sang qui devait l'emporter. Son initiative si courageuse ne
sera pas perdue, la voir réussir eût été la jilus belle de ses joies.

C'est dans le même esprit fraternel et jiacifique que Louis
Emery travailla toujours au rapprochement des Eglises
romandes. Son ambition eût été de voir se fermer, comme il le
disait au banquet du jubilé Pierre Viret. la ce parenthèse» ouverte
par la démission des pasteurs en i845. 11 fut le princijial jiro-
moteur de la constitution d'une Société des Amis nationaux de

la Mission Romande; il eût voulu que l'union ties deux Eglises
se fit d'abord sur le terrain missionnaire ; îles temps nouveaux
lui paraissaient prochains, où tous les jirotestants romands, la
main dans la main, feraient front contre l'ennemi commun; la
scène émouvante qui s'est déroulée à Morges, au Synode de

l'Eglise libre, le 8 mai 1912. a été j)our lui une heure inoubliable.
ce Dès le temjis de ma jeunesse, dit-il alors, j'ai demandé à Dieu
de me faire la grâce de pouvoir servir de trait d'union entre nos
deux Eglises pour le jilus grand bien de notre chère jiatrie
vaudoise. Aujourd'hui, quelque trente ans plus tard, il me semble

cjue j'ai le droit de considérer comme exaucée cette prière sou-



IN MEMORIAM : LOUIS EMERY 359

vent répétée, et c'est jioiir moi une grande douceur dont je bénis
Dieu. »

Le patriote, maintenant...
Louis Emery a profondément aimé son pays. A cet égard

encore, il n'a jias varié. A Zofingue, c'était son toast à la patrie,
du Grütli de 1882, cjui l'avait mis en évidence. Il est là, tout
entier. Le patriotisme est fait, disait-il, de désintéressement, —
et il le montrait par des exemjdes historiques, — de courage
moral, — et c'est ici surtout qu'il développait sa pensée. —
enfin de tolérance, ce II est un courage, disait-il, jilus rare [cjue
tout autre], jilus difficile, plus indispensable encore à la
prospérité morale et matérielle d'une nation, c'est le courage moral,
c'est la franchise de son opinion vis-à-vis de ses concitoyens.
Vinet l'a dit quelejue part : ec L'homme ne jieut donner que ce

épi lui appartient ; il doit à sa patrie tous les sacrifices, celui
de sa conscience excejité » J'irais jilus loin encore, et je dirais
que l'homme doit à sa jiatrie le maintien ferme et résolu de

tor.lcs 'es opinions epi'il croit justes et vraies, et qu'il lui est
infidèle s'il en cède un seul mot par calcul ou manque de

courage... Qu'on ne craigne pas de dire la conviction cjui vous
isole vis-à-vis de l'ojiinion jniblique, celle cjui vous classe dans
les rangs d'une minorité odieuse ou méprisée, eelle cjui servant
un intérêt général ne correspond jias à vos intérêts jiersonnels.
C'est là le vrai patriotisme... »

Louis Emery l'a toujours fidèlement pratiejué.
11 était très vaudois, sans avoir rien de ce qu'on apjieîle

dans un sens jiéjoratif le tempérament vaudois, et qui le jilus
souvent n'est jias autre chose cjue le tempérament paysan, sans
distinction de frontières. Il était ce que sont les Vaudois quand
il leur arrive d'avoir du caractère, un mélange de familière
bonhomie et de haute fermeté.

Mais il était avant tout Suisse. Il n'avait à aucun degré l'esprit

jiarticulariste romand. Sa patrie allait du Léman au lac de
Constance. Chaque fois qu'une grande question nationale était
discutée, il entrait dans l'arène. Alors il se révélait combatif,
il jouissait d'être jeté dans la lutte, il bataillait contre tout ce

qui lui semblait contraire à l'intérêt général, sans se jiréoc-
cuper des consécjuences de son attitude pour lui-même.



36o AIMÉ CHAVAN

Les chamjis d'activité dans lesquels il a travaillé polirle Jiays
sont multiples. Il faudrait parler ici de son rôle dans la Société

d'Utilité publique, jiuis à la Maison du Peuple, où il a cherché
à vulgariser sa jiensée religieuse. Je ne relèverai que deux

jioints, son passage au Conseil communal de Lausanne, et son
effort de jiubliciste.

A l'Hôtel de Ville, M. Emery n'a jamais été ce qu'on appelle
un homme populaire. Il faut à un chef jtolitique une jilus forte
mesure de souplesse et d'habileté jiour manier une assemblée,

ou jiétrir ta jiàte electorate. Il n'était jias à jiroprement parler
un homme de jiarti. Tout en étant franchement rattaché au

groujie libéral, il était très indépendant, il jugeait des questions
en elles-mêmes, du seul jioint de vue de l'intérêt jiublic. II
n'était jias diplomate ; il laissait voir troji tôt où il en voulait
venir ; quand il prenait la jiarole en faveur d'une cause, les

arguments qu'il dévelojijiait n'étaient pas nécessairement les

plus propres à emporter un vote et à décider du succès. Mais
c'étaient ceux cjue lui dictait sa conscience. Aussi était-il
toujours écouté, et hautement ajiprécié. On lui a reproché de faire
de la politique ; il ne faisait pas de la jiolitique, il faisait de

l'administration, et il était admirablement doué à cet égard.
Aussi aimait-il l'Hôtel de Ville, qu'il ne cjuitta pas sans un réel
chagrin.

Il lui restait sa plume et le journal. Là encore, il se donnait
tout entier avec une joie intense. Il n'écrivait jias en artiste,
jiour la beauté ou l'originalité de la forme, mais en homme
d'action ; c'était un jieu tiré au cordeau ; et Pascal y eût trouvé,
dans une forte mesure, F ec esprit de géométrie». Mais ce cju'il
écrivait possédait la jilus française des qualités, c'était clair; il
allait droit au but ; et nul ne pouvait se vanter de ne l'avoir
pas compris. Et surtout, c'était sa conscience de jiatriote chrétien

qui jiarlait. C'est sa conscience qu'il promenait comme un
flambeau dans tous les domaines, si multiples, où son investigation

s'est aventurée, jirescjue toujours avec l'aisance la plus
j)aria ite.

Il avait l'esjirit juridicjue; il eût été un merveilleux interprète
du code ; il en jugeait les dispositions au jioint de vue moral avec
une sûreté remarquable. Les lois ecclésiastiques, scolaires, le
code pénal ont été discutés avec un à jiropos et une compé-



IN MEMORIAM : LOUIS EMERY" 36l

tence plutôt rare chez les professeurs de théologie. Les questions

d'éducation l'intéressaient vivement : il avait voué tous
ses soins au Manuel d'histoire biblique et d'histoire de l'Eglise,
dont il a doté nos écoles ; il a écrit sur le surmenage, les classes

mobiles, l'organisation de nos établissements secondaires, où

il avait également enseigné. Les questions militaires ne
rebutaient jias l'ancien sergent d'infanterie, qui jirésida longtemps
la Société des Sous-Officiers, et fit-bravement jusqu'au bout
son service, fidèle dans le rang comme ailleurs. 11 écrivit sur
tout ce qui touchait à la vie morale et sociale de notre jieujile.
Il s'est élevé contre l'alcoolisme, contre l'abus des fêtes, contre
le dévergondage du théâtre. Il a été d'une cinglante ironie
quand une jiétition des cafetiers demanda, par motif d'intérêt
moral, une limitation de la concurrence cinématographique. Il a

été sujierbe dans sa lutte pour le respect de l'article 35 de la
Constitution fédérale.

Depuis la guerre, il était jilus nerveux, moins maître de lui;
les violations du droit, les atrocités, quand il fallut se rendre à

l'évidence, l'ont révolté avec une violence extrême. Il conjurait
nos Confédérés de rester unis, mais il ne concevait jias que la
conscience des Suisses de toute langue ne s'indignât jias comme
la sienne. Et les articles de protestation se succédaient,
courageusement signés, dans la Gazette, au début, jiuis dans la
Feuille d'Avis de Lausanne, sa dernière tribune. Il n'admettait
pas, même si nous étions en guerre, cjue la Constitution fédérale

fût suspendue ; le régime de la censure l'opjiressait, il
réclamait vivement le droit de tout dire et de tout écrire, ce Quand
la justice et l'humanité sont violées, s'écriait-il, nous avons le
droit de condamner hautement ces violations. Et qu'on ne dise

jias qu'il y va de l'intérêt de notre pays d'être lâche et de se

taire. Au-dessus de l'intérêt matériel el momentané d'un Jiays,
il y a sa dignité et sa grandeur morale, il y a les droits et les
devoirs imjirescriptibles de l'humanité Si nous, Suisses, nous
n'avons pas la liberté de les proclamer et de les défendre
publiquement, nous sommes indignes de l'indépendance que nous ont
conquise nos ancêtres et que nous voulons transmettre intacte à

nos descendants. Voilà ce que le Conseil fédéral ne doit pas
oublier... »

Il écrivait ces lignes en juin 1915. En août, i! rentrait de



362 AIMÉ CHAVAN

Berne, malade; en septembre, il allait mieux, il présidait
jusqu'au bout la Commission de consécration. Puis, rapidement, il
déclina; on le transporta à Montreux. Le souvenir de Vinet,
tjui vient si souvent à l'esprit cjuand on jiense à lui, s'imposait
à ceux qui le virent partir. Lui non jilus, ne devait pas revenir.

Il exjiirait, à la clinique de Collonges, le 6 novembre, à

9 heures du matin.

Louis Emery n'est pas de ceux cjue l'on oublie. Nous aurons
toujours devant les yeux cette fine physionomie morale, cet
homme loyal et juste, respectueux du droit et de l'opinion des

autres, mais franc et catégorique dans la revendication de son
droit et l'affirmation de son ojiinion. C'était une raison et une
volonté avant tout. Une raison jilus raisonnante qu'intuitive ;

pour juger, il réfléchissait, pesait le pour et le contre, jilutôt
qu'il ne sentait ou devinait ; sa jisychologie ne soujiçonnait jias
toutes les complexités d'une âme : il n'admettait ni contradiction

dans les idées, ni inconsécjuence dans la conduite; il y a,

jiour déterminer les hommes vers le mal ou vers le bien, des

raisons que la raison ne comprend jias ; elles lui échajipaient
souvent. Il témoignait aux autres une confiance touchante et
leur attribuait volontiers sa simplicité et sa franchise. Sa

volonté ne voulait être que l'instrument d'une volonté jilus haute,
celle de Dieu, agissant sur une conscience formée à l'école de

Jésus-Christ. Il ne désirait travailler tju'à l'avancement du
Règne de Dieu, dans la justice et la fraternité. Tout le inonde
savait sa belle valeur morale. On le sentait de plus en jilus
pénétré d'une forte et sincère piété, faite d'une humilité cjui
édifiait son entourage, faite aussi d'une obéissance constante et
réfléchie à la volonté d'un Dieu en qui il avait la jilus absolue
confiance. Obéir c'était sa règie ; le sentiment d'avoir fait son
devoir était sa jilus haute satisfaction. Et sa jiiété se déployait
dans une large et silencieuse charité. Son dévouement jiour les
siens était sans bornes. Il y avait un cœur généreux chez cet
homine aux dehors jiarfois rigides. Il savait aimer; ses amitiés
étaient d'une fidélité à toute épreuve ; ceux auxquels il s'est
attaché ont trouvé en lui les trésors d'une affection loyalement
et pleinement donnée.

11 est parti trop tôt. Il avait une œuvre à faire encore. Mais



IN MEMORIAM : LOUIS EMERY 363

nous ne jugeons jias. Le sillon qu'il a tracé est assez profond
jiour n'être jias stérile. Il l'a creusé, sans détour, d'un seul

trait. Il y a cléjiosé une semence de vérité et de justice. De
beaux éjiis bien droits, quoique bien remplis, doivent en sortir.
Ce sera, dans le cœur de ses élèves et de ses amis, dans le cercle

toujours plus large de son influence, jilus de fidélité au
devoir, plus de souci du bien public, plus de conscience clans

les petites choses comme dans les grandes, surtout une plus
entière consécration au travail pour l'avancement du Règne de

Dieu, et jiour la réalisation progressive de l'idéal de justice et

d'amour, jiroclamé piar l'Evangile, et inauguré par Jésus-Christ.

A. Chavan.

2. LE THÉOLOGIEN.

Lors des funérailles de notre ami, sa riche jiersonnalité a été
mise en évidence. Elle occupait tant de jilace au sein de nos
diverses activités chrétiennes, elle rayonnait dans tant de directions,

cju'elle seule a été mise au premier plan. Elle a rejeté dans
l'ombre le jirofesseur, le théologien, le penseur. Et pourtant
lorsque, dans les séances de la Société de théologie, de la
Société jiastorale, de nos diverses Conférences, un travail de

Louis Emery était annoncé, le succès de la journée était assuré.
D'où vient donc cette substitution momentanée de l'homme au

théologien dans le cœur de ceux cjui le pleurent?
Ne viendrait-elle pas de ce qu'en définitive la personnalité

est encore jdus imjiortante que la théologie La personnalité
n'est-elle pas l'âme de la théologie Quel ravissement lors-
qu'ajirès avoir longtemps cherché en premier lieu les doctrines
chez l'apôtre Paul, on découvre sous les spéculations les plus
abstraites de ses épîtres une âme jialpitante, défendant avec
toute l'énergie de la foi ses expériences chrétiennes les jilus
intimes Qu'est-ce qu'une théologie, si elle n'est jias le reflet
d'une forte jiersonnalité La mise au jiremier jiian du chrétien
actif cju'était Louis Emery, même au prix de l'effacement momentané

du théologien, n'est donc point jiour nous déplaire.
Mais n'y a-t-il pas une autre raison à cette substitution de

l'homme au théologien? Esquisser en quelques mots la théologie

de notre ami, au fond, n'est pas facile. Pourquoi Parce



364 ALOIS FORNEROD

que Emery était le représentant d'un courant théologique, plus
que l'homme d'une idée ou d'un système.

Certes, il avait ses vues à lui. Ses convictions Ihéologiques
étaient fortes, bien accentuées ; il ne craignait pas de les
affirmer sans réticence, sans craindre la contradiction, mais
nous ne pouvons pas parler d'un système Emery, comme du
système de Rothe, Baur ou Frank. Il a été parmi nous, modestement,

un représentant énergique, convaincu, du courant de la
théologie exjiérimentale ou de la conscience.

En i885, il publiait sa thèse de licence en théologie : Analyse
et critique de VIntroduction à la dogmatique de Schleiermacher.
Ce n'est jias en vain que, jeune homme, il s'est jilongé dans
l'étude des œuvres du père de la théologie moderne. Ajirès
Schleiermacher, c'est Ritschl cjui a ie plus agi sur lui. Le
résultat de ses recherches sur la théologie du professeur de

Göttingen, il l'a donné dans des travaux présentés à notre
Société, qui sont devenus six articles jmbliés dans la Bévue de

théologie et de philosophie, de 1887 à 1889. Mais Louis Emery
n'a pas seulement subi l'influence de la théologie allemande,
il a été l'élève enthousiaste de Charles Secrétan et de sa

philosophie de la liberté. Il a eu jiour maître Eugène Dandiran,
l'initiateur à la théologie spiritualiste jiar excellence, celui que
nous pleurons encore. Ces influences lausannoises, combinées

avec les influences allemandes, ont eu jiour effet cjue Emery
n'a jamais été asservi à un système particulier.

Nous aimerions indiquer la marque jiersonnelle de Louis
Emery. Malheureusement notre étude ne saurait avoir un caractère

scientifique. Elle devrait reposer pour cela sur des

documents, sur les écrits, sur les cours de notre ami. Impossible de

relire toutes ses œuvres dans le j*eu de temjis que nous avons
eu pour jiréparer cette séance. Nous sommes donc forcé de

nous contenter d'impressions.
En rendant compte de l'activité théologique de notre Société

au cours de ses quarante années d'existence, M. le professeur
Narbel remarquait dernièrement cjue les questions d'autorité,
d'inspiration, de révélation de la Bible étaient la préoccupation
centrale des premières années de notre Société. Il y avait à cela

une raison jirofonde. La cause qui se débattait n'était autre que
celle de la méthode en dogmatique. Les partisans de l'autorité



IN MEMORIAM : LOUIS EMERY 365

extérieure et ceux de l'autorité interne étaient aux jirises. Le

professeur Astié, reconnaissant l'importance décisive du jiro-
blème de l'autorité, y revenait sans cesse.

Pour Louis Emery, la ejuestion était tranchée ; il a pratiqué
sans réticence, sans concessions, dans tous ses cours et toutes
ses études, la méthode de l'autorité interne. Du moment que la

religion n'est pas en premier lieu un corps particulier de

doctrines, révélées d'une manière extérieure, mais qu'elle se manifeste

par la piété, ayant son foyer au centre même de la
personnalité humaine, dans un sentiment de eléjiendance absolue,
il y a un contact intime entre la conscience religieuse et la vérité
religieuse. Sans ce contact, il n'y a pas de vérité cjui jiuisse se

justifier, se légitimer. De même que la lumière se manifeste
comme lumière sur notre rétine, de même la vérité salutaire se

légitime directement à l'âme.
Aussi, avec Louis Emery, les questions si discutées autrefois

perdent-elles de leur acuité. Si la révélation, si l'insjiiration, si
l'autorité en matière religieuse sont d'ordre interne, sont les
éléments qui constituent une jiersonnalité religieuse, il est sujier-
flu de vouloir reconnaître ces éléments à des signes extérieurs.
Ils se font sentir par le contact même avec les personnalités qui
ont fait l'éducation religieuse d'Israël, et avec la jiersonnalité
religieuse par excellence, notre Seigneur et Sauveur Jésus-
Christ.

Par contre, la question qui reste délicate est celle du triage à

opérer parmi les données historiques de la religion juive et
celles du christianisme primitif. Quels sont les éléments éternels,
qu'est-ce cjui est jiassager. transitoire, relevant des formes de la
mentalité d'une époque particulière? Car pour Louis Emery il
ne suffit pas qu'une croyance se trouve dans la Bible pour que
le chrétien soit obligé de l'accepter. Que de fois ne Favons-nous

pas entendu dire: ce Avec notre jioint de vue, nous jiouvons
faire une théologie biblique impartiale, nous n'avons qu'à
étudier les sources et à en faire apjiaraître toutes les nuances,
sans nous inquiéter de savoir si les conclusions sont d'accord
avec nos conclusions dogmatiques jiersonnelles». Aussi notre
ami a-t-il j>u présenter des études de théologie biblique d'une
haute impartialité. Prenons comme exemple son travail sur la
doctrine de l'expiation. C'est une étude fouillée des textes, qui

24



366 ALOIS FORNEROD

lui faisait conclure cjue la notion de l'expiation juridique était
absente de nos évangiles, que, jiar contre, elle se trouvait dans
les épîtres, en particulier dans celles de Paul. Mais cette doctrine
qui froissait sa conscience chrétienne, il estimait eju'elle n'était
jias un élément vital, permanent, de l'Evangile, eju'elle s'exjdiquait
jiar l'analogie qui se présentait naturellement à un juif, par la
comjiaraison de la mort de Christ et l'institution des sacrifices,
qu'elle était en définitive une manière juive de comprendre
l'œuvre de notre Sauveur.

Avec la méthode d'autorité interne, notre ami aspirait à faire
une théologie exjiérimentale. Il préférait même cette ajijieilation
à celle de ec théologie de la conscience ». Comment procède le

savant lorsqu'il fait œuvre de science Il observe les manifestations

variées de la réalité qu'il étudie, il groupe les phénomènes

semblables ; de leur comparaison, il fait jaillir les caractères

généraux, il induit des lois.
Pourquoi ne pas jirocéder de la même manière en théologie

Le christianisme nous présente des faits en grand nombre, faits
extérieurs, états intérieurs des âmes et des consciences. Une

théologie vraiment scientifique ne doit-elle pas avoir une largeur
de vue qui jiermette d'embrasser fe vaste domaine des phénomènes

religieux, des faits chrétiens, dans toute leur complexité

pour en faire jaillir les données générales, qui se transforment
naturellement en doctrines? C'est là la marche suivie dans cette

monograjihie de haute valeur qu'il a fait paraître dans ie Livre
d'or de notre Université en 1892 : La conscience morale au

point de vue chrétien. Ce sont parmi ses meilleures pages. Il
étudie tout d'abord les caractères formels des faits de conscience :

la conscience est impérative, spontanée, elle a la prétention d'être
obéie. Elle juge nos actes sur l'intention, elle s'applique à notre
conduite personnelle et non à celle des autres. Elle varie soit en

iniensité, soit en contenu, mais elle représente toujours un idéal
supérieur à la réalité. Après les caractères formels, il examine
les caractères qui résultent du contenu des jirononcés de la
conscience morale, ainsi la subordination du bien-être de l'individu

au bien-être de l'ensemble, et la subordination de nos
devoirs naturels à notre volonté réfléchie, c'est-à-dire de notre

corps à notre esprit. Et ce n'est cju'après avoir étudié tous ces

caractères cju'il aborde la cjuestion de la genèse historique de



IN MEMORIAM : LOUIS EMERY 3Ô7

la conscience. Et comme il procède dans son étude sur la
conscience morale au point de vue chrétien, il agit jiour la tractation

de sa dogmatique.
Son cours de dogmatique commence par une jihilosophie de

la religion. Et la première question abordée est : Qu'est-ce que
la religion Pour y répondre, il étudie dans le détail les données
de l'histoire des religions. Six jiaragraphes y sont consacrés.
Et c'est de tous ces éléments cju'il fait sortir ce qu'il envisage
comme l'essence de la religion. Après la philosojihie de la
religion, il aborde la première section de sa dogmatique, qu'il intitule

: ee Les données fondamentates de l'expérience religieuse».
Et pour cela il passe en revue : les données de l'exjiérience
religieuse générale, les données de l'expérience chrétienne, les

données de l'expérience chrétienne protestante.
L'application de la méthode expérimentale en dogmatique

soulève des objections. L'historien aborde bien les religions par
leur côté extérieur, ce sont des rites, des croyances formulées,
des actions réalisées qui se jirésentent à lui. C'est par les

manifestations religieuses cju'il cherche à pénétrer l'esprit d'une

religion. Il va de l'extérieur à l'intérieur. Le fidèle, au contraire,
— et le dogmaticien n'est-il jias un fidèle, un croyant — vit de

sa piété. Elle est une flamme intérieure ; sa foi est une vision
de son âme ; elle crée des actes, des attitudes, des croyances.
Elle va de l'intérieur à l'extérieur. L'apjilication exclusive de la
méthode exjiérimentale en théologie, sans déviation aucune, n'a-
t-elle jias jiour effet de placer sur le même plan les données des

faits extérieurs et les données fournies par les mobiles de la vie
intérieure du croyant On a accusé parfois notre ami de ne pas
creuser les problèmes, de rester à leur périphérie. Partisan des

solutions claires, amoureux d'une logique formelle, il sacrifiait
parfois, pensait-on, à son amour des soiutions simjiles. Cette

apparence de superficialité, car ce n'est qu'une apparence, ne
viendrait-elle pas plutôt de l'application rigoureuse de sa
méthode exjiérimentale En plaçant sur le même jilan les données

des faits extérieurs et les mobiles intérieurs de l'âme
chrétienne, il semble atténuer l'inspiration même de l'âme
chrétienne, ce qui n'était certes ni son intention, ni sa volonté.

Prenons un exemple : le problème de la sainteté de notre
Sauveur. Louis Emery reconnaît franchement que l'affirmation



368 ALOIS FORNEROD

de la sainteté de Jésus-Christ est un jiostulat de la conscience

chrétienne, ce En revendiejuant, nous dit-il, pour le Christ, le
caractère de la sainteté, la conscience chrétienne ne fait-elle que
constater un fait historique, ou bien fait-elle un acte de foi, un
acte créateur C'est évidemment la seconde alternative jiosée

qui est la juste. » Donc, aux yeux de notre ami, l'affirmation de

la sainteté de Christ jaillit de la conscience chrétienne elle-même.
Cela ne i'emjiêchera jias de jdacer sur le même jdan les trois
facteurs qui ont, d'après lui, concouru à la formation de la foi
à la sainteté de Jésus-Christ, ee Le premier, nous dit-il, est
l'affirmation jiersistante de la conscience morale que le devoir doit
et peut devenir une réalité. En dépit de nos chutes morales, elle

ne cesse de nous dire eetu jieux» en même temjis que eetu dois».
Nous sommes ainsi intérieurement contraints à affirmer la
possibilité de la réalisation de l'idéal moral. Le second facteur est
le témoignage de la vie de Jésus et de Jésus lui-même. Rien
dans ce que nous connaissons de sa vie ne nous autorise à infirmer

cette déclaration catégoricjue : Qui de vous me convaincra
de jiéché Le troisième motif, enfin, de notre foi à la sainteté
de Jésus-Christ est le caractère singulièrement bienfaisant de

l'action morale cju'il n'a cessé d'exercer sur tous ceux cjui ont
cru en lui. » Ces trois facteurs sont-ils vraiment de même ordre?
Le dernier, le contact de l'âme jiécheresse avec ie Christ-Sauveur

n'est-il jias ie facteur prépondérant, jiarce cju'il met en
évidence la source même des expériences chrétiennes Et ce

n'est cju'une fois que ce facteur agit, que les deux autres, le

facteur logique et le facteur historicjue, prennent quelque valeur.
La méthode expérimentale, à elle seule, ne conduit-elle pas parfois

à une vue un jieu trop extérieure des jiroblèmes religieux ;

ne doit-elle pas être comjdétée jiar une vue interne de la foi du

croyant, du dogmaticien? Certes, Louis Emery connaît cette

vue interne, mais en la jdaçant sur le même jiìan cjue les
observations extérieures, n'en est-elle pas un jieu obscurcie

Avec la méthode de la théologie expérimentale, il importe de se

rendre compte de la base que le dogmaticien assigne à son édifice
Cette base devient souveraine, elle commande la construction.
Du moment cju'il n'y a Jias l'autorité d'une institution ecclésias-

ticjue, ou celle de livres mis à jiart [iour décider les matériaux
qui doivent entrer dans la construction, l'idée centrale du système



IN MEMORIAM : LOUIS EMERY 36g

dogmatiejue devient la norme ; elle fait le déjiart entre les

éléments essentiels des traditions religieuses et les éléments périmés

jiar le temps.
Pour Louis Emery, Sa base est le royaume de Dieu, ee Le

meilleur moyen pour apprécier la valeur jiratique d'une religion,
nous dit-il. c'est d'une jiart de mesurer sa concejition du souverain

bien à l'échelle des conditions que doit remjilir un bien

jiour mériter véritablement le titre de bien suprême ; d'autre
part, d'examiner si, et dans quelle mesure, cette conception est
fondée sur les données de l'exjiérience religieuse. On jieut dire
également cjue c'est à sa notion du souverain bien que l'on jieut
mesurer le mieux la valeur théorique d'une religion, autrement
dit la valeur de sa concejrtion générale de l'univers, cette notion
imjdiquant une réponse déterminée à la question de la raison
d'être de l'univers. Enfin, en employant cette notion comme

princijie directeur, on aboutit à une exjmsition du contenu
doctrinal d'une religion aussi organicjue que possible. » Or, pour les

chrétiens, le souverain bien est le Royaume de Dieu, ee Le
souverain bien et ie devoir sujirême des êtres humains c'est de

devenir membres du royaume de Dieu, nous dit-il, et de travailler

à sa réalisation, attendu cjue le royaume de Dieu, en tant
cjue société organisée d'êtres moraux obéissant filialement à la
volonté divine et appelés à vivre éternellement dans un monde
harmonieusement adapté aux besoins de ses habitants, constitue

le but sujirême de la raison d'être de la création. »

Cette notion du Royaume de Dieu constitue le centre de

l'enseignement de notre Sauveur, ce Sans nous jiréoccujier, nous dit
Emery, du degré d'authenticité des paroles rapportées à Jésus-

Christ par le Nouveau Testament, en jiarticulier par les Synoji-
tiques, mais en jiartant du fait que le Nouveau Testament est
le document classique de la religion chrétienne, nous sommes fondés

à dire cjue le but du ministère de Jésus- Christ a été de jirê-
cher et dejiréjiarer la venue du Royaume de Dieu ; il l'a considéré

comme le souverain bien.» ee Jésus ayant annoncé et toute la
première génération chrétienne ayant attendu la venue du Royaume
de Dieu jiour un terme n'excédant pas une vie humaine, et cette
venue n'ayant jias eu lieu, il faut, ou bien cesser de croire à la
vérité de l'Evangile, ou bien séparer la substance religieuse et
morale de celui-ci de la forme historique cju'il a revêtue au premier



3jO ALOIS FORNEROD

siècle, et distinguer ainsi entre la conception biblicjue du royaume
de Dieu et sa conception dogmatique, jiar quoi nous entendons
la forme sous laquelle, avec notre culture moderne, nous pourrons

enchâsser les éléments religieux et caractéristiques de la
bonne nouvelle du Royaume de Dieu. Nous prenons ce dernier
parti, chose facilitée jiar le fait que le caractère du Royaume
que Jésus-Christ a mis le plus en saillie, et cjui demeure à

toujours le caractère fondamental, c'est sa spiritualité. »

On a parfois reproché à notre ami d'être avant tout un moraliste.

La base sur laquelle il a édifié sa dogmatique est jiourtant
une base nettement religieuse. Quoi de plus religieux que la
notion même élu Royaume de Dieu Le Royaume de Dieu est

une réalité spirituelle, une société religieuse, affirmée par la foi
chrétienne. Et cette notion religieuse ne se laisse jias ramener
à un jirincipe métaphysicjue pur. Louis Emery n'est pas davantage
un rationaliste au sens philosophique, puisqu'il ne cherche pas,
comme base de son système, une idée abstraite comme celle
de substance ou de liberté, de laquelle il prétendrait déduire
l'explication de l'univers et de toutes ses manifestations.

La portée religieuse de la dogmatiejue de notre ami ressort
aussi de l'idée qu'il se fait de la piété, de la foi. On a dit qu'il
n'était pas un mystique ; non, la contemjdation extaticjue ne
convenait pas à l'homme d'action qu'il était. Mais la note intime
de la vie intérieure, de la vie de l'âme religieuse s'exjirime chez

lui dans des passages cju'un mystique contemjilatif signerait,
ec La foi chrétienne, lisons-nous dans sa leçon inaugurale du 3o

octobre 1890, est aussi la foi à notre Seigneur Jésus-Christ
comme à celui qui a réalisé parfaitement la loi morale et au
révélateur jiarfait de la volonté de Dieu à notre égard. Cette foi,
en nous attachant à la jiersonne de Jésus-Christ, en le rendant
continuellement présent à notre souvenir, en remjdissant nos
cœurs de son amour jiour nous, pénètre notre vie de la sienne,
nos sentiments de ses sentiments, nos pensées de ses pensées,
et fait naître en nous un esprit nouveau, cjui est l'esprit même
de Jésus-Christ, et, par là-même l'esprit de Dieu. C'est cet

esprit qui nous fait appeler Dieu notre Père, cjui nous conduit
dans la charité et dans la vérité, et nous donne l'assurance de
la vie éternelle. » Et plus loin : ee II y a dans le sentiment
religieux, comme clans tout autre sentiment, quelque chose d'intime.



IN MEMORIAM : LOUIS EMERY" 371

d'immédiat, de caractéristicjue, que l'analyse ne parvient pas à

saisir complètement. Il en est comme d'un parfum précieux
renfermé dans un flacon ; on ne jieut ouvrir ce dernier et analyser
son contenu sans laisser évaporer une jiartie de celui-ci. Le
sentiment du jiéché, par exemjile, ne pourra être compris dans son

tragicjue sérieux cjue par i'homme qui croit en un Dieu juste et
saint. Le caractère propre de la communion du chrétien avec
Dieu ne saurait être exactement reproduit par quelqu'un qui
n'en a fait aucune expérience personnelle. Que jiourra dire un
théologien non chrétien de l'œuvre du Saint Esprit dans l'homme?
Comment comprendrait-il cette expression de l'apôtre Paul: eeCe

n'est jilus moi cjui vis, mais Christ cjui vit en moi»? Cette note
intime de la piété étonnera celui cjui ne voit en Louis Emery qu'un
moraliste actif ; elle ne surprend pas ceux qui le connaissaient
intimement, cjui savaient cju'il jiriait avec une candeur enfantine
et cju'il ne cessait de répéter le mot d'Adolphe Monod : ce II n'y
a, au fond, qu'une seule hérésie, c'est la négation du péché. »

Mais, il faut le reconnaître, Louis Emery avait, avant tout et

par-dessus tout, le tempérament moral d'un homme d'action.
Ce tempérament se reflète dans sa théologie.

Ce qui frapjie, en effet, chez lui, c'est le rôle prédominant
qu'il accorde à la volonté dans la vie spirituelle de l'homme.
Voyez l'idée qu'il se fait de la nature de l'homme. Voici ce

que nous lisons encore dans sa leçon inaugurale : ce L'homme,
comme tout être vivant, est essentiellement volonté, il veut être,
il veut vivre. Mais qu'est-ce que vivre? Vivre, c'est devenir, se

développer, se transformer en vertu d'une nécessité intérieure ;

cette transformation ou ce développement consiste dans le jias-
sage d'un état à un autre ; la nécessité intérieure qui fait faire
ce passage est la volonté, mécontente de l'état actuel, et asjii-
rant à un état meilleur. La volonté imjilique donc la faculté

d'éprouver des sensations, la sensibilité. Les sensations sont de

deux sortes : agréables ou désagréables ; les premières, conformes

à l'essence de la volonté, à son aspiration à la vie ; les

secondes, contraires. Ceci s'apjilique à tous les êtres vivants ;

car nous admettons avec Schopenhauer que la volonté n'implique

pas nécessairement la conscience d'elle-même. Ce cjui est

désiré peut l'être d'une manière vague et inconsciente. »

Si la volonté est l'élément essentiel, le nucleus de la nature



372 ALOIS FORNEROD

humaine, il ne faut jias être étonné cjue la volonté soit aussi considérée

comme la faculté maîtresse dans la formation du chrétien. Ce

n'est pas cjue Louis Emery ne se rende jias comjite des
éléments variés qui constituent l'expérience chrétienne. Mais si la
préjiondérance d'un de ces éléments constitue la diversité des

types chrétiens, la forme du christianisme ejui convient le mieux
à notre ami est celle qui envisage l'Evangile comme la jiuis-
sance cjui jiermet à l'homme d'épanouir sa personnalité par le

rayonnement de sa liberté.
ee L'homme, nous dit-il encore dans sa leçon inaugurale,

demande à ses dieux le pouvoir de réaliser sa volonté, autrement
dit le bonheur. Ce cju'il cherche donc dans la religion, c'est la
possession de ce cju'il envisage comme son souverain bien. »

ce Vis-à-vis de la loi morale, l'homme est dans une étrange situation

; il se sent à la fois jiuissant et impuissant à l'accomplir.
Cet accomjilissement, il le sent, ne jirésente jias d'obstacles
insurmontables ; théoricjuement il lui ajiparaît toujours comme
possible, et la conscience ne cesse pas de le lui affirmer. Mais
pratiquement, il lui semble souvent imjiossible, et cela parce cjue
sa volonté veut aussi des choses contraires à la loi morale, et

que cette division de la volonté est jiour elle une cause de
faiblesse. L'homme souffre de cette division intérieure, car, en

dépit de toutes les sollicitations contraires des sens, et des
arguments intéressés de sa raison, i! rend instinctivement hommage
à l'idéal moral et y pressent son vrai bien. De là le cri de toute
âme éprise de l'idéal: ce Je ne fais jias le bien cjue je veux, et je
fais le mal que je ne veux pas. Misérable que je suis, qui me
délivrera » C'est à cet état d'esprit cjue répond le christianisme.

Il est pour celui qui l'accueille par la foi une puissance
divine cjui vient mettre fin à la faiblesse morale de l'homme, et
lui donner le bonheur. La foi est donc l'instrument de cette
transformation spirituelle. » ee Par cette foi, il se sent l'enfant de

Dieu et l'héritier d'une vie éternelle. Cette assurance fait du
sentiment de dépendance absolue qui l'unit à Dieu une communion

joyeuse et confiante, où le chrétien fait l'expérience de sa
liberté. On conçoit combien la foi ainsi comprise est une force,
la force par excellence pour surmonter les tentations et les

épreuves de la vie. » Tout se transforme ainsi pour notre ami
en communion morale, en une subordination de notre volonté à



IN MEMORÏAM : LOUIS EMERY 373

celle de notre Père céleste, qui nous rend véritablement libres,
par une domination spirituelle sur le monde extérieur, jiar une
consécration d'amour à l'égard des hommes. La foi est avant
tout une domination spirituelle de notre volonté sanctifiée, jiu-
rifiée, trouvant dans la réalisation du Règne de Dieu l'éjia-
nouissement même de son être.

Si le tempérament moral d'Emery se, retrouve dans l'inspiration

de sa théologie, il se manifeste également dans sa jiréoccu-
pation des jiroblèmes moraux actuels. Certes, il ne dédaignait
pas la spéculation. Dans ses cours, il étudie les rapports du
christianisme avec tous les courants de la pensée jihilosojihi-
que. Mais il se soucie avant tout des conséquences jiratiques,
des conclusions directes à tirer tie ces spéculations. Une spéculation

ne se justifie jamais jiar elle-même, elle doit être appréciée

jiar ses fruits. Et comme la réalisation du christianisme
dans les conditions actuelles de la vie était jiour lui une
préoccupation constante, nous le voyons, dans son cours de morale
surtout, ne pas se contenter de dévelopjier des thèses
générales, de beaux principes théoriques toujours faciles à établir
tant qu'on reste dans le domaine des idées pures, mais qui se

heurtent à de singuliers obstacles lorsqu'on se place dans les

conditions concrètes de la vie. On a reproché à notre ami,
parfois, d'être un jieu casuiste. H y a bien de la casuistique dans

sa morale. Mais cette casuistique n'était jias de celles qui libèrent

les âmes du devoir, du sacrifice, du renoncement, de tout
ce qui coûte à une conscience, mais qui en fait le prix, la
noblesse. Jamais notre ami n'a cherché à faire fléchir le devoir,
l'idéal. Non, sa casuistique venait de ce qu'avec son esjirit jié-
nétrant, un esprit d'avocat, il aimait étudier les divers cas
soulevés jiar un jirincijie eie la morale lorscjue ce princijie était
envisagé au sein des situations les jilus concrètes et les plus
variées, cjue jirésente la réalité. C'était son sens jiratique qui
l'amenait à comjiarer, à analyser jusejue dans les détails, les
cas différents de l'ajijdication d'un même jirincijie.

Mais son temjiérament moral ne le jioussait pas seulement à

s'occuper théoriquement des cas concrets, elle le contraignit à

ne pas rester enfermé dans son cabinet de travail jiour
poursuivre une œuvre de pensée jiure. Il aimait à descendre dans
l'arène et à se faire le défenseur des causes qu'il estimait jus-



374 NOXE BIHLIOGRAPHIQUE

tes. Les persécutés, les œuvres morales, les œuvres sociales,
les efforts des Eglises, tout ce qui pouvait concourir à avancer
le Règne de Dieu, son beau Règne de justice, de sainteté et

d'amour, trouvait en lui un auxiliaire actif cjui ne craignait pas
de se compromettre, de se donner tout entier. Sa vie ne doit

pas être séjiarée de sa jiensée. Dans ses actes, il a montré l'ins-
jiiration même de sa théologie.

Certes, nous comprenons cjue tous les professeurs de théologie

n'aient pas fa même activité extérieure cjue notre ami.
Louis Emery était le premier à admettre la variété des types
religieux, des tempéraments chrétiens. Chaque personnalité doit
suivre son insjiiration particulière. II nous faut des érudits, des

mystiques, comme il nous faut des apôtres. L'essentiel, c'est d'être
fidèle à son idéal. Notre ami l'a été. H y a une unité jirofoncle entre
son travail de penseur et d'homme d'action. C'est une grande
force qui a disjiaru de notre vie sociale ; c'est aussi une grande
force cjui s'est éteinte dans le cercle des chrétiens qui pensent
et aiment l'affirmation courageuse de convictions chrétiennes
librement exjirimées.

A. Fornerod.

NOTE BIBLIOGRAPHIQUE

i. Analyse et critique de l'Introduction à la dogmatique de Schleier¬
macher. Lausanne, i885, 206 p. in-8D. (Thèse de licence en
théologie.)

2. La théologie d'Albert Ritschl exposée dans son enchaînement logi¬
que. Six articles publiés dans la et Revue de théologie et de
philosophie », en 1887, 1888 et 1889.

3. Religion et théologie. Leçon d'ouverture faite à l'Université de
Lausanne le 28 octobre 1890. Publiée dans la même Revue,
p. 533 et suiv., puis en 1891 sous forme de brochure.

4. Le problème de l'immortalité. Trois articles dans le <c Semeur vau¬
dois », 1891.

5. La conscience morale au point de vue chrétien. Dans le « Recueil
inaugural » publié par l'Université de Lausanne. 1892, in-4".

6. Le problème de la souffrance. Lausanne, 1893, in-12.
7. Rapport présenté â la Société vaudoise de théologie sur l'exercice

i8g3-i8g5. Lausanne, 1895, in-8°.
8. A propos d'une dogmatique (J. Bovon). Deux articles de la « Revue

de théologie et de philosophie », 1896.



IN MEMORIAM : LOUIS EMERY i"jb

9. Le miracle et le surnaturel (à propos du livre de P. Chapuis).
Ibid.. 1898; tiré à part, Lausanne. 1899, in-8°.

10. Morale et religion. VIe Conférence d'étudiants, à Sainte-Croix ;

Lausanne, 1901, in-12.
11. Evolution et révélation. Rapport présenté à l'Assemblée annuelle

de la Société pastorale suisse ; Lausanne. 1902, in-8".
12. Récits d'histoire biblique tirés du Nouveau Testament, Lausanne,

1903, in-12. Quatrième édition sous le titre Manuel d'histoire du
christianisme dès ses origines à nos jours, à l'usage des écoles

primaires et secondaires, 1914.

i3. Introduction à l'étude de la théologie protestante, avec Index
bibliographique. Lausanne, 1904, 700 p. in-8°.

14. Le christianisme de l'avenir. « Gazette de Lausanne», 3 et 4 février
1905.

i5. Dieu les mène (Sie müssen, de H. Kutter). Ibid., 3 et 4 juillet 1907.
16. Un projet de loi ecclésiastique. Ibid., i5 et 16 juillet 1908.

17. Le christianisme et les intellectuels, « Bibliothèque universelle »,
août 1909.

18. La Suisse, sa vie religieuse et morale. Conférence publiée dans
« Genève suisse », Genève, 1910.

19. Coup d'œil sur l'histoire de l'Eglise nationale du canton de Vaud,
de 1863 à igio. Lausanne, 1910, in-12.

20. Le culte public dans l'Eglise nationale du canton de Vaud. Recueil
des rapports au Synode, Lausanne, 1912.

21. Uespérance chrétienne de l'au-delà. Extrait de la ce Revue chré¬
tienne », Lausanne, I9i3, 92 j). in-8°.

22. Les symptômes de progrès religieux dans le protestantisme suisse
de 1 goy à igi3. ee Gazette de Lausanne », 26 et 28 juillet igi3.

a3. L'eschatologie de l'apôtre Paul. « Revue de théologie et de philo¬
sophie », novembre i9i3.

24. La doctrine de Vexpiation et VEvangile de Jésus-Christ. Ibid., juil¬
let et septembre 1914.

25. En collaboration avec M. le pasteur A. Fornerod, Le Royaume de

Dieu. Exposition abrégée de l'Evangile à l'usage des catéchumènes.

Lausanne, 1897; 4e édition en 1911.
Divers comptes rendus dans la ce Revue de théologie et de philoso¬

phie », années 1891, 1899, 1907 et 1908.

(Nous n'avons pas fait figurer dans celte note les articles consacrés
à la politique et aux questions sociales qu'Emery a jmbliés dans divers
journaux vaudois.)


	In Memoriam : Louis Emery 1862-1915

