
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 3 (1915)

Heft: 17

Artikel: La notion d'expérience : essai de définition négative

Autor: Carrel, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379963

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379963
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA NOTION D'EXPERIENCE

ESSAI OE DEFINITION NEGATIVE

Les mots de nos langues humaines sont un peu comme
le e< ciron » (i) immortalisé par Pascal. Véritables atomes

qui se jouent à la superficie des relations sociales, ils ne
révèlent d'ordinaire la complexité de leur contenu et
l'immensité de leur pouvoir que jiar les révolutions dont ils
déchaînent un beau jour le cataclysme, pour notre plus
grand profit ou notre plus grand malheur. On peut dire sans

exagération que l'histoire d'une époque se confond souvent
avec l'histoire d'un certain mot. Les lames de fond qui
soulèvent périodiquement les peuples vivants se résolvent en
dernière analyse dans un effort collectif en vue d'approfondir le
sens d'une expression, en vue de l'approfondir et de s'en
nourrir. Heureux les peuples dont les guides intellectuels
sauraient deviner et filtrer à propos les aspirations Il suffit, à

de certains moments, d'un seul penseur pour faire faire à

l'humanité l'économie de plusieurs guerres. Préciser le sens
d'un mot, c'est parfois livrer des batailles.

(i) Le ciron, animalcule qui nous « offre dans la petitesse de son corps
des parties incomparablement plus petites, des jambes avec des jointures,
des veines dans ces jambes, du sang dans ces veines, des humeurs dans ce

sang, des gouttes dans ces humeurs, des vapeurs dans ces gouttes...» et...
« dans l'enceinte de ce raccourci... une infinité d'univers, dont chacun a son
firmament, ses planètes, sa terre;... dans cette terre, des animaux, et enfin
des cirons, qui... » (Pensée sur les deux infinis.)



34o RORERT t:ARREL

Le mot dont cet. article voudrait préparer la définition est

peut-être moins étranger qu'il ne semble aux luttes qui
depuis cjuatre siècles ensanglantent les nations d'Europe (i).
On le chercherait toutefois bien vainement sur la liste des

mots d'ordre qui ont galvanisé les foules pendant ce lemjjis-
là. Aucun soldat n'est allé au feu, ni même aucun électeur
aux urnes, en le j>renant pour cri de ralliement. Son influence
n'a bouleversé directement cjue le monde de la pensée :

mais on peut dire cjue sur ce terrain cette influence détrône
successivement toutes les autres. C'est au nom de
l'expérience, en effet, cjue les savants modernes, depuis Bacon,
ont exorcisé progressivement toutes les routines que la

Scolastique décadente avait canonisées. Routines en astronomie

; routines en géographie ; routines en chimie ; routines
en médecine, etc. Au xixe siècle, l'expérience a continué
de reculer les limites de son empire ; elle a fait entrer l'histoire

et la fisyehologie dans le cercle de sa juridiction.
Aujourd'hui encore c'est le duel de l'expérience et de la

routine cjui explique les principaux épisodes de la grande
lutte des idées. On peut même avancer que le duel est entré
dans sa phase résolutive et cjue la nouvelle victoire qui se

préjiare classera définitivement l'expérience parmi les
facteurs indispensables du progrès humain, à tous ses degrés
et sous toutes ses formes. L'effort original des penseurs
contemporains ne vise rien d'autre, en effet, cjue d'assouplir
les conditions de l'expérience scientifique et de chercher les

procédés particuliers grâce auxquels la méthode moderne

pourra enfin régénérer les discijilines jusqu'ici réfractaires

(i) A quoi tendent, en eilet, consciemment ou non, et à travers bien des

détours, les guerres de religion au xvie siècle, sinon à l'établissement d'un
régime où chacun pourrait soumettre les préceptes de la religion officielle
au contrôle de l'expérience, l'expérience de la conscience individuelle —
De quelles sourdes aspirations la guerre de Trente Ans, au xvne siècle, est-
elle la résultante visible Ne sont-ce pas les aspirations qui minaient alors
de toute part l'impérialisme féodal et cjui préparaient l'avènement d'une
Europe organisée conformément aux exigences de l'expérience, l'expérience
des consciences nationales? — Etc., etc.



LA NOTION »'EXPÉRIENCE 34l

de la philosophie el de la théologie. Qu'est-ce cjue celte
<e intuition » et cpi'est-ce cjue cette « expérience religieuse »

dont l'exju'ession, sinon la signification, a pénétré désormais
dans le grand public Ne sont-ce pas là des tentatives
méritoires pour soumettre à l'activité rénovatrice des esprits la

double expérience mystique des Anciens, celle des réalités

métaphysiques et celle des réalités surnaturelles
Les lignes suivantes n'introduiront pas le lecteur dans les

péripéties de ces récentes tentatives. Cet article n'est pas
une chronique de la pensée philosophique et théologique.
Ni l'intuition bergsonienne, ni l'exjiérience religieuse de

W. James n'y seront directement effleurées. Il n'y faudra
même pas chercher des éclaircissements sur la nature et le
mécanisme de l'expérience méthodique, telle cjue les savants
l'ont peu à jieu élaborée et accréditée. Le but de cette étude
est tout simplement d'aborder le problème de l'expérience
par le commencement, en essayant de définir l'expérience
en général et de la définir négativement par l'élimination de

quelques équivoques aussi fréquentes qu'indésirables.

Voyons d'abord comment le mot « expérience » se définit
de lui-même à travers l'emploi spontané cjue nous en faisons
tous au hasard de nos conversations et de nos écrits. Situer
un terme, dans le discours, c'est implicitement le définir.
A l'origine du flair cjui nous guide quand nous usons d'un
mot familier, il y a toujours une idée, une ce idée » au sens

étymologique, c'est-à-dire une «vision», la vision de l'objet
dont ce mot tient la jjîace. Celle vision assurément est
rarement exhaustive et j>récise ; mais il est rare aussi qu'elle ne

porte pas sur une propriété fondamentale de l'objet
intéressé et l'on peut poser en principe qu'une définition plus
complète a généralement tout avantage à partir de cette
e< idée » comme d'une amorce naturelle et d'une ébauche

privilégiée.
Cette ee idée », quelle est-elle, quand il s'agit de l'expé-

rience? Quelle ee vision » trouverons-nous, toujours la même,



342 ROBERT CARREL

ce derrière la tête » de ceux qui pensent et cjui parlent ee

expérience » Ce n'est pas sur ce point cjue peuvent s'élever les
contestations. Tout le monde conviendra cjue si l'expérience
signifie quelque chose, elle signifie avant tout l'apparition
dans notre esprit d'une connaissance personnelle. Connaître

par expérience, c'est le contraire de connaître jiar ouï-dire.
Expérimenter, c'est se passer d'un intermédiaire dans le

commerce de notre intelligence avec la vérité ; c'est aller au
vrai par nos propres moyens et c'est le contempler face à face.

Ainsi formulée, toutefois, en termes généraux, l'idée
commune, sous-jacente au mot e< expérience », se prête facilement

aux malentendus. En définissant l'expérience par
simple opposition aux connaissances qui nous viennent du
témoignage, nous ouvrons la porte à deux erreurs; deux
erreurs cjue le bon sens ne suffit pas d'ordinaire à faire éviter

pratiquement, et qu'il convient par conséquent d'exclure
en ce moment explicitement.

1. C'est en effet une tentation bien forte j>our l'esprit que de

transformer en incompatibilités réelles les oppositions
prononcées par le logicien dans le seul monde des abstractions.
La main droite se définit par opposition avec la main gauche.

Cette opposition n'empêche pas, cjue nous sachions,
l'alliance des deux mains. Il n'importe. Dès que la possibilité

d'une coopération ne saute pas aux yeux, comme dans
cet exemple, nous penchons, d'instinct, à déclarer ennemies
et réciproquement nuisibles, les choses cjue nous avons
primitivement opposées, dans le seul but de les distinguer
et de les énoncer. C'est ainsi cjue la distinction des classes

deviendra la lutte des classes. C'est ainsi cjue l'expérience
se posera en antagoniste du témoignage ou, comme on dit
souvent, de la foi. (r)

(1) Est-il besoin de dire cju'en constatant le t'ait et les inconvénients de

celte sorte d'assimilation, entre le témoignage et la foi, nous n'entendons
nullement prendre cette assimilation à notre charge? La faculté de croire
a généralement besoin, il est vrai, pour s'éveiller de recevoir son objet du
dehors par la voie du témoignage. Il ne s'ensuit pas cependant que ce



LA NOTION D'EXPÉRIENCE 343

Or, s'il est un cas où la distinction théorique de deux
fonctions, loin d'impliquer une mutuelle aversion de leur
part, insinue au contraire leur aptitude à se rejoindre et à

se compléter, c'est certainement le cas de l'expérience et du
témoignage. Qui donc pourrait nier cjue de tous les phénomènes

qui fixent notre attention, un nombre considérable
doit ce privilège à tout autre chose cjue le pressentiment
j>ersonnel que nous aurions de leur valeur intrinsèque et de
leur importance Nous les remarquons, simplement parce
qu'on nous les fait remarquer. C'est au témoignage qu'ils
doivent de mordre sur notre esprit et de devenir ainsi objets
d'expérience. Au témoignage, ou plus exactement aux
formes multiples par où le témoignage se glisse dans notre vie

pour l'impressionner jusqu'à des profondeurs souvent
insoupçonnées. Car le témoignage ne consiste pas toujours dans la

parole parlée, orale ou écrite, encore moins clans ces paroles,

en quelque sorte officielles, jiar lesquelles un témoin
exuipe ouvertement de sa qualité de témoin. Ce sont là les
artères principales du témoignage. Mais à côté eie ce réseau

tajjageur il y a les mille canaux silencieux de l'exemple, j>ar
où l'attitude d'autrui s'infiltre dans notre vie pour en influencer

les initiatives et en orienter à notre insu les expériences.
C'est là, sans doute, ce cjue l'on veut dire, quand on définit

l'homme, ce un animal enseigné ». C'est en tous cas ce que
nous voulons dire quand nous définissons le témoignage
comme l'associé de l'expérience et non son adversaire, comme
son fournisseur et non son parasite.

Le témoignage et l'expérience ne sont donc j>as comme
les deux plateaux de la balance. L'exaltation de l'un ne

besoin soit constant, ni par conséquent que le discrédit du

témoignage, mérité ou non, doive nécessairement rejaillir sur la foi. Il est des

cas, et la foi religieuse en est un, où le croyant, peut puiser parfois dans
l'ardeur de ses propres aspirations la force d'élaborer lui-même mentalement

la formule humaine de certaines réalités invisibles. La foi des

prophètes, des voyants, se passe du témoignage ; ou mieux, elle, est elle-même

un témoignage. Mais ce genre de témoignage contredit si peu l'expérience
qu'il en est au contraire une forme et un compartiment.



344 ROBERT CARREL

marque j>as nécessairement l'abaissement de l'aulre. Loin
de restreindre l'activité d'ordre expérimental, la multiplication

des témoignages tend plutôt de sa nature à l'intensifier
et à l'enrichir. Mais il y a jilus. L'expérience, elle-même,
quand elle trouve enfin l'occasion de se déployer, ne
supprime jias toujours, tant s'en faut, l'utilité du témoignage
cjui l'a fait naître. Il y a des cas où l'expérience confirme le

témoignage, non seulement en ce sens qu'elle en démontre
la veridiche ; mais en ce sens encore qu'elle en fixe et

qu'elle en élargit l'exercice. En d'autres termes, le

témoignage n'est pas toujours un instrument provisoire de connaissance,

et l'expérience n'a jias toujours pour effet de reléguer
cet instrument au galetas. 11 y a des circonstances où l'expérience

étanconne la déjxisition des témoins, sans nous
mettre pour cela en contact direct avec l'objet dont il est

témoigné. A force, par exemple, de contrôler le récit des

voyageurs par tous les mouvements commerciaux, politiques,

militaires, littéraires dont nous avons l'expérience
intuitive, nous finissons par connaître, de science certaine,
l'existence cC en quelque mesure, la physionomie de Pékin.
Pékin devient pour nous objet d'expérience indirecte. Mais
cette expérience, si solide qu'elle soit, ne supprimera jamais,
bien au contraire, l'intérêt cjue nous prêtons aux récits des

voyageurs. Car le jour où, par hypothèse, tous ces récits
s'évanouiraient complètement dans notre esprit, sous le coup
d'une brusque amnésie, nous aurions beau continuer de

percevoir, autour de nous, les mêmes mouvements ci-dessus
mentionnés, nous resterions incapables d'en dégager la
signification et de les faire converger de telle sorte que
l'existence et la physionomie de Pékin s'en trouvassent
reconstituées, à la façon d'une projection lumineuse, sur le
fond blanc de notre souvenir aboli. Si le témoignage est

généralement le préparateur de l'expérience, l'expérience à

son tour est donc aussi parfois le support, le cadre, l'armature

d'un tableau que le témoignage a dessiné et continue
seul de dessiner pour notre esprit.



LA NOTION D'EXPÉRIENCE 345

Mais, au fait, n'en serait-il pas toujours ainsi? En décrivant

le rôle de l'expérience dans certains cas d'information
testimoniale, n'aurions-nous pas tracé sur un terrain plus
particulièrement favorable les lignes essentielles cjue ce rôle
présente dans tous les cas sans excejition L'expérience
fait-elle jamais autre chose qu'étayer et consolider une
connaissance dont elle-même n'est pas l'organe préhenseur

Certes, nous n'ignorons pas l'objection qu'une telle hyj)o-
thèse fait aussitôt surgir dans les esprits. Quand donc, se

dira-t-on, le caractère expérimental d'une connaissance
éclate-t-il avec évidence aux yeux de tous N'est-ce pas
lorsque cette connaissance procède de l'exercice normal de

notre ajqiareil sensoriel « Je l'ai vu, dis-je, vu, de mes

propres yeux, vu... » c'est la formule idéale de l'expérience.
Or, la connaissance sensible est exactement aux antipodes
de la connaissance testimoniale. L'objet qu'elle envelojjpe
est ce notre » objet ; c'est, dans toute la force du terme, un
ee jihénoniène », c'est-à-dire une apjiarition immédiate. Loin
donc que le caractère expérimental soit un vêtement qu'il
faille superposer à toutes connaissances sans exception, ne
faut-il pas admettre bien plutôt qu'il y a des connaissances

qui sont expérimentales d'emblée et, en quelque sorte, j>ar
droit de naissance, et cjue ces connaissances sont celles-là
même qui s'opposent aux informations testimoniales par la
nature intuitive (i) de leurs objets

(i) Le mot « intuition », tel que nous l'employons au cours de cet article,

doit être pris en son sens le plus commun, pour signifier l'appréhension
directe et personnelle d'un phénomène. Intuitions, par conséquent, que toutes
les connaissances qui nous viennent spontanément des sens extérieurs.

L'intuition bergsonienne, à laquelle bien des gens ne peuvent plus
s'empêcher de penser exclusivement, dès cpi'on leur parle d'intuition, représente
simplement une espèce, mais non pas certes la moins importante, du geni'e
intuition. Sauf contre-sens de notre part, il y aurait intuition au sens de
M. Bergson, toutes les fois qu'un esprit observant l'univers à travers ses

idées systématisées et non pas seulement à travers ses yeux de chair, en
verrait apparaître phénoménalement et dans leur mouvance concrète les

lignes générales. Tel l'aéronaute embrasse d'un seul coup d'œil, synthéti-



346 ROBERT CARREL

Rien de jdus logique, en un sens, que cette façon de

raisonner. Les erreurs s'enchaînent, en effet, tout comme les
vérités. Quand on a commencé par exaspérer jusqu'à
l'exclusivisme la distinction qui sépare l'expérience et le

témoignage, il est tout naturel, il est inévitable cjue l'on exagère
jusqu'à l'identification le rapport de l'expérience avec nos
facultés d'information directe et personnelle. La première
erreur consistait à dire : pas d'expérience sans la connaissance

intuitive de l'objet expérimenté. La seconde aboutit à

déclarer : l'expérience n'est rien d'autre, au fond, cjue cette
intuition elle-même. L'intuition, condition nécessaire de

l'expérience ; c'est l'erreur que nous venons de signaler.
L'intuition, condition suffisante de l'expérience ; c'est l'erreur
qu'il nous reste à démasquer.

a. Qu'on nous comprenne bien, toutefois. En critiquant
l'identification susdite, nous ne voulons pas contester que
la connaissance sensible ne possède à un degré supérieur
l'allure expérimentale et nous accordons sans difficulté cjue
cette allure, chez elle, coïncide avec la tournure intuitive
des objets enveloppés. Notre critique jiorte uniquement sur
le point de savoir s'il faut aller au delà d'une coïncidence
et affirmer cjue la connaissance sensible est expérimentale
en raison même de son caractère intuitif. Qu'on ait une
tendance naturelle à le supposer ainsi, c'est ce cjui s'explique

aisément de par cette coïncidence cjue nous venons de

reconnaître entre le caractère intuitif et le caractère expérimental

de nos connaissances sensibles. Que cependant nous
soyions fondés à le nier, c'est ce que nous voudrions tout
au moins laisser entrevoir.

Nous jjourrions, à la rigueur, nous contenter d'inférer
notre droit scolasticjuement, en nous basant sur ce cjue nous
avons dit plus haut touchant la jiossibilité d'expérimenter

queinent, les méandres d'une rivière pendant que le promeneur en recherche
laborieusement le dessin par totalisation de souvenirs et raisonnement
discursif.



LA NOTION D'EXPÉRIENCE 347

un objet sans en avoir l'intuition personnelle. Dès là cjue
l'intuition niest pas la condition nécessaire de l'expérience,
elle ne peut en être, a fortiori, la condition suffisante.
Qu'il y ait un seul cas où l'objet devient expérimental sans
le secours de l'intuition, et l'on ne pourra concevoir aucun
cas où l'intuition engendrerait, par elle seule, la connaissance

expérimentale. Il n'y a jamais qu'une cause pour pro-
duire un certain effet et si je puis expérimenter l'existence
de Pékin sans m'être jamais rendu dans cette ville, c'est

cjue ia cause de toute expérience, quelle qu'elle soit, doit
être cherchée ailleurs cjue dans l'intuition de l'objet exj)éri-
menté.

Mais nous pouvons procéder moins abstraitement. Nous

pouvons citer des exemjjîes où l'intuition, de l'aveu de tous,
ne s'achève d'aucune façon en une connaissance expérimentale.

C'est ainsi que l'halluciné voit, et voit intuitivement.
Nul intermédiaire entre son esprit, et l'image dont il a la
sensation ee objective ». Personne cependant ne dira que
l'halluciné expérimente un objet. C'est ainsi encore cjue
notre imagination, à nous tous, crée sans cesse des tableaux,
tableaux d'idées ou tableaux d'images, dont nous appréhendons

directement le scheme constitutif. Quel intermédiaire
pourrait-on bien supposer, en effet, entre l'imagination et

l'esprit, cju'on ne puisse intercaler, avec bien plus de

raisons, entre le phénomène sensible et le moi pensant Nulle
part la connaissance n'apparaît plus intuitive. Or, nous ne
sachons pas cjue l'on ait jamais songé à faire rentrer l'expérience

et l'imagination l'une dans l'autre. Tout au contraire,
c'est en défiance de l'imagination, beaucoup plus sans doute
qu'en défiance du témoignage, que l'on invoque si souvent
l'autorité de l'expérience.

Où voulons-nous donc en venir A renverser la définition
commune de l'expérience, en éliminant de cette dernière
tout élément de connaissance personnelle ou intuitive Non

pas, assurément. L'expérience est bien vraiment une connaissance

personnelle, une intuition. Mais, et c'est ce qu'on a



348 ROBERT CARREL

souvent tendance à perdre de vue, l'expérience n'est pas la
connaissance personnelle ; elle n'est pas l'intuition. Elle est

simplement la connaissance personnelle de quelque chose,

l'intuition d'une certaine qualité précise. Et c'est ce quelque

chose, c'est cette qualité cju'il faut enfin déterminer, si

nous voulons achever de dégager la définition de
l'expérience, telle cjue l'implique le langage inconscient de quiconque

s'exprime correctement.
C'est ici le cas d'exjiloiter l'étymologie. Le mot exjiérience

n'est pas, en effet, un signe inerte et sans reflet, susceptible
d'évoquer, au gré de notre fantaisie, n'importe quelle espèce
d'idée. Comme la juupart des termes dérivés, ce mot est une
matière jdiosphorescenle où se dessinent d'elles-mêmes,
discrètement, avec la forme du terme primitif cjui l'engendra,
les lignes essentielles de la jiensée cjui détermina jadis cet
enfantement. Rien de plus facile, clans notre cas, que de

retrouver ainsi dans la structure du terme évolué l'empreinte
de l'idée dont cette évolution fut, un beau jour, l'expression
visible et permanente. Nous avons, en effet, la bonne
fortune de posséder dans notre langue l'équivalent exact du

primitif et du dérivé, du terme générateur et du terme
engendré. Si « experientia » nous a donné le mot
expérience, « experiri », son ancêtre, se traduit de son côté par
le verbe éprouver. En sorte que tout se ramène au rapprochement

de deux mots français. Eprouver va nous expliquer
expérience.

L'étymologie ne nous eût-elle j>as, d'ailleurs, engagés dans
cette voie, la simple réflexion, s'exerçant sur les habitudes
de langage, nous aurait bientôt dévoilé la même perspective.

C'est un fait d'évidence banale cjue l'expérience apparaît

aux yeux de tous, non seulement comme une connaissance

personnelle, mais encore comme une preuve de vérité,
une garantie d'objectivité. Expérimenter, c'est éprouver, au
sens de mettre à l'épreuve. Et l'on éprouve quelque chose,

en ce sens là, toutes les fois que, soucieux de certitude authentique,

on fait effort pour distinguer le réel du fictif, le solide
de l'évanescent, le concret de l'abstrait, la chose existante



LA NOTION D'EXPÉRIENCE 349

de la simple forme subjective. Connaissance critique, l'expérience

ne consiste donc pas dans l'appréhension d'une chose,

mais dans la constatation d'une valeur. Son rôle n'est pas
d'enrichir notre collection d'ce idées » ; mais de départager
ces ce idées » suivant la confiance qu'elles méritent.

Et sans doute, la perception sensible nous fournit un cas

fréquent de connaissance où ces deux rôles s'entremêlent
au point de paraître se confondre absolument. Il n'y a pas
d'intervalle appréciable entre le moment où nous percevons
l'objet sensible et le moment où nous l'apercevons comme

objet. De là l'illusion cjue par l'expérience nous augmentons
la quantité de notre savoir en même temps que nous en
discernons la qualité. Mais ce n'est là qu'une illusion.
L'exemple du témoignage vient à propos nous apprendre
que la connaissance critique retarde bien souvent sur la
connaissance informative et par conséquent s'en distingue,
au moins parfois, essentiellement. Et l'existence de nos
erreurs personnelles, hallucinations ou autres, achève
d'approfondir et de généraliser cette distinction, puisque, en
ruinant les prétentions infaillibilistes de nos facultés intuitives,

elle établit, du même coup sans restriction le caractère

épiphénoménal de l'expérience et la nécessité de la définir
toujours, abstraction faite de toutes formes ou figures cogni-
tives.

Il n'y a donc pas de «facultés expérimentales», si l'on
entend par là que, de nos différentes sources d'information,
les unes nous donneraient d'emblée des représentations
certaines, tandis cjue les autres nous fourniraient seulement
des hypothèses à vérifier. Toutes nos facultés cognitives
sont, de ce point de vue, logées à même enseigne, quand
on examine leurs mécanismes d'un peu loin dans leurs
seules fonctions essentielles. Qu'il s'agisse, en effet, de cette
connaissance indirecte qu'on appelle la foi, la foi au
témoignage, ou qu'il s'agisse de la connaissance immédiate, celle
des sens ou celle de l'esprit, toutes ces connaissances se

ressemblent en ceci qu'elles sont, au sens large de ces mots,
des connaissances descriptives, des connaissances architec-

23



35o ROBERT CARREL

toniques, des connaissances schématiques. Ce que par elles

nous atteignons se ramène toujours à des figures, à des

dessins, à des plans. C'est d'elles cjue notre esjirit reçoit,
fragment par fragment, les ingrédients de son savoir. Elles

pourvoient notre mémoire de tout son contenu cognilif.
Telle est leur raison d'être à toutes ; mais telle est aussi toute
leur raison d'être. Aucune d'elles ne saurait aller au
delà, jiar ses propres moyens, et se donner à elle-même
« ia robe nuptiale » de l'objectivité authentique et réelle.

Que si cejîendant on peut parler quand même de <e facultés

expérimentales » sans tomber pour autant dans une locution

vicieuse, c'est seulement en ce sens cjue toutes nos
facultés cognitives ne sont pas susceptibles de recevoir au
même degré, ni surtout avec une égale facilité, l'allure sui
generis cjui force la confiance en faisant briller l'évidence
comme une auréole autour de nos « idées ». Pour des motifs

que le but du jirésent article n'est jias d'élucider, les facultés

d'intuition sensible jouissent d'un privilège, le privilège
de mettre une certaine expérience à la portée de tous. Par
leur entremise, les réalités dont nous côtoyons physiquement

la présence s'« objectivent » spontanément, mais aussi

superficiellement et passagèrement, dans le champ de notre
attention. Ces réalités sont assez nombreuses pour que l'esprit

du grand nombre s'y absorbe et s'y cantonne. De là la

croyance, non complètement infondée, cjue les facultés
d'intuition sensible j*euvent prétendre, en un sens particulier,
au titre de ec facultés expérimentales ».

Mais l'expérience paresseuse cjue par là l'on obtient ne
saurait exercer sur l'esprit du philosophe la même fascination

cjue sur les intelligences moins averties. Pour être
moins facile, l'expérience que l'on doit aux autres facultés
n'en est pas moins précieuse. Tant s'en faut. En tout cas, elle

n'en est pas moins l'expérience, c'est-à-dire la connaissance

personnelle de la réalité d'une représentation, ou bien, ce

qui revient au même, l'intuition d'une objectivité.

Robert Carrel.


	La notion d'expérience : essai de définition négative

