Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 3 (1915)

Heft: 17

Artikel: La notion d'expérience : essai de définition négative
Autor: Carrel, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379963

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379963
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA NOTION D'EXPERIENCE

ESSAI DE DEFINITION NEGATIVE

Les mots de nos langues humaines sont un peu comme
le « ciron » (1) immortalis¢ par Pascal. Véritables atomes
qui se jouent & la superficie des relations sociales, ils ne
révelent d’ordinaire la eomplexité de leur contenu et 1'im-
mensité de leur pouvoir ue par les révolutions dont ils
déchainent un beau jour le cataclysme, pour noire plus
grand profit ou notre plus grand malheur. On peut dire sans
exagération que Ihistoire d'une époque se confond souvent
avec 'histoire d'un certain mot. Les lames de fond qui sou-
leveni péricdiquement les peuples vivants se résolvent en der-
ni¢re analyse dans un effort collectif en vue d’approfondir le
sens d'une expression, en vue de P'approfondir et de s’en
nourrir. Heureux les peuples dontles guides intellectuels sau-
raient deviner et filtrer & propos les aspirations ! Il suffit, &
de certains moments, d'un seul penseur pour faire faire &
I'humanité 'économie de plusieurs guerres. Préciser le sens
d’'un mot, ¢’est parfois livrer des batailles.

(1) Le ciron, animaleule qui nous « offre dans la petitesse de son corps
des parties incomparablement plus petites, des jambes avee des jointures,
des veines dans ces jambes, du sang dans ces veines, des humeurs dans ce
sang, des goultes dans ces humeurs, des vapeurs dans ces gouttes...» et...
« dans Venceinte de ce raccourci... une infinité d’univers, dont chacun a son
firmament, ses plandtes, sa terre;... dans cette terre, des animaux, et enfin
des cirons, gui... » (Pensée sur les deux infinis.)



340 ROBERT CARREL

Le mot dont cet article voudrait préparer la définition est
peut-étre moins étranger qu’il nme semble aux luties qui
depuis quatre siécles ensanglantent les nations d’Hurope (1).
On le chercherait toutefois bien vainement sur la liste des
mots d’ordre qui ont galvanisé les foules pendant ce temps-
Ia. Aucun soldat n’est allé au feu, ni méme aucun ¢lecteur
aux urnes, en le prenant pour cri de ralliement. Son influence
n’a bouleversé directement que le monde de la pensée :
mais on peutl dire que sur ce terrain cette influence détrone
successivement toutes les autres. Cest au nom de Vexpe-
rience, en effet, que les savants modernes, depuis Bacon,
ont exorcisé progressivement toutes les routines que la Sco-
lastique décadente avait canonisées. Routines en astrono-
mie ; routines en géographie ; routines en chimie ; routines
en médecine, etec. Au xix® siecle, l'expérience a continué
de reculer les limites de son empire ; elle a fait entrer I'his-
toire ei la psyehologie dans le cercle de sa juridiction.

Aujourd’hui encore c’est le duel de I'expérience et de la
routine qui explique les principaux épisodes de la grande
lutte des idées. On peut méme avancer que le duel est entré
dans sa phase résolutive et que la nouvelle victoire qui se
prépare classera définitivement 'expérience parmi les fac-
teurs indispensables du progres humain, & tous ses degrés
et sous toutes se¢s formes. Leffort original des penseurs
contemporains ne vise rien d’autre, en effet, que d’assouplir
les conditions de 'expérience scientifique et de chercher les
procédés particuliers grice auxquels la méthode moderne
pourra enfin régénérer les disciplines jusqu’ici réfractaires

(1) A quoi tendent, en effel, conscicument ou non, et & travers bien des
détours, les guerres de religion an xvi® siéele, sinon a 'établissement d'un
régiuie ot chacun pourrait soumetire les préceptes de la religion officielle
au controle de l'expérience, I'expérience de la conscience individuelle? —
De quelles sourdes aspirations la gnerre de Trente Ans, au xvn® siéele, est-
elle la résultante visible ? Ne sont-ce pas les aspirations qui minaient alors
de toute part l'impérialisme féodal et qui préparaient l'avénement d’une
Europe organisée conformément aux exigences de I'expérience, 'expérience
des consciences nationales ? -— Ete., etc...



LA NOTION D'EXPERIENCE 341

de la philosophie et de la théologie. Qu'esi-ce que celle
« Intuition » et qu'est-ce que cetle « expérience religieuse »
dont l'expression, sinon la signification, a pénétré désormais
dans le grand public ? Ne sont-ce pas li des tentatives méri-
toires pour soumettre & Pactivité rénovatrice des esprits la
double expérience mystigue des Anciens, celle des réalités
métaphysiques et celle des réalités surnaturelles ?

Les lignes suivantes n’introduiront pas le lecteur dans les
péripéties de ces récentes lentatives. Cetl article n'est pas
une chronique de la pensée philosophique et théologique.
Ni lintuition bergscnienne, ni l'expérience religieuse de
W. James n’y seront directement eflleurées. Il n’y faudra
méme pas chercher des éclaireissements sur la nature ct le
meécanisme de I'expérience méthodique, telle que les savants
Pont peu a peu élaborée et accréditée. Le but de cette étude
est lout simplement d’aborder le probleme de lexpérience
par le commencement, en essayant de définir 'expérience
en genéral et de la définir négativement par I'élimination de
quelques ¢quiveques aussi fréquentes u’indésirables.

Yoyons d’abord comment le mot « expérience » se délinit
de lui-méme & travers emploi spontané que nous en faisons
tous au hasard de nos conversations et de nos ¢crits. Situer
un terme, dans le discours, ¢’est implicitement le définir.
A Torigine du flair (ui nous guide quand nous usons d'un
mot familier, il y a toujours une idée, une « idée » au sens
étymologique, c’est-d-dire une « vision », la visien de U'objet
dont ce mot tient la place. Celle vision assurément est rare-
ment exhaustive et précise ; mais il est rare aussi qu’'elle ne
porte pas sur une propriété fondamentale de I'objet inté-
ressé et I'on peut poser en principe qu'une définition plus
compléte a généralement toul avantage & partir de ceiie
« idée » comme d'une amorce naturclle et d'une ébauche
privilégice.

Cette « idée », quelle est-elle, quand il s’agit de l'expé-
rience ? Quelle « vision » trouverons-nous, toujours la méme,



342 ROBERT CARREL

« derriere la téle » de ceux qui pensent et qui parlent « expé-
rience » ? Ce n'est pas sur ce point que peuvent s’élever les
contestalions. Toul le monde conviendra que si I'expérience
signifie quelque chose, elle signific avant tout Papparition
dans notre esprit d'une connaissance personnelle. Connailre
par expérience, c’est le contraire de connaitre par oui-dire.
Expérimenter, c¢’est se passer d'un intermédiaire dans le
comnerce de notre intelligence avec la vérité ; ¢’est aller au
vrai par nes propres moyens et ¢’est le contempler face & face.

Ainsi formulée, toutefois, en termes généraux, lidée com-
mune, sous-jacente au mot « expérience », se préte facile-
ment aux malentendus. &n définissant Uexpérience par
simple oppesilion aux connaissances qui nous viennent du
temoignage, nous ouvrons la porte ¢ deux erreurs; deux
erreurs que le bon sens ne suffit pas d’ordinaire & faire évi-
ter pratiquement, et qu'il convient par conséquent d’exclure
en ce momeni explicitement.

1. (est en eflfet une tentation bien forte pour Vesprit que de
transformer en incompatibilités réelles les oppositions pro-
noncées par le logicien daus le seul monde des abstractions.
La main droite se détinit par opposition avec la main gau-
che. Cette opposition n’empéche pas, que nous sachions,
lalliance des deux mains. 4l n’importe. Dés que la possibi-
lit¢ d'une coopération ne saute pas aux yeux, comme dans
cet exemple, nous penchons, d’instinct, & déclarer ennemies
et réciproquement nuisibles, les choses que nous avons
primitivement opposées, dans le seul but de les distinguer
et de les énoncer. C'est ainsi que la distinction des classes
deviendra la lutte des classes. (C'est ainsi que lexpérience
se posera en antagoniste du téemoignage ou, comme on dit
souvent, de la foi. (1)

{1) Est-il besoin de dire quwen constatant le {fait et les inconvénients de
cetie sorte d’assimilation, enmtre le témoignage et la foi, nous nentendons
nullement prendre cette assimilation & notre charge? La faculté de croire

a généralement besoin, il est vrai, pour g'éveiller de recevoir son objet du
dehors par la voie du témoignage. Il ne ¢ensuit pas cependant. que ce
A e} p



LA NOTION D’EXPERIENCE 343

Or, ¢’il est un cas ou la distinction théorique de deux
fonctions, loin d'impliquer une mutuelle aversion de leur
part, insinue au contraire leur apiitude & se rejoindre et &
se compléter, c’est certainement le cas de I'expérience et du
témoignage. Qui done pourrait nier que de tous les phénoe-
menes qui fixent notre attention, un nombre considérable
doit ce privilege & tout autre chose gue le pressentiment
personnel que nous aurions de leur valeur intrinséque et de
leur importance ? Nous les remarquons, simplement parce
qu'on nous les fait remarquer. C’est au témoignage qu’ils
doivent de mordre sur notre esprit et de devenir ainsi objets
d’expérience. Au témoignage, ou plus exactement aux for-
mes multiples par ou le t¢moignage se glisse dans notre vie
pour 'impressionner jusqu’a des profondeurs souvent insoup-
connees. Car le témoignage ne consiste pas toujours dans la
parole parlée, orale ou écrite, encore moins dans ces paro-
les, en quelque sorte officielles, par lesquelles un témoin
excipe ouveitement de sa qualité de témoin. Ce sont la les
artéres principales du témoignage. Mais & e¢dté de ce réseau
tapageur il y a les mille canaux silencieux de 'exemple, par
ol 'attitude d’autrui s’infiltre dans notre vie pour en influen-
cer les initiatives et en crienter & notre insu les expériences.
(Test la, sans doute, ce que 'on veut dire, quand on définit
I’homme, « un animal enseigné ». Clest en tous cas ce (ue
nous voulons dire quand nous définissons le iémoignage
comine Uassocié de Uexpérience el non son adversaire, comme
son fournisseur et non son parasite.

Le témoignage et U'expérience ne sont done pas comme
les deux plateaux de la balance. L’exaltation de l'un ne

besoin soit constant, ni par conséguent que le diserédit du témoi-
gnage, mérité ou non, doive nécessairement rejaillir sur la foi. Il est des
cas, et la foi religieuse en est un, ot le croyant peut puiser parfois dans
Pardeur de ses propres aspirations la force d’élaborer lui-méme mentale-
ment la formule humaine de certaines réalités invisibles. La foi des pro-
phétes, des voyants, se passe du témoignage ; ou mieux, elle est elle-méme
un témoignage. Mais ce genre de témoignage coniredit si pen l'expérience
qu'il en est au contraire une forme et un compartiment.



344 ROBERT CARREL

marque pas nécessairemeni abaissement de l'autre. Loin
de restreindre l'activité d’ordre expérimental, la multiplica-
tion des témoignages tend plutot de sa nature 2 lintensifier
et & Uenrichir. Mais il y a plus. L’expérience, elle-méne,
quand elle trouve enfin 'occasion de se déployer, ne sup-
prime pas loujours, tant s'en faut, l'utilité du témoignage
qui P'a fait naitre. Il y a des cas ou l'expérience confirme le
témoignage, non seulement en ce sens qu'elle en démontre
la véridicité ; mais en ce sens cncore (u'elle en fixe et
qu’elle en é¢largit I'exercice. En d’autres termes, le témoi-
gnage n’est pas toujours un instrument provisoire de connals-
sance, el Vexpérience n’a pas toujours pour effet de reléguer
cel instrument au galetas. Ii y a des circonstances ol Vexpe-
rience ¢tanconne la déposition des témoins, sans nous
mettre pour cela en contact direct avec l'objet dont il est
témoigné. A force, par exemple, de controler le récit des
voyageurs par tous les mouvemenis commerciaux, politi-
gques, militaires, littéraires dont nous avons lexpérience
intuitive, nous linissons par connaitre, de science cerlaine,
lexistence et, en quelque mesure, la physionomie de Pékin.
Pékin devient pour nous objet d’expérience indirecte. Mais
cette expérience, si solide qu’elle soit, ne supprimera jamais,
bien au contraire, I'intérét que nous prétons aux récits des
voyageurs. Car le jour oi, par hypothése, tous ces récits
s’évanouiraient complétement dans notre esprit, sous le coup
d’'une brusque ammésie, nous aurions beau continuer de
percevoir, autour de nous, les mémes mouvements ci-dessus
nentionnés, nous resterions incapables d'en dégager la
signification el de les faire converger de telle sorte que
Iexistence et la physionomie de Pékin s’en {rouvassent
reconstituées, 4 la facon d'une projection lumineuse, sur le
fond blanc de notre souvenir aboli. =i le témoignage est
géncéralement le préparateur de l'expérience, l'expérience i
son tour est donc aussi parfois le support, le cadre, Uarma-
ture d’un tableau que le témoignage a dessiné et continue
seul de dessiner pour notre esprit.



LA NOTION D EXPERIENCE 345

Mais, au fait, n’en serait-il pas toujours ainsi? KEn déeri-
vant le role de l'expérience dans certains cas d’information
testimoniale, n’aurions-nous pas tracé sur un terrain plus
particulicrement favorable les lignes essentielles que ce role
présente dans tous les cas sans exception ? L’expérience
Jait-elle jamais autre chose qu'étayer et consolider une
connaissance dont elle-méme n’est pas Uorgane préhen-
seur ?

Certes, nous n’ignorons pas 'objection qu'une telle hypo-
thése fail aussitot surgir dans les esprits. Quand donce, se
dira-t-on, le caractere expérimental d'une connaissance
éclate-t-il avec évidence aux yeux de tous ? N'est-ce pas
lorsque cette connaissance procede de U'exercice normal de
notre appareil sensoriel ? « Je I'ai vu, dis-je, vu, de mes pro-
pres yeux, vu...» c’est la formule idéale de l'expérience.
Or, la connaissance sensible est exactement aux antipodes
de la connaissance testimoniale. L’objet qu’elle enveloppe
esl « notre » objet ; ¢’est, dans toute la force du terme, un
« phénomeéne », ¢’est-a-dire une apparition immédiate. Loin
done (ue le caractere expérimental soit un vétement qu’il
faille superposer a toutes connaissances sans exception, ne
faut-il pas admettre bien plutot qu'il y a des connaissances
qui sont expérimentales d’emblée et, en quelque sorte, par
droit de naissance, et (ue ces connaissances sont celles-la
méme (ul s'opposent aux informations testimoniales par la
nature intuitive (1) de leurs cbjets ?

(1) Le mot « intuition », tel que nous 'employons au cours de cet arti-
cle, doit étre pris en son sens le plus commun, pour signpifier Pappréhension
directe et personnelle d’'un phénoméne. Intuitions, par conséquent, que toutes
les connaissances qui nous viennent spontanément des sens extérieurs.

L’intuition bergsonienne, & laguelle bien des gens ne peuvent plus s’em-
pécher de penser exclusivement, dés quon leur parle d’intuition, représente
simplement une espéce, mais non pas certes la moins importante, du genre
intuition. Sauf contre-sens de notre part, il y aurait intuition au sens de
M. Bergson, toutes les fois qu'un esprit observant lunivers d travers ses
idées systématisées et non pas seulement & travers ses yeux de chair, en
verrait apparaitre phénoménalement el dans leur mouvance concréle les
lignes générales. Tel Paéronaute embrasse d'un seul coup d’ceil, synthéti-



346 ROBERT CARREL

Rien de plus logique, en un sens, que cetie facon de rai-
sonner. Les erreurs s’enchainent, en effet, tout comme les
vérités. Quand on a commencé par exaspérer jusqu’a Uexclu-
sivisme la distinction qui sépare l'expérience et le témoi-
gnage, il est toul naturel, il est inévitable que 'on exagere
jusqu’a l'identification le rapport de l'expérience avec nos
faculiés d’'information directe et personnelle. La premiere
erreur consistait a dire : pas d’expérience sans la connais-
sance intuitive de U'ocbjet expérimenté. La seconde aboutit &
declarver : 'expérience n’est rien d’autre, au fond, que cette
intuition elle-méme. L’intuition, condition nécessaire de
Uexpérience; c'est Uerreur que nous venons de signaler.
L’intuition, condition suffisante de Uexpérience ; c’est Uerreur
gu'itl nous reste a démasquer.

2. Qu'on nous comprenne bien, toutefois. En eritiquant
Iidentification susdite, nous ne voulons pas contester (ue
la connaissance sensible ne posseéde & un degré supérieur
I'allure expérimentale et nous accordons sans difficulté que
cette allure, chez elle, coincide avec la tournure intuitive
des objets enveloppés. Notre critique porte uniquement sur
le point de savoir s'il faut aller au delda d'une coincidence
et affirmer que la connaissance sensible est expérimentale
en raison méme de son caractere intaitif. Qu'on ait une
tendance naturelle & le supposer ainsi, c’est ce qui s’expli-
que aisement de par cette coincidence ue nous venons de
reconnaiire entre le caractére intuitif et le caractére expéri-
mental de nos connaissances sensibles. Que cependant nous
soyions fondés & le nier, c’est ce que nous voudrions tout
au moins laisser entrevoir.

- Nous pourrions, & la rigueur, nous contenter d’inférer
notre droit scolastiquement, en nous basant sur ce que nous
avons dit plus haut touchant la possibilit¢ d’expérimenter

quement, les méandres d'une riviére pendant que le promeneur en recherche
laboriensement le dessin par totalisation de souvenirs et raisonnement
discursif.



LA NOTION D'EXPERIENCE 347

un objet sans en avoir lintuition personnelle. Deés Ia que
Pintuition nlest pas la condition nécessaire de l'expérience,
elle ne peut en étre, a fortiori, la condition suffisante.
Qu’il y ait un seul cas ou l'objet devient expérimental sans
le secours de l'intuition, et l'on ne pourra concevoir aucun
cas ou l'intuition engendrerait, par elle seule, la connais-
sance expérimentale. Il n'y a jamais u'une cause pour pro-
duire un certain effet et si je puis expérimenter l'existence
de Pékin sans m’éire jamais rendu dans ceite ville, ¢’est
que la cause de toute expérience, quelle qu’elle soit, doit
¢éire cherchée ailleurs que dans Pintuition de 'objet expéri-
menté.

Mais nous pouvons procéder moins abstraitement. Nous
pouvons citer des exemples ou l'intuition, de U'aveu de tous,
ne s’achéve d’aucune facon en une connaissance expérimen-
tale. C’esi ainsi que 'halluciné voil, et voit intuitivement.
Nul intermédiaire entre scm esprit et I'image dont il a la
sensation « objective ». Personne cependant ne dira que
Ihalluciné expérimenie un objet. Cest ainsi encore que
notre imagination, & nous tous, crée sans cesse des tableaux,
tableaux d’idées ou tableaux d’images, dont nous appréhen-
dons directement le scheme constitulif. Quel intermédiaire
pourrait-on bien supposer, en effet, entre I'imagination et
Pesprit, qu'on ne puisse intercaler, avec bien plus de rai-
sons, entre le phénomeéne sensible et le moi pensant ? Nulle
part la connaissance n’apparait plas intuitive. Or, nous ne
sachons pas que l'on ait jamais songé & faire rentrer expé-
rience et I'imagination 'une dans P'autre. Tout au contraire,
¢’est en défiance de 'imagination, beaucoup plus sans doute
qu’en défiance du témoignage, que l'on invoque si souvent
Vautorité de I'expérience.

Ou voulons-nous donc en venir ? A renverser la définition
commune de l'expérience, en éliminant de cetie derniére
tout élément de connaissance personnelle ou intuitive ? Non
pas, assurément. I expérience est bien vraiment une connais-
sance personnelle, une intuition. Mais, et c’est ce qu'on a



348 ROBERT CARREL

souvenl tendance & perdre de vue, I'expérience n’est pas la
connaissance personnelle ; elle n’est pas Uintuition. Elle est
simplement la connaissance personnelle de quelque chose,
Pintuition d’une certaine qualité précise. ¥t c¢’est ce quel-
que chose, c’est cette qualité qu’il faut enfin déterminer, si
nous voulons achever de dégager la définition de l'expé-
rience, lelle que 'implique le langage inconscient de quicon-
que s’exprime correctement.

Yest ici le cas d’exploiter I'étymologie. Le mot expérience
n'est pas, en effet, un signe inerie et sans reflet, susceptible
d’évoquer, au gré de notre fantaisie, n’importe quelle espéce
d’idée. Comme la plupart des termes dérivés, ce mol est une
matiere phosphorescente ou se dessinent d’elles-mémes, dis-
créetement, avee la forme du terme primitif qui 'engendra,
les lignes essentielles de la pensée qui détermina jadis cet
enfantement. Rien de plus facile, dans notre cas, que de
relrouver ainsi dans la structure du terme évolué 'empreinte
de l'idée dont cette évolution fut, un beau jour, 'expression
visible et permanente. Nous avons, en effet, la bonne for-
tune de posséder dans notre langue l'équivalent exact du
primitif et du dérivé, du terme générateur et du terme
engendré. Si « experientia » nous a donné le mot expé-
rience, « experiri »‘, son ancetre, se traduit de son coté par
le verbe éprouver. En sorte que tout se raméne au rapproche-
ment de deux mots francais. Hprouver va nous expliquer
expérience.

Uétymologie ne nous edt-elle pas, d'ailleurs, engagés dans
cette voie, la simple réflexion, s’exercant sur les habitudes
de langage, nous aurail bientot dévoilé la méme perspec-
tive. C'est un fait d’évidence banale que [lexpérience appa-
rait aux yeux de tous, non seulemeni comme une connais-
sance personnelle, mais encore comme une preuve de verité,
une garantie d’objectivité. Expérimenter, c’est éprouver, au
sens de mettre & 'épreuve. Kt I'on éprouve quelque chose,
en ce sens 13, toutes les fois que, soucieux de certitude authen-
tique, on fait effort pour distinguer le réel du {ictif, le solide
de 'évanescent, le coneret de 'abstrait, la chose existante



LA NOTION D'EXPERIENCE - 349

de la simple forme subjective. Connaissance critique, I'expé-
rience ne consiste donc pas dans 'appréhension d'une chose,
mais dans la constatation d’'une valeur. Son role n’est pas
d’enrichir notre collection d’« idées »; mais de départager
ces « idées » suivant la confiance qu’elles méritent.

Kt sans doute, la perception sensible nous fournit un cas
fréquent de connaissance ou ces deux roles s’entremélent
au point de paraitre se confondre absolument. Il n’y a pas
d’intervalle appréciable entre le moment ot nous percevons
I'objet sensible et le moment ou nous l'apercevons comme
objet. De Ia l'illusion que par 'expérience nous augmentons
la quantité de notre savoir en méme temps que nous en
discernons la qualité. Mais ce n’est Ia qu'une illusion.
L’exemple du témoignage vient 4 propos nous apprendre
que la connaissance critique retarde bien souvent sur la
connaissance informative et par conséquent s’en distingue,
au moins parfois, essentiellement. Kt l'existence de nos
erreurs personnelles, hallucinations ou autres, acheve d’ap-
profondir et de généraliser cette distinction, puisque, en
ruinant les prétentions infaillibilistes de nos facultés intuiti-
ves, elle établit du méme coup sans restriction le caractére
épiphénomeénal de l'expérience et la nécessité de la définir
toujours, abstraction faite de toutes formes ou figures cogni-
tives.

Il n’y a donc pas de « facultés expérimentales », si 'on
entend par la que, de nos différentes sources d’information,
les unes nous donneraient d’emblée des représentations
certaines, tandis que les autres nous fourniraient seulement
des hypothéses & vérifier. Toutes nos facultés cognitives
sont, de ce point de vue, logées & méme enseigne, quand
on examine leurs mécanismes d'un peu loin dans leurs
seules fonctions essentielles. Qu’il s’agisse, en effet, de cette
connaissance indirecte qu'on appelle la foi, la foi au témoi-
gnage, ou quil s’agisse de la connaissance immédiate, celle
des sens ou celle de lesprit, toules ces connaissances se
ressermblent en ceci qu'elles sont, au sens large de ces mots,
des connaissances descriptives, des connaissances architec-

23



350 ROBERT CARREL

teniques, des connaissances schématiques. Ce que par elles
nous atteignons se rvamene toujours a des figures, & des
dessins, & des plans. Cest d'elles que notre esprit recoit,
fragment par fragment, les ingrédients de son savoir. Klles
pourvoient netre mémoire de tout son eontenu cognilif.
Telle est leur raison d’étre & touies; mais telle est aussi toute
leur raison d’¢tre. Aucune d’elles ne saurait aller au
dela, par ses propres moyens, et se donner & elle-méme
« la robe nuptiale » de 'objectivité authentique et réelle.

Que si cependant on peut parler quand méme de « facul-
tés expérimentales » sans tomber pour autant dans une locu-
tion vicieuse, c’est seulement en ce sens que toutes nos
facultés cognitives ne sont pas susceptibles de recevoir au
méme degré, ni surtout avec une ¢gale facilité, Iallure sui
generis qui force la confiance en faisant briller I'évidence
comme une auréole autour de nos « idées ». Pour des motifs
que le but du présent article n’est pas d’¢lucider, les facul-
tes d’intuition sensible jouissent d'un privilége, le privilege
de mettre une certaine expérience i la portée de tous. Par
leur entremise, les réalités dont nous cétoyons physique-
ment la présence s’«objectivent » spontanément, mais aussi
superficiellement et passagérement, dans le champ de notre
attention. Ces réalités sont assez nombreuses pour que l'es-
prit du grand nombre s’y absorbe ¢t s’y cantonne. De la la
croyance, non completement infondée, que les facultés d’in-
tuition sensible peuvent prétendre, en un sens particulier,
au titre de « facultés expérimentales ».

Mais Vexpérience paresseuse que par la l'on obtient ne
saurait exercer sur l'esprit du philosophe la méme fascina-
tion (ue sur les intelligences moins averties. Pour étre
moins fucile, Uexperience que Uon doil aux autres facultés
n'en est pas moins précieuse. Tanl s’en faut. En tout cas, elle
n’en est pas moins l'expérience, c’est-d-dire la connaissance
personnelle de la réalité d’une représentation, ou bien, ce
qui revient au méme, Uintuition d’ane objectiviteé.

Robert CARREL.



	La notion d'expérience : essai de définition négative

