
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 3 (1915)

Heft: 16

Artikel: Analyse : la "Religionsgeschichtliche Schule"

Autor: M.V.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379961

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379961
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ANALYSE

LA. e< RELIGIONSGESCHICHTLICHE SCHULE»

Hugo Gressmank. Albert .Eichhorn und die religionsgeschichtliche
Schule. Göttingen, Vandenhoeck unci Ruprecht, 1914. 5i p. in-8.

La ee religionsgeschichtliche Schule »(1) est aujourd'hui au

premier plan des préoccupations théologiques. Il serait trop tôt
pour en présenter une étude d'ensemble, puisqu'elle est loin
d'avoir dit encore son dernier mot. En attendant, nos lecteurs
seront sans doute heureux de savoir comment l'un des jdus
éminents représentants de cette école en caractérise et en justifie

les princijies.
M. Gressmann l'a fait dans une petite brochure dont l'objet

premier est de rendre hommage à un savant jjeu connu en
dehors de son Jiays, mais qui, de l'aveu même des princijiaux
intéressés, a exercé une influence décisive sur les théologiens
allemands de la génération présente : Albert Eichhorn.

Né en i856, Eichhorn fut pasteur quelques années et, dès 1888,

jn-ofesseur d'histoire de l'Eglise à Halle, jruis à Kiel. Des
raisons de santé l'ont obligé à se démettre de ses fonctions en

ic)i3. Il a peu d'écrits à son actif; mais ses dons remarquables
d'historien, la rare indéjienelance de son esprit et la pénétration

(1) Nous désignons la nouvelle Ecole sous son nom allemand, parce qu'il
n'a pas son équivalent dans d'autres langues ; une traduction française créerait

de fâcheuses équivoques sans rien dire de plus clair.



324 ANALYSE

de sa critique, sa conversation suggestive et ses précieux
conseils lui ont valu l'admiration et la reconnaissance de tous ceux
qui portent un nom dans le mouvement théologique moderne en

Allemagne. C'est à Eichhorn qu'ont été notamment dédiés

Schöpfung und Chaos, de Gunkel (1895). Das Messiasgeheimnis,
de Wrede (1901), et Der Ursprung der israelitisch-jüdischen

Eschatologie, de Gressmann (1900).

Il ne serait pas exact de considérer Eichhorn comme le seul
fondateur de la nouvelle Ecole. Mais c'est cependant lui qui, le

premier, dans une étude jmbliée en 1898. Das Abendmahl im
Neuen Testament (Hefte zur Christlichen Welt. n° 36), s'est
réclamé expressément de la méthode religionsgeschichtlich, en
l'opposant à la méthode historico-critique (historisch-kritisch)
et spécialement à la critique littéraire.

On ne saurait, en tous cas, parler de la nouvelle Ecole sans

prononcer le nom d'Albert Eichhorn, jias plus que parler d'Eichhorn

sans dire dans quelle direction il a si fortement contribué
à aiguiller la théologie de son temps.

C'est pourquoi, aux vingt-cinq pages consacrées à dessiner
l'attachante figure de son maître, M. Gressmann en a ajouté
vingt-cinq autres dans lescjuelles il expose ce qu'est, à ses yeux,
la méthode nouvelle. Ce sont ces dernières que nous voudrions
analyser ici.

Le nom tl'eeécole» ne doit être employé cjue sous réserves :

cette école n'a pas de chef et ses adhérents sont fort différents
les uns des autres ; ils ne prétendent lias non plus être les

inventeurs ou avoir le monojaole de l'étude historique eie la

religion, à laquelle d'éminents prédécesseurs se sont ajîplicjués
avant eux. Ce cjui les distingue, c'est plutôt leur façon de

comprendre cette étude.
On peut faire remonter l'origine du mouvement à la jmblica-

tion simultanée, en i8g5, des ouvrages de Hermann Gunkel :

Schöpfung und Chaos in Urzeit und Endzeit et de Wilhelm
Bousset : Der Antichrist in der Ueberlieferung des Judentums,
des Neuen Testamentes und der alten Kirche. Depuis ce moment
là, la méthode nouvelle a jiénétré dans tous les domaines de la

théologie avec Eichhorn, Wrede, Wernle. Heitmüller. Troeltsch,



LA te RELIGIONSGESCHICHTLICHE SCHULE » 3a5

Pfleiderer, Baumgarten ; même la droite théologique, Sellin
notamment, a emboîté le jias.

C'est que cette méthode correspond exactement à l'esprit de

notre tempis et n'est qu'un reflet particulier d'une préoccupation
générale dans la science actuelle.

Il est difficile de caractériser un mouvement d'idées aussi riche
et aussi varié. Insistant sur le mot ce religion», on a attribué à

la nouvelle Ecole l'ambition de relever le rôle de la piété des

individus, en opjiosition au dogme ou à l'Eglise : mais il n'y
aurait rien là de bien nouveau. Ou encore, on a dit cjue sa
spécialité consistait à faire appel à des religions étrangères j)our
expliquer le judaïsme et le christianisme : jugement superficiel
et insuffisant.

Les théologiens de la nouvelle Ecole sont préoccupés avant
tout de faire l'histoire de leur propre religion, mais différemment

de leurs prédécesseurs. Des questions et des méthodes
nouvelles ont surgi. Et ce n'est que dans notre siècle d'absolue

impartialité scientifique et de psychologie cjue la théologie est
devenue cajiable de se dégager des préjugés supranaturalistes
et de faire de l'histoire digne de ce nom.

Dans l'étude des religions juive et chrétienne, cette école

historique a voulu réagir contre l'autorité souveraine de la critique
littéraire. L'examen des textes est indispensable, cela va sans
elire, mais il faut remonter plus haut que la lettre, car l'histoire
ne s'écrit jamais toute entière. Au philologue cjui étudie les

livres, doit s'ajouter l'historien cjui s'attache aux hommes, et

aux circonstances dans lesquelles ils ont vécu. Il ne suffit pas
de distinguer les sources et d'en déterminer la date ; l'important,
c'est de découvrir à quand remonte une idée, car il jieut arriver
qu'une source récente soit l'écho d'une tradition plus ancienne.
Telle notion religieuse ne date pas nécessairement du moment
où elle est apparue dans l'histoire littéraire et n'a jias toujours
pour auteur l'écrivain chez lequel elle se rencontre jiour la
première fois. C'est ainsi pourtant qu'on a attribué jusqu'ici à

Sophonie l'idée de la catastrophe finale, à Amos le nom de
Fee Eternel des Armées», à Zacharie l'invention du diable, ou
qu'on a vu dans le royaume de Dieu une notion proj)i*e à Jésus,
dans le baptême et la cène des rites originaux du christianisme



3a6 ANALYSE

primitif, etc. Chacune de ces conceptions a derrière elle toute
une histoire et divers théologiens ont jui remonter aux origines
et suivre l'évolution des idées de création, d'antichrist, de sacrement,

de fin du inonde, de messie, de dieu-homme, de croyance
aux esprits, etc.

On a accusé les piartisans de la nouvelle Ecole de ne s'oceu-

jier cjue de broutilles. Le reproche pourrait être à bien jdus juste
titre retourné à l'adresse des critiques littéraires qui perdent
leur temps à rechercher si telle idée est réellement familière à

tel auteur. Au reste, l'historien digne de ce nom s'intéresse aux
plus petites choses, car il y trouve des matériaux cjui lui
permettent souvent ses jdus solides constructions.

L'Ecole en question a élargi le chamji des investigations
historiques ; elle a donné jdus de sûreté à leurs conclusions ; elle*

a surtout fondé une nouvelle exégèse en remjjlaçant les jiréoccu-
pations de mots ou de grammaire par l'étude des faits et l'histoire

des idées, dont ou ne pourra désormais jilus se disjienser.
Souvent, sans doute, celte étude doit se baser sur des

indications indirectes jdus que sur ties matériaux jiositifs. Mais
qu'on ne se hâte jias de j)aricr de subjectivisme La critique
littéraire mérite, elle encore, cette critiepie plus ejue toute autre.
Au surplus, l'histoire vraie doit savoir se dégager de la lettre :

elle, est un art et, comme telle, elle comporte nécessairement une

part de subjectivisme.
C'est manquer aussi de sens historicjue cjue de rejirocher à la

nouvelle Ecole sa tendance à l'évolutionisme. car l'un des jire-
miers devoirs de l'historien — Ses théologiens du jiassé ne l'ont
jias assez compris — est précisément de rechercher l'enchaînement

des faits et des idées. La marche de l'humanité ne suit jias
une ligne mathématiquement droite, et il faut savoir assurément
éviter la suj*erstition de l'évolutionisme ; mais il y a dans le

développement des idées une logique dont on doit tenir compte.
C'est en vertu de cela cjue les représentants de la méthode
nouvelle sont parvenus à ruiner la tradition selon lacjuelle le Nouveau

Testament découlerait directement de l'Ancien : ils ont
brisé les cadres du canon et découveri dans les pseudépigraphes

et les apocryphes le pont unissant la religion juive à la
religion chrétienne.

Mais les idées religieuses ne s'expliquent pas seulement par



LA « REI.IGIONSGESCHICHTLICHE SCHULE » 3sj

le jjassé. L'étude du milieu est indispensable elle aussi, en
particulier pour acquérir une idée exacte des plus grandes figures
de l'histoire. Jamais, cela va sans dire, le milieu ne suffira pour
expliquer, jusque dans son fond, le mystère d'une personnalité ;

mais du moment qu'un homme a employé le langage et emprunté
les idées de son temps, il a j>ayé son tribut à l'humanité ; et
c'est en marquant ce qu'il a de commun avec son milieu qu'on
soulignera le mieux son originalité.

La méthode historique de ia nouvelle Ecole l'a amenée ainsi
à diriger ses recherches sur les religions étrangères.

Les cadres du canon ont sauté, aussi bien pour le Nouveau
Testament cjue pour l'Ancien. Il était impossible de s'arrêter
au dernier livre de la Bible, sans poursuivre le dévelopjjement
des idées religieuses chez les jières apostoliques. Le Nouveau
Testament, cjui a ses origines dans l'apocalyptique, aboutit à la

gnose. On s'est ainsi trouvé en face d'un vaste mouvement d'idées
né dans l'atmosphère des religions orientales et dont le judaïsme
et le christianisme ne forment qu'une jietite partie.

La religion des patriarches, déjà, ne peut pas s'expliquer par
elle-même, comme le prétendaient Wellhausen et ses discijdes.
Tout au plus cherchaient-ils des points de comparaison chez

les Arabes ou les Phéniciens. La nouvelle Ecole — cju'il est
faux et injuste de confondre avec le panbabylonisme — a évité
bien des erreurs et comblé bien des lacunes en faisant appel
aux données des religions égyptienne, babylonienne ou perse.

L'étude des religions étrangères fournit d'abord de précieuses
analogies sans lesquelles bien des éléments isolés tie nos livres
saints resteraient incompréhensibles : totem, tabou, croyances
magiques en la vertu des noms, matriarcat, culte des morts, etc.
Des diverses religions, celles cjui ont été en contact historique
avec le judaïsme et le christianisme, c'est à dire celles de l'Asie
antérieure, entrent naturellement les toutes premières en ligne
de compte.

Mais l'important n'est jias tant de découvrir des analogies
ou d'établir des parallèles cjue de préciser les rapports des

religions entre elles et leur influence réciproque. Ce travail exige
beaucouji de tact et une méthode très rigoureuse.

Comme principe fondamental, on partira de l'idée que le dé-



328 ANALYSE

veloppement d'une religion doit s'expliquer autant cjue possible
en lui-même. C'est la jisychologie, en effet, qui, dans fe domaine

de l'esprit, a le dernier mot. Mais l'historien a ses raisons de

se méfier de certaine jisychologie qui arrive à tout expliquer
même l'impossible. La tâche de la jisychologie est de reconnaître

carrément les anneaux qui manquent dans une évolution
religieuse. Ces solutions de continuité sont de première importance

parce qu'elles sont la preuve certaine d'une influence
extérieure.

La nouvelle Ecole, quoi que ses adversaires en aient dit, se

tient à égale distance des deux théories extrêmes dont l'une
prétend expliquer toutes les analogies des diverses religions
par un développement parallèle et universel de la race humaine,
l'autre, par une transmission d'idées qui seraient toutes venues
d'un centre unique, ce centre passant, suivant la mode, des

Indes en Babylonie ou en Egypte.
Des indices extérieurs, des ressemblances positives ou des

analogies de mots ne suffisent pas pour affirmer qu'une religion
dépend d'une autre ; il faut pour cela des raisons internes de

logique et de jisychologie. Et encore faut-il pouvoir prouver
que cette dépendance a été géographiqnement ou historique-
ment possible. Mais par contre, il est légitime de conclure qu'il
y a eu influence d'une religion sur une autre quand il s'agit de

peuples voisins unis par une même histoire ; et. dans ce cas,
l'on pourra admettre comme règle que c'est le peuple le plus
ancien et le plus puissant qui a agi sur l'autre. L'idée de la
résurrection, par exemple, paraît dans l'Ancien Testament, au
moment où les Juifs étaient sous la domination perse. C'est une
idée si particulière cju'il est impossible cjue deux peuples y
soient parvenus isolément. Or les Perses, qui l'avaient aussi,
étaients les maîtres des Juifs. La conclusion n'est guère
douteuse d'autant plus cjue des deux côtés la notion de la résurrection

est liée à des idées eschatologiques cjui n'en sont jias nécessairement

solidaires. Mais le vraisemblable ne se transforme en
certitude cjue lorsqu'on a constaté que l'idée de la résurrection
ne s'explique pas du tout par le développement psychologique
des croyances juives, tandis que c'est le cas chez les Perses. De
même, ce cjui fera conclure à une origine babylonienne du récit
du déluge ce ne sont jias avant tout les caractères communs de



LA <( RELIGIONSGESCHICHTLICHE SCHULE» Jag

sagesse et de piété cjue possède le héros de la légende, ou les
trois oiseaux dont parle la version israélite comme la version
babylonienne : ces analogies pourraient être des coïncidences
fortuites ; c'est l'observation qu'aucune légende de déluge n'aurait

pu surgir dans un jieuple vivant comme Israël à l'intérieur
des terres et ne sachant pas ce cjue c'est qu'une inondation.

fl ne suffit j>as, enfin, d'avoir noté la provenance d'une idée.
11 est tout aussi important d'étudier ejuelle transformation cette
idée a subie dans son nouveau milieu, car c'est par ces
transformations que se manifeste le mieux l'originalité des esprits.
Les grandes personnalités surtout, loin d'être les esclaves d'une
tradition, lui imposent leur empreinte et prouvent par là leur
indépendance et leur grandeur. Le problème de l'originalité,
dans les grandes religions comme chez les grands hommes, est

plus important encore cjue celui de la dépendance. Or c'esl en
résolvant le second qu'on éclaire le premier.

La nouvelle Ecole s'efforce d'appliquer à l'étude du judaïsme
et du christianisme la même méthode historique qu'emploie
l'historien profane. Mais l'historien de la religion doit avoir une
profonde compréhension des choses religieuses. Sans elle, une
étude historique digne de ce nom est impossible. On ne peut
pas non jdus faire de l'histoire, noter les degrés divers d'une
évolution, sans prononcer des jugements de valeur. Les
jugements absolus, la question de la vérité religieuse restent cepentlant
l'affaire de la théologie systématique. La théologie historiejue lui
fournit des matériaux, mais elle doit éviter avec soin, ce qui
n'est jnas toujours facile, de pénétrer sur un terrain cjui n'est

jjas le sien et où se produisent facilement des conflits.
La nouvelle Ecole est, en partie, une réaction contre les idées

de Ritschl. Ce grand théologien a rendu d'immenses services à

la science, mais ses jiréoccupations de dogmaticien l'ont emjiê-
ché d'avoir une attitude absolument impartiale à l'égard des

faits ; sa notion morale du royaume de Dieu est une erreur
historique, ainsi que l'ont jirouvé les travaux de Johannes

Weiss, Bousset et Wrede ; et c'est faire fi de l'histoire que de

voir, comme il l'a fait, l'essence du christianisme dans l'Eglise
primitive, et l'idéal dans un retour perpétuel à ce paradis jier-
du, sans tenir compte des forces nouvelles et créatrices quiagis-



33o ANALYSE

sent au cours de l'histoire. La nouvelle Ecole nous libère du joug
de la théologie de la première égliseet de la Réformation.

On a voulu, enfin, opposer à l'histoire de la religion la
psychologie de la religion, comme s'il s'agissait de deux méthodes
rivales. Mais la jisychologie de la religion cjue Wobbermin, en

j>articulier, met à la base de la théologie systématique vient
reprendre et couronner le travail des historiens : s'ils font, eux
aussi, delà jisychologie, ils n'en font qu'à propos de faits précis,
toujours sur ie terrain de l'histoire, et non dans un but
systématique.

11 faut souhaiter que les deux tendances qui jusqu'ici ont été

plus ou moins en conflit se comprendront toujours mieux et
travailleront de concert à leur tâche commune : jiréciser l'essence
et faire éclater la vérité de la religion chrétienne.

M. Y.


	Analyse : la "Religionsgeschichtliche Schule"

