Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 3 (1915)

Heft: 16

Artikel: Analyse : la "Religionsgeschichtliche Schule”
Autor: M.V.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379961

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379961
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANALYSE

LA « RELIGIONSGESCHICHTLICHE SCHULE»

Hugo Gressmanw. Alberi Fichhorn und die religionsgeschichiliche
Schale. Gottingen, Vandenheeck und Ruprecht, 1914. 51 p. in-8.

La «religionsgeschichtliche Schule» (1) est aujourd’hui au
premier plan des préoccupations théologiques. Il serait trop tot
pour en présenter une étude d’ensemble, puisqu’elle est loin
d’avoir dit encore son dernier mot. En attendant, nos lecteurs
seront sans doute heureux de savoir comment 'un des plus
éminents représentants de cette école en caractérise et en justi-
fie les principes.

M. Gressmann 'a fait dans une petite brochure dont l'objet
premier est de rendre hommage & un savant peu connu en
dehors de son pays, mais qui, de 'aveu méme des principaunx
intéressés, a exercé une influence décisive sur les théologiens
allemands de la génération présente : Albert Eichhorn.

Né en 1856, Eichhorn fut pasteur quelques années et, dés 1888,
professeur d’histoire de 1'Eglise & Halle, puis a Kiel. Des rai-
sons de santé l'ont obligé a se démettre de ses fonctions en
1913. Il a peu d’écrits & son actif; mais ses dons remarguables
d’historien, la rave indépendance de son esprit et la pénétration

(1) Nous désignons la nouvelle Ecole sous son nom allemand, parce qu’il
n’a pas son équivalent dans d’autres langues; une traduclion francaise crée-
rait de facheuses équivoques sans rien dive de plus clair.



324 ANALYSE

de sa critique, sa conversation suggestive et ses précieux con-
seils Ini ont valu 'admiration et la reconnaissance de tous ceux
qui portent un nom dans le mouvement théologique moderne en
Allemagne. Cest a FKichhorn qu'ont été notamment dédiés
Schépfung und Chaos, de Gunkel (1895), Das Messiasgeheim-
nis, de Wrede (1901), et Der Ursprung der israelitisch-jiidischen
Hschatologie, de Gressmann (1905).

Il ne serait pas exact de considérer Eichhorn comme le seul
fondateur de la nouvelle Ecole. Mais c'est cependant lui qui, le
premier, dans une étude publiée en 1898, Das Abendmahl im
Neuen Testament (Hefte zur Christlichen Welt. ne 36), s’est
réclamé expressément de la méthode religionsgeschichtlich en
l'opposant & la méthode historico-critique (historisch-kritisch)
et spécialement a la critique littéraire.

On ne sanrait, en tous cas, parler de la nouvelle Ecole sans
prononcer le nom d’Albert Eichhorn, pas plus que parler d’Eich-
horn sans dire dans quelle direction il a si fortement contribué
a aiguiller la théologie de son temps.

Cest pourquoi, aux vingt-cinq pages consacrées a dessiner
l'attachante figure de son maitre, M. Gressmann en a ajouté
vingt-cing autres dans lesquelles il expose ce qu’est, a ses yeux,
la méthode nouvelle. Ce sont ces derniéres que nous voudrions
analyser ici.

l.e nom ’'«école» ne doit étre employé que sous réserves :
cette école n'a pas de chef et ses adhérents sont fort différents
les uns des autres; ils ne prétendent pas non plus étre les
inventeurs ou avoir le monopole de I'étude historique de la
religion, a laquelle d’éminents prédécesseurs se sont appliqués
avant eux. Ce qui les distingue, c¢’est plutdt leur facon de com-
prendre cette étude.

On peut faire remonter l'origine du mouvement & la publica-
tion simultanée, en 1895, des ouvrages de Hermann Gunkel :
Schopfung und Chaos in Urzeit und Endzeit et de Wilhelm
Bousset : Der Antichrist in der Ueberlieferung des Judentums,
des Neuen Testamentes und der alten Kirche. Depuis ce moment
la, la méthode nouvelle a pénétré dans tous les domaines de la
théologie avec Eichhorn, Wrede, Wernle, Heitmiiller, Troeltsch,



LA ( RELIGIONSGESCHICHTELICHE SCHULE » 3ab

Pfleiderer, Baumgarten; méme la droite théologique, Sellin no-
tamment. a emboité le pas. '

Cest que cette méthode correspond exactement & esprit de
notre temps et n'est qu'un reflet particulier d’une préoccupation
générale dans la science actuelle.

Il est difficile de caractériser un mouvement d’idées aussiriche
et aussi varié. Insistant sur le mot «religion», on a attribué &
la nouvelle Ecole 'ambition de relever le role de la piété des
individus, en opposition an dogme ou & UEglise: mais il n'y
aurait rien la de bien nouveau. Ou encore, on a dit que sa spé-
cialité consistait a faire appel a des veligions étrangéres pour
expliquer le judaisme et le christianisme : jugement superficiel
et insuffisant.

Les théologiens de la nouvelle Ecole sont préoccupés avant
tout de faire l'histoire de leur propre religion, mais diiférem-
ment de leurs prédécesseurs. Des questions et des méthodes
nouvelles ont surgi. [t ce n'est que dans notre siécle d’absolne
impartialité scientifique et de psychologie que la théologie est
devenne capable de se dégager des préjugés supranaturalistes
et de faire de I'histoire digne de ce nom.

Dans l'étude des religions juive et chrétienne, cette école his-
torique a voulu réagir contre 'autorité souveraine de la critique
littéraire. L'examen des textes est indispensable, cela va sans
dire, mais il faut remonter plus haunt que la lettre, car Ihistoire
ne s’écrit jamais toule entiére. Aun philologue ¢ui étudie les
livres, doit s’ajouter lhistorien qui s'attache aux hommes, et
aux circonstances dans lesquelles ils ont vécu. Il ne suffit pas
de distinguer les sources et d’en déterminer la date ; Vimportant,
c’est de découvrir & quand remonte une idée, car il peut arriver
gqu'une source récente soit 'écho d’une tradition plus ancienne.
Telle notion religieuse ne date pas nécessairement du moment
ou elle est apparue dans 'histoire littéraire et n'a pas toujours
pour auteur I'écrivain chez lequel elle se rencontre pour la pre-
micére fois. C'est ainsi pourtant gu'on a attribué jusquiiei &
Sophonie l'idée de la catastrophe finale, & Amos le nom de
'« Eternel des Armées», &4 Zacharie lUinvention du diable, ou
qu’on a vu dans le royaume de Dieu une notion propre a Jésus,
dans le baptéme el la céne des rites originaux du christianisme



396 ANALYSE

primitif, etc. Chacune de ces conceptions a derriére elle toute
une histoire et divers théologiens ont pu remonter aux origines
et suivre I'évolation des idées de création, d’antichrist, de sacre-
ment, de fin du monde, de messie, de dieu-homme, de croyance
aux esprits, etc.

On a accusé les partisans de la nouvelle Ecole de ne s’oceu-
per que de broutilles. Le reproche pourrait étre a bien plus juste
titre retourné & l'adresse des critiques littéraires qui perdent
leur temps & rechercher si telle idée est réellement familiére &
tel auteur. Au reste, I'historien digne de ce nom s’intéresse aux
plus petites choses, car il y trouve des matériaux qui lui per-
mettent souvent ses plus solides constructions.

[ Ecole en question a élargi le champ des investigations his-
toriques; elle a donné plus de sirveté 4 leurs conclusions; elle
a surtout fondé une nouveile exégeése en remplacant les préoccu-
pations de mots ou de grammaire par ['étude des faits et 'his-
toire des idées, dont on ne pourra désovmais plus se dispenser.

Souvent, sans doute, celte étude doit se baser sur des indi-
cations indirectes plus que sur des matériaux positifs. Mais
qu'on ne se hate pas de parler de subjectivisine! La critique
littéraive mérite, elle encore, celte critique plus que toute autre.
Au surplus, histoire vraie doit savoir se dégager de la lettre ;
elle est un art ef, comme telle, elle comporte nécessairement une
part de subjectivisme.

Cest manquer aussi de sens historique gue de reprocher a la
nouvelle Heole sa tendance & l'évolutionisme, car 'un des pre-

miers devoirs de Uhistorien — les théologiens du passé ne Uont
pas assez compris — est précisément de rechercher l'enchaine-

ment des [aits et des idées. La marche de Uhumanité ne suit pas
une ligne mathématiquement droite, et il faul savoir assurément
éviter la superstition de l'évolutionisme; mais il v a dans le
développement des idées une logigque dont on doit tenir compte.
Clest en vertu de cela que les représentants de la méthode nou-
velle sont parvenus & ruiner la tradition selon laguelle le Nou-
veau Testament découlerait dirvectement de VAncien: ils ont
brisé les cadres du canon et découvert dans les pseadépigra-
phes et les apocrvphes le pont unissant la religion juive & la
religion chrétienne.

- Mais les idées veligieuses mne s'expliquent pas sculement par



LA « RELIGIONSGESCHICHTLICHE SCHULE » 32’;

le passé. lL'étude du milieu est indispensable elle aussi, en par-
ticulier pour acquérir une idée exacte des plus grandes figures
de I'histoire. Jamais, cela va sans dire, le milieu ne suffira pour
expliquer. jusque dans son fond, le mystére d'une personnalité;
mais du moment qu'un homme a employé le langage et emprunté
les idées de son temps, il a payé son tribut & Thumanité; et
c’est en marquant ce qu'il a de commun avec son milieu quon
soutignera le mieuax son originalité.

La méthode historigque de la nouvelle Ecole 'a amenée ainsi
a diriger ses recherches sur les religions étrangéres.

Les cadres du canon ont sauté, aussi bien pour le Nouveau
Testament que pour UAncien. Il était impossible de s’arréter
au dernier livre de la Bible, sans poursuivre le développement
des idées religieuses chez les peéres apostoliques. Le Nouveau
Testament, qui a ses origines dans I'apocalyptique, aboutit a la
gnose. On s'est ainsi tronvé en face d'un vaste mouvement d’idées
né dans Patmospheére des veligions orientales et dont le judaisme
et le christianisme ne forment qu'une petite partie.

La religion des patriarches, déja, ne peul pas s’expliquer par
elle-méme, comme le prétendaient Wellhausen et ses disciples.
Tout au plas cherchaient-ils des points de comparaison chez

les Arabes ou les Phéniciens. La nouvelie Heole — qu’il est
faux et injuste de confondre avec le panbabylonisme — a évité

bien des erreurs et comblé bhien des lacunes en faisant appel
aux données des religions égvptienne, babylonienne ou perse.

L’étude des religions étrangeéres fournit d’abord de précieuses
analogies sans lesquelles bien des éléments isolés de nos livres
sainls resteraient incompréhensibles : totem, tabou, croyances
magiques en la vertu des noms, matriarcat, culte des morts, ete.
Des diverses religions, celles qui ont été en contact historique
avec le judaisme et le christianisme, c’est i dirve celles de I'Asie
antérienre. entrent naturelleraent les toutes premiéres en ligne
de compte.

Mais l'important n'est pas tant de découvrir des analogies
ou d’établir des parali¢les que de préciser les rapports des reli-
gions entre elles et leur influence réciprogue. Ce travail exige
beaucoup de tact et une méthode trés rigoureuse.

Comme principe fondamental, on partira de 'idée que le dé-



328 ANALYSE

veloppement d'une religion doit s’expliquer autant que possible
en lui-méme. C'est la psychologie, en effet, qui, dans le domai-
ne de 'esprit, a le dernier mot. Mais I'historien a ses raisons de
se méfier de certaive psychologie qui arrive a tout expliquer
méme l'impossible, La tache de la psychologie est de reconnai-
tre carrément les anneaux qui manquent dans une évolution
religicuse. Ces solutions de continuité sont de premiére impor-
tance parce gquelles sont la preuve certaine d'une influence ex-
téricure.

l.a nouvelle Ecole, quoi que ses adversaires en aient dit, se
tient & égale distance des deux théories extrémes dont l'une
prétend expliquer toutes les analogies des diverses religions
par un développement paraliéle et universel de la race humaine,
Pautre, par une transmission d’idées qui seraient toutes venues
d’un centre unigue, ce centre passant. suivant la mode, des
Indes en Babylonie ou en Egypte.

Des indices extérieurs, des ressemblances positives ou des
analogies de mots ne suffisent pas pour affirmer qu’une religion
dépend d'une autre ; il faut pour cela des raisons internes de
logique et de psychologie. Kt encore faut-il pouvoir prouver
que cette dépendance a été géographiquement ou historigue-
ment possible. Mais par contre. il est légitime de conclure gu’il
y a eu influence d’'une religion sur une aatre quand ii s’agit de
peuples voisins unis par une méme histoire ; et, dans ce cas,
Pon pourra admettre comme régle que c'est le peuple le plus
ancien et le plus puissant gqui a agi sur lautre. L'idée de la
résurrection, par exemple, parait dans I'Ancien Testament au
moment ot les Juifs étaient sous la domination perse. C'est une
idée si particuliere qu’il est impossible que deux peuples y
soient parvenus isolément. Or les Perses, qui Pavaient aussi,
étaients les maitres des Juifs. La ceneclusion n’est guére dou-
teuse d’autant plus que des deux cotés la notion de la résurrec-
tion est liée a des idées eschatologiques qui n'en sont pas nécessai-
rement solidaires. Mais le vraisembliable me se transforme en
certitude (ue lorsqu’on a constaté que l'idée de la résurrection
ne s’explique pas du tout par le développement psychologique
des croyances juives, tandis que c’est le cas chez les Perses. De
méme, ce qui fera conclure & upe origine babylonienne du récit
du déluge ce ne sont pas avant tout les caractéres communs de



LA « RELIGIONSGESCHICHTLICHE SCHULE » %29

sagesse el de piété que posséde le héros de la légende, ou les
trois oiseaux dont parle la version israélite comme la version
babylonienne : ces analogies pourraient étre des coincidences
fortuites ; c¢’est 'observation qu'aucune légende de déluge n’au-
rait pu surgir dans un peuple vivant comme Israél & l'intérieur
des terres et ne sachant pas ce que c'est qu'une inondation.

Il ne suffit pas, enfin, d’avoir noté la provenance dune idée.
11 est tout aussi important d’étudier quelle transformation .cette
idée a subie dans son nouveau milieu, car c'est par ces trans-
formations que se manifeste le mieux loriginalité des esprits.
Les grandes personnalités surtout, loin d’étre les esclaves d'une
tradition, lui imposent leur empreinte et prouvent par la leur
indépendance et leur grandeur. Lie probléme de @originalité,
dans les grandes religions comme chez les grands hommes, est
plus important encore que celui de la dépendance. Or c'esl en
résolvant le second qu'on éclaire le premier.

La nouvelle Ecole s’efforce d'appliquer a Vétude du judaisme
et du christianisme la méme méthode historique guwemploie
l'historien profane. Mais historien de la religion doit avoir une
profonde compréhension des choses religieuses. Sans elle, une
étude historique digne de ce nom est impossible. On ne peut
pas non plus faire de Thistoire, noter les degrés divers d'une
évolution, sans prononcer des jugements de valeur. Les juge-
ments absolus, laquestion de la vérité religieuse restent cependant
l'affaire de la théologie systématique. La théologie historique lui
fournit des matériaux, mais elle doit éviter avec soin, ce qui
n'est pas toujours facile, de pénétrer sur un terrain qui n'est
pas le sien et ol se produisent facilement des conflits,

La nouvelle Ecole est, en partie, une réaction contre les idées
de Ritschl. Ce grand théologien a rendu d'immenses services a
la science, mais ses préoccupations de dogmaticien 'ont empé-
ché d’avoir une attitude absolument impartiale a4 lUégard des
faits ; sa notion morale du royaume de Dieu est une errcur
historique, ainsi que l'ont prouvé les travaux de Johannes
Weiss, Bousset et Wrede ; et c'est faire fi de I'histoire que de
voir, comme il I'a fait, l'essence du christianisme dans I'Hglise
primitive, et I'idéal dans un retour perpétuel & ce paradis per-
du, sans teniv compte des forces nouvelles et créatrices quiagis-



330 ANALYSE

sent au cours de I'histoire, La nouvelle Kicole nous libére du joug
de la théologie de la premiére égliseet de la Réformation,

On a voulu, enfin, opposer a Uhistoire de la religion la psy-
chologie de la religion, comme s'il s’agissait de deux méthodes
rivales. Mais la psychologie de la religion que Wobbermin, en
particulier, met & la base de la théologie systématique vient
reprendre et couronner le travail des historiens; ¢’ils font, eux
aussi, dela psychologie,ils n’en font qu'a propos de faits précis,
toujours sur le terrain de l'histoire, et non dans un but systé-
matique.

11 faut souhaiter gue les deux tendances qui jusqu'ici ont été
plus ou moins en conflit se comprendront toujours mieux et tra-
vailleront de concert a leur tiche commune : préciser 'essence
et faire éclater la vérité de la religion chrétienne.

M. V.



	Analyse : la "Religionsgeschichtliche Schule"

